

#### Acerca de este libro

Esta es una copia digital de un libro que, durante generaciones, se ha conservado en las estanterías de una biblioteca, hasta que Google ha decidido escanearlo como parte de un proyecto que pretende que sea posible descubrir en línea libros de todo el mundo.

Ha sobrevivido tantos años como para que los derechos de autor hayan expirado y el libro pase a ser de dominio público. El que un libro sea de dominio público significa que nunca ha estado protegido por derechos de autor, o bien que el período legal de estos derechos ya ha expirado. Es posible que una misma obra sea de dominio público en unos países y, sin embargo, no lo sea en otros. Los libros de dominio público son nuestras puertas hacia el pasado, suponen un patrimonio histórico, cultural y de conocimientos que, a menudo, resulta difícil de descubrir.

Todas las anotaciones, marcas y otras señales en los márgenes que estén presentes en el volumen original aparecerán también en este archivo como testimonio del largo viaje que el libro ha recorrido desde el editor hasta la biblioteca y, finalmente, hasta usted.

#### Normas de uso

Google se enorgullece de poder colaborar con distintas bibliotecas para digitalizar los materiales de dominio público a fin de hacerlos accesibles a todo el mundo. Los libros de dominio público son patrimonio de todos, nosotros somos sus humildes guardianes. No obstante, se trata de un trabajo caro. Por este motivo, y para poder ofrecer este recurso, hemos tomado medidas para evitar que se produzca un abuso por parte de terceros con fines comerciales, y hemos incluido restricciones técnicas sobre las solicitudes automatizadas.

Asimismo, le pedimos que:

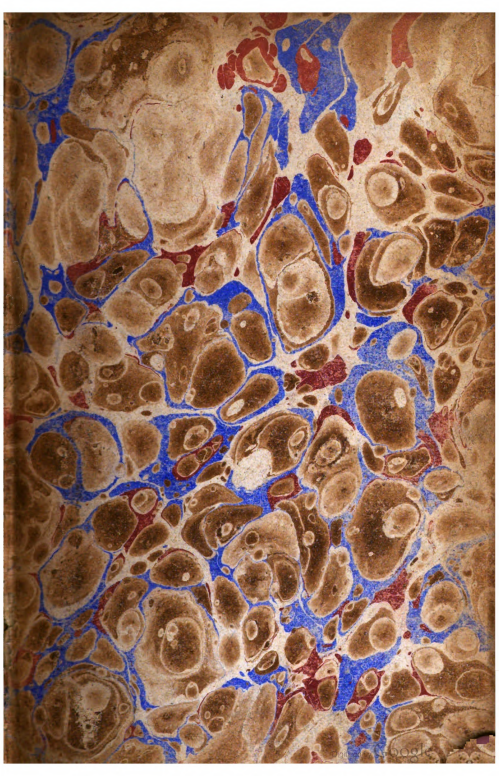
- + *Haga un uso exclusivamente no comercial de estos archivos* Hemos diseñado la Búsqueda de libros de Google para el uso de particulares; como tal, le pedimos que utilice estos archivos con fines personales, y no comerciales.
- + *No envíe solicitudes automatizadas* Por favor, no envíe solicitudes automatizadas de ningún tipo al sistema de Google. Si está llevando a cabo una investigación sobre traducción automática, reconocimiento óptico de caracteres u otros campos para los que resulte útil disfrutar de acceso a una gran cantidad de texto, por favor, envíenos un mensaje. Fomentamos el uso de materiales de dominio público con estos propósitos y seguro que podremos ayudarle.
- + *Conserve la atribución* La filigrana de Google que verá en todos los archivos es fundamental para informar a los usuarios sobre este proyecto y ayudarles a encontrar materiales adicionales en la Búsqueda de libros de Google. Por favor, no la elimine.
- + Manténgase siempre dentro de la legalidad Sea cual sea el uso que haga de estos materiales, recuerde que es responsable de asegurarse de que todo lo que hace es legal. No dé por sentado que, por el hecho de que una obra se considere de dominio público para los usuarios de los Estados Unidos, lo será también para los usuarios de otros países. La legislación sobre derechos de autor varía de un país a otro, y no podemos facilitar información sobre si está permitido un uso específico de algún libro. Por favor, no suponga que la aparición de un libro en nuestro programa significa que se puede utilizar de igual manera en todo el mundo. La responsabilidad ante la infracción de los derechos de autor puede ser muy grave.

#### Acerca de la Búsqueda de libros de Google

El objetivo de Google consiste en organizar información procedente de todo el mundo y hacerla accesible y útil de forma universal. El programa de Búsqueda de libros de Google ayuda a los lectores a descubrir los libros de todo el mundo a la vez que ayuda a autores y editores a llegar a nuevas audiencias. Podrá realizar búsquedas en el texto completo de este libro en la web, en la página http://books.google.com







# CAMINO ESPIRITUAL.

TOMO I.

# CAMINO ESPIRITUAL

DE LA MANERA OUE LO ENSEÑA

## EL BIENAVENTURADO PADRE SAN IGNACIO

EN SU LIBRO DE LOS EJERCICIOS:

POR

#### EL PADRE LUIS DE LA PALMA,

provincial de la Compañía de Jesus, En la provincia de Toledo, y natural de la Misma Ciudad.

PARTE PRIMERA.

. \_\_\_

TOMO 1.

1244



## Barcelona.

LIBRERÍA DE JAIME SUBIRANA, PLAZA DE LA CONSTITUCION.—1860.

Con licencia

101677

Barcelona: Imp. de Vicente Magriñá, calle Arco San Silvestre, 4.—1860.

## Á LOS PADRES Y HERMANOS

DB

## LA COMPAÑÍA DE JESUS.



### PRÓLOGO.

El libro de los Ejercicios espirituales que nuestro santo Padre escribió bien á los principios de su conversion, muy reverendos Padres y carísimos Hermanos, es una práctica muy breve y muy acertada de todo el camino espiritual que ha de llevar un hombre para conseguir su último fin. En la cual tomando por principio y fundamento, el fin para que el hombre fué criado, le va guiando como de la mano por el buen uso de las criaturas, y por la imitacion de Cristo nuestro señor à la perfecta union y conformidad con la divina voluntad. Y es de advertir, que todo lo que hace el santo Padre para cumplir perfectamente con el oficio de guia en el camino de la perseccion, se puede reducir à cuatro cabezas. La primera es, los pecadores que van errados volverlos á buen camino por medio de la penitencia. La segunda guiarlos por la imitacion de Cristo nuestro señor, que es el verdadero camino que lleva á la vida; y porque en estajornada se pierden de ordinario los caminantes al tiempo de deliberar, y tomar resolucion acerca del estado de vida, ó de otros negocios particulares, dejándose llevar de aficiones torcidas, ó de pasiones desordenadas; por esto el santo Padre carga la mano, y pone fuerza en dar reglas y ejercicios convenientes para no errar en

semejantes elecciones. Lo tercero, porque el amor de la riqueza y de la honra, es el que de ordinario nos ciega, y nos arrebata y lleva tras sí, y la mayor dificultad de este camino es cuando encontramos en él con la pobreza, ó con la deshonra, y el paso mas peligroso es cuando se ofrece el sufrir injurias, afrentas, desprecios y falsos testimonios; por eso pone el santo Padre delante de los ojos todo el discurso de la pasion del Señor para dechado de virtudes robustas y perfectas, y para animar á nuestro caminante cuando se halla en estas congojas y apreturas. Síguese lo cuarto, que es llegar al fin de la jornada, lo cual es de veras, cuando entra uno en la posesion de la gloria, en la cual se une perfectamente con Dios con la vista clara de la divinidad y con el amor: y en esta vida se dice tambien que llega uno al fin de este camino en la forma que se puede decir, que llega á la union con Dios; conviene à saber, por contemplacion y por amor, que es una semejanza de la gloria, que trae consigo cierto gusto y sabor de la bienaventuranza.

De estos cuatro pasos que hemos declarado, se tomó en nuestro libro la division de las cuatro semanas; porque la primera sirve á los que empiezan, para dejar la mala vida, aborrecer los pecados, tratar de la enmienda, y volver á buen camino los que andan errados y léjos de él. Y porque no hay otro camino sino Jesucristo, la segunda semana sirve á los que se van aprovechando para el ejercicio de las verdaderas y sólidas virtudes, à imitacion de Jesucristo, y á la luz de su doctrina; y da las reglas y modos de la buena y sana eleccion, para no torcer del camino derecho, ni desviarse por alguna pasion, ó aficion desordenada, del cumplimiento de la divina voluntad. La tercera semana, es para la meditacion de la pasion de Cristo nuestro señor, en que se pretende, que á imitacion de su muerte, seamos muertos al mundo y al amor propio, y vivamos á él solamente, y que se pueda decir de nosotros: muertos estais, y vuestra vida está es-

condida con Cristo en Díos. De manera que así como no se sienten los golpes ni las heridas cuando dan en parte muerta, así el hombre muerto al mundo, no siente los golpes ni las heridas que se dieren en la honra, ni en la hacienda, ni en cualquiera de los otros bienes que son de estima y valor en el mundo. En la cuarta semana empieza este hombre así muerto á gozar de la vida gloriosa y resurreccion del Salvador, y desnudo de todas las cosas abrazarse por medio de la caridad con su Criador y Señor. ¿Qué le falta al que ha llegado basta aquí, sino entrar en la posesion de la gloria? Y así como habiendo muerto al mundo ha recogido su vida dentro de sí para vivir á Dios por contemplacion y por amor; así acabando de morir á su propio cuerpo, recoja toda su vida dentro de Dios, para vivir á él por clara vision en perpétua seguridad, y que se diga por él lo que dijo nuestro Salvador: Yo soy la resurreccion y la vida; el que creyere en mí, aunque haya muerto, vivirá: y todo aquel que vive, y cree en mí, no morirá para siempre.

Este es el discurso del camino espiritual, que desde la conversion del pecador va por sus pasos contados á parar en la bienaventuranza de la gloria. Por este camino va guiando nuestro bienaventurado padre san Ignacio por todas las cuatro semanas de sus ejercicios; en los cuales hay tantos modos de orar, de meditar y de examinar la conciencia, con tantas notas y reglas para todos tiempos y ocasiones, que sin encarecimiento podemos decir, que todo lo que está escrito en diferentes libros y tratados acerca de estas materias, está reducido á práctica en este nuestro libro; y por el consiguiente, que de la práctica de este libro, si bien se considera, y se busca la razon de ella, se podrá sacar todo lo que con tanto acierto nos dejaron escrito los santos, y aun recogido tantos autores en sus libros espirituales. Y habiendo yo tenido mucho tiempo este libro en las manos, y considerando el valor de esta piedra preciosa, me maravillaba conmi-1 Joan, 11.

Digitized by Google

go mismo como no habia muchos, principalmente de los hijos de san Ignacio, que reverenciasen con toda devocion este libro como una grande reliquia, no de su cuerpo, sino de su espíritu, y que con atencion le leyesen, y con piedad le escudriñasen, y con provecho suyo y de sus prójimos averiguasen las razones de todo lo que se dice en él. ¿ Por ventura le desprecian por estar falto de palabras? ¿ó no le alcanzan por estar tan preñado de sentencias? siendo así, que ni le pueden estimar sino le entienden, ni le pueden entender sino le ejercitan: de manera, que la llave para entrar al secreto de él, es el ejercicio propio, del cual nace la experiencia que cada uno toma en sí mismo, y de esta experiencia de tan provechosos efectos, se sigue el conocimiento de las causas, y de este conocimiento la estima del libro y de su autor. ¿Qué medicina hay que sea estimada hasta que es experimentada? porque por lo demás, ni tiene sabor ni hermosura; solo la experiencia hace que sea estimada la medicina y la sabiduría del médico que la ordenó. Mas así como los que han sanado con un medicamento le persuaden à los demás para que se animen à usar de él, así quiso nuestro santo Padre que cada uno experimente primero los ejercicios en sí mismo, y despues de haberlos experimentado dé nuevas á los demás del provecho que ha sentido con ellos, y sepa dar la razon de ellos, y de tal manera la dé, que queden aficionados á hacerlos.

Para ayudar à este intento de saber dar razon de estos ejercicios, de manera que los que la oyeren queden aficionados à hacerlos, puede servir en parte este tratado, en el cual be pretendido manifestar el tesoro que está escondido en este libro, y el valor de esta margarita preciosa, persuadido que los que tratan de espíritu, y son negociantes de esta mercadería, no les pesará de comprarla para aumento de su caudal y de su riqueza. Porque así como un diamante cuando está tosco apenas le conocen los lapidarios muy expertos, y los demás le pisan y tienen en

poco, pero despues de estar labrado, y brillante con la luz que reverbera en él, todos le precian y estiman como merece; así me parece á mí que es este libro con su estilo y brevedad, como un diamante tosco que no es conocido ni estimado, y lo seria sin duda de los que tratan de caminar en espíritu, si conocen la enseñanza tan sólida y verdadera como hay en él. Yo confieso que por muchos títulos ha sido atrevimiento acometer yo esta empresa, y que muchos con razon juzgarán que no he salido con ella, y con todo eso espero que ninguno ha de condenar mi pretension y deseo. Porque cuando de este mi trabajo no se saque otro provecho, por lo menos servirá de despertar á otros que con mas luz de Dios nuestro señor, y con mayor experiencia de las cosas espirituales, labren esta mina y descubran este tesoro para gloria de Dios y honra del santo Padre, y provecho de sus hijos y de todos los que trataren con ellos.

El título de este tratado es: Camino espiritual, de la manera que lo enseña el bienaventurado padre san Ignacio en su libro de los Ejercicios. Este título llama los que son à propósito para leer en este libro, y los que han de hallar gusto y sacar provecho de él, y despide à los que si le leen, ha de ser con tedio y cansancio, y con poco ó ningun provecho. Y para decir lo que siento, tres condiciones ha menester el que se hubiere de aprovechar de esta escritura. La primera, que tenga aliento y resolucion de andar adelante en este camino del aprovechamiento espiritual. hasta alcanzar la perfeccion, y mucho mas si ya le tiene andado y caminado por él, y que no sea de aquellos que se contentan con una medianía, y menos de los que se contentan con ser cristianos, y en esto fundan las esperanzas de su salvacion, sin quererse meter, como ellos dicen, en otras honduras. Estos claro está que ni han de tener gusto ni sacar provecho de leer el camino de la perseccion, no han de entender ni atender à lo que leen. Porque ¿ qué provecho puede sacar de oir platicar del camino que bay de aquí á Roma, el que no piensa ir allá? y ¿qué gusto puede tener de oir tratar de las jornadas de las ciudades. de los peligros de este camino, quien no piensa salir de casa ni de su ciudad? Claro está que ha de oir esta plática con tedio y cansancio, y con poca ó ninguna atencion, como cosa que no le va ni le viene en saberla ó dejarla de saber. Aquellos oyen con gusto estas conversaciones, que tratan de andar este camino; y mucho mas los que han andado ya por él, y conocen por experiencia y vista de ojos todos aquellos pasos, y se han visto en aquellas dificultades y peligros, y como dice el Eclesiástico', los que han navegado por la mar, hablan de los peligros que hay en ella. Porque ¿ de qué sirve, como dice el mismo, tratar con el profano de la santidad, con el injusto de la justicia, con el cobarde de la guerra, con el impío de la piedad, con el deshonesto de la honestidad, y con el perezoso de la tarea y de la ocupacion? Así tambien es cosa sin provecho y sin gusto, tratar del camino de la perfeccion quien no piensa andar por él: y por esta causa libros semejantes suponen esta determinacion en los. que los han de leer, y les enseñan como han de salir con ella.

La segunda condicion es, que de tal manera quieran llegar à la perfeccion de la vida espiritual, que juntamente tengan satisfaccion y estima de la enseñanza que dejó el bienaventurado padre san Ignacio en su libro de ejercicios, y quieran tomarle por guia para andar este camino. Porque como quiera que esta doctrina haya tenido tantos maestros, y tan varios modos de enseñarla, y unos se hallan mejor ejercitándose de una manera, y otros de otra; y el principal intento de este libro sea declarar el de los ejercicios del santo Padre, claro está que los que no tuvieren inclinacion à ir por este camino, tampoco tendrán gusto en la leccion de este libro. Porque (usando de la misma semejanza que decíamos arriba) el que estando determinado de ir à Roma quier

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eccl. 48, 26. <sup>2</sup> Eccle. 37, 12.

re hacer su camino por tierra, poco se le da de saber cuando, ó á donde vienen las galeras para navegar por la mar; y el que quiere ir por la mar, ¿qué cuidado tiene, ó para qué se ha de informar de las jornadas que hay por tierra? Así que para encaminarse á la perfeccion cada uno busca aquellos libros que son mas á su propésito y á su gusto, y que le descubran el camino que es mas conforme á su inclinacion y deseo.

Pero si alguno se hallase deseoso de su perfeccion y de hallar guia para este camino, y maestro que se le enseñase, sin estar determinado á procurarla por estos medios, ni por otros: este tal estando informado de la excelencia de estos ejercicios. maravilla seria que no se resolviese á experimentar en sí mismo la eficacia de ellos; y este nuestro tratado le podrá ayudar para cobrar esta estima; y despues que los haya hecho, enseñado por algun padre espiritual que tenga noticia y experiencia de ellos, si vuelve á leer este libro, será por ventura con mas gusto y con mayor provecho. Porque así como cada arte tiene sus términos propios, y los instrumentos de la tal arte tienen sus nombres particulares con que se declaran; los cuales apenas es posible entenderlos, sino los que con algun maestro la han platicado y usado de aquellos instrumentos, así tambien es en la materia que tratamos. Porque el ejercicio espiritual tiene sus términos propios con que se declara, y estos ejercicios del santo Padre sus vocablos particulares con que se nombran, que no podrán entender lo que significan, sino son los que hubieren usado de ellos. Por que los que no los han ejercitado, ¿cómo entenderán qué cosa es el principio y fundamento? ¿Qué el ejercicio de las tres potencias? ¿Qué significa el ejercicio del rey temporal y el de las banderas? ¿ Qué son los tres binarios, los tres grados de humildad, y las elecciones? y de esta manera hay otros muchos vocablos de que es menester usar á menudo en este libro, los cuales no se pueden entender sin el

uso de estos ejercicios. Sea pues la tercera condicion para leer y gustar de este tratado, el tener alguna experiencia de estos ejercicios.

Y si à todo lo dicho se allega el tener uno de oficio y de profesion el darlos á otros, este tal tendrá todo lo necesario para no disgustar de dar algun tiempo á esta leccion, y de pasar los ojos por este libro. Porque en él hallará el fin de estos ejercicios, las reglas de que ha de usar en todas ocasiones para darlos y la razon de todas las notas, adiciones y anotaciones que hay en ellos. Y así como podemos decir cón verdad, que el libro de los ejercicios que nuestro santo Padre escribió, no es tanto para el que los hace, cuanto es para el que los da; asimismo podemos decir tambien de esta declaracion, no por arrogancia de querer enseñar á los maestros (lejos sea de nosotros tal imaginacion) sino porque la misma materia si puede ser de algun provecho para los discípulos, lo será de mucho mayor para los maestros; porque así como el libro que trata del tiempo y ocasion en que se ha de hacer una sangría, y de la medida en que se ha de tomar una purga, no es tanto para el enfermo (á quien no le toca estudiar, sino obedecer) cuanto para el médico, cuyo oficio es recetar y considerar las circunstancias de tiempo y del humor, y la naturaleza de las enfermedades, y la disposicion del enfermo; así tambien la escritura que trata de los diferentes grados que hay en el camino de la perfeccion, de los diferentes medios y ejercicios que hay para alcanzarlos, de la industria que se ha de tener para acomodarlos á la capacidad de cada uno, y que trata de buscar y hallar la razon de la cura espiritual de las almas; esta tal escritura no es tanto para los enfermos, cuanto para los médicos, ni tanto para los discípulos, cuanto para los maestros.

Siendo esto así, claro está que los que tienen mas obligacion de traer en las manos el libro de los ejercicios, y

leer con gustó cualquier escritura que le declara, son los religiosos de nuestra Compañía, por que todos aspiran á la perfeccion; y desean alcanzarla por estos ejercicios, y son llamados para instruir y ejercitar á los demás por médio de ellos. Esta es la puerta por donde entramos en la Religion, con esta leche nos criamos, con este manjar crecemos, con esta luz estudiamos, y con estas armas peleamos para rendir las almas á Dios. Con esta esperiencia son probados nuestros novicios, con · esta ayuda se aprovechan en letras nuestros estudiantes, y con esta receta salen tan grandes médicos de las almas nuestros sacerdotes. Maravilla es como no ponemos mucha diligencia en labrar esta mina; y como no tenemos mucha codicia de enriquecernos con este tesoro; porque à estos ejercicios debe la Compañía la santidad y prudencia de su Fundador, el llamamiento y junta de sus compañeros, el acierto y luz de sus Constituciones, el fervor de sus novicios, las letras de sus estudiantes, la sabiduría de sus maestros, el espíritu de sus predicadores, el celo de sus confesores, y el provecho que con la gracia de Dios se ha hecho por medio de la Compañía en todo género de estados y de personas.

Y por que la pequeñez y brevedad de este libro no fuese ocasion de ser menospreciado de los que juzgan por las apariencias, y miran las cosas solamente por defuera, he tenido por necesario tomar algun trabajo para descubrir la riqueza de luz y de doctrina que tiene encerrado en lo de dentro. Y aun que por una parte es atrevimiento haberme yo encargado de esta empresa, siendo como soy el menor de esta santa Compañía, y el mas imperfecto que hay en ella; mas por otra parte por haber traido muchos años este libro en las manos, tengo mas obligacion de haber notado algunas cosas en él; y esto me ha movido á poner en escrito lo que yo he alcanzado, para dar ocasion á otros que están mucho mas adelante en la inteligencia

y esperiencia de estos ejercicios, á que comuniquen á sus hermanos lo que Dios nuestro señor les hubiera dado á sentir acerca de ellos.

Con ocasion de declarar los ejercicios me derramo algunas veces á tratar algo de las materias que se tocan en ellos. Porque no me ha parecido usar de estilo tan breve y conciso, como es el de los directorios, porque tengan algun gusto y sabor los que lo leyeren: y va toda esta obra dividida en tres partes \*.

En la primera parte se trata en general del autor, y la division y disposicion de todo el libro, y de la forma y partes que tiene el camino espiritual, de la manera que nuestro santo Padre nos le descubre y enseña en él. En la segunda parte se declaran en particular por su órden las cuatro semanas con todos sus modos de orar y de ejercitarse que hay en ellas. En la tercera se declara las reglas de discrecion, y otras de diferentes materias que están al fin de este libro, que todas para el propósito que se hicieron dan mucha luz y son de mucha importancia.

La primera parte que es la que se contiene en este primer tomo, va dividida en cinco libros: el primero es del autor, y de las ayudas que tuvo para escribir este libro, y de la primera jornada del camino espiritual, que es de los incipientes, y la llamamos via purgativa, y de los pasos que se han de dar en ella.

El segundo es de la segunda jornada, que llamamos via iluminativa, la cual pertenece à los proficientes, y de las dificultades que se ofrecen en esta jornada, y los pasos que se han de dar en ella.



<sup>(\*)</sup> La segunda y tercera parte no se publicaron, por cuanto el autor murió antes de concluirlas; lo que debe tenerse presente siempre que se citan.

Nota del editor.

El tercero es de la tercera jornada, que pertenece á los perfectos, y la llamamos via unitiva, y de los pasos que se han de dar en ella.

El cuarto, de las calidades que ha de tener el maestro espiritual que ha de dar á otros los ejercicios, y de las propiedades y disposiciones de los que los han de hacer, y del tiempo que se ha de gastar en hacerlos.

El quinto, de los grandes provechos que se han seguido de estos ejercicios.

Todas estas materias, ó se declaran, ó se tocan en las veinte anotaciones primeras que están al principio del libro; y así podemos decir, que este primer tomo y los cinco libros de él se emplea en la declaracion de estas veinte anotaciones primeras, aunque de camino se declaran otros muchos lugares, y se cobra mucha luz para entender el espíritu del libro y su autor.

Las demás partes segunda y tercera, se divide tambien en sus libros, si Dios nuestro señor fuese servido de dar tiempo, salud y gracia para acabarlas: que todo sea para mayor gloria de su divina Majestad, y para algun consuelo de mis Padres y hermanos, por cuyo respeto he tomado particularmente este trabajo, y para provecho espiritual y edificacion de todos los que lo leyeren.

#### SOBRE EL LIBRO PRIMERO

DEL

## CAMINO ESPIRITUAL.

#### PRÓLOGO AL LECTOR.

En este libro primero de la primera parte del Camino espiritual, se tratan principalmente tres cosas. Porque en los primeros cuatro capítulos se trata del Autor del libro de los Ejercicios, y de las ayudas que tuvo para escribirle. Luego desde el capítulo quinto hasta el catorce inclusive, por diez capítulos se declara qué cosa es ejercicio espiritual, cómo se hace, y qué pasos son los que se dan en él, y que en muchas cosas es semejante al ejercicio corporal que se hace andando ó corriendo por un camino material. Y con esta misma semejanza del camino corporal se declaran las tres vias ó jornadas del camino de la perfeccion, que comunmente se llama via purgativa, iluminativa y unitiva; y los tres estados de los que se ejercitan, que llamamos incipientes, proficientes y perfectos; y se prueba claramente como á estas tres vias, ó tres estados de personas, corresponde la division de las cuatro semanas. Toda esta doctrina es mas dificultosa de entender, por ser de los actos interiores de nuestras potencias, y de los pasos con que el hombre espiritual se va aprovechando y adelantando en el camino de la perfeccion, formando dictámenes, y haciendo cada dia propósitos mas perfectos. Y aunque esta teórica es mas á propósito para los maestros que han de enseñar à otros, que no generalmente para todos los que se ejercitan; pero pareció necesario declararla en este lugar, porque en ella se funda toda la fábrica de estos ejercicios, y porque à ella nos quiso introducir nuestro santo Padre luego à la entrada de ellos, en el de las tres potencias. Pero dado caso que la materia es de suyo dificultosa, se ha procurado disponer con la claridad posible. En la última parte, desde el capítulo quince hasta el treinta y uno, se trata de los dictámenes y propósitos que han de procurar los incipientes en la via purgativa, y de las virtudes que son mas convenientes à este estado. Y así como esta materia es de suyo mas clara y mas practicable, así será mas gustosa y mas provechosa.

## LIBRO PRIMERO.

**\*\*\*** 

## DEL AUTOR, Y DEL INTENTO

Y DISPOSICION DEL LIBRO

DE LOS EJERCICIOS.

## CAPÍTULO PRIMERO.

DE LA EXCELENCIA DE ESTE LIBRO, Y DE SU AUTOR.

El libro de los *Ejercicios espirituales* escribió el bienaventurado padre nuestro san Ignacio bien á los principios de su conversion, sacado de su propia experiencia, y del exámen y diligente observacion de las cosas que pasaban por él; en el cual nos dejó pintado con vivos colores, un verdadero retrato de su espíritu, y del camino y medios por donde Nuestro Señor le levantó á tan alta perfeccion, y del camino y de los medios tambien por donde nosotros hemos de aspirar á la misma perfeccion y ayudar á nuestros prójimos á conseguir su último fin, y ser en lo uno y en lo otro (esto es, en el estudio de nuestra propia perfeccion, y en el celo de la perfeccion de los prójimos) verdaderos hijos é imitadores del que nos ha dado Dios por pa-

dre, y por guia y maestro. Porque habiendo llamado Dios nuestro señor á nuestro santo Padre, de las tinieblas á la luz, y de la vanidad á la verdad, y de la milicia del mundo á ser capitan de esta Compañía de su hijo Jesucristo nuestro señor, era muy conveniente á su providencia darle las armas, y enseñarle el uso y ejercicio de ellas para formar y ejercitar los soldados de esta Compañía, y para que ellos peleasen y rindiesen las almas á su Criador, é hiciesen los efectos que por la misericordia de Dios vemos el dia de hoy que están hechos en todo el mundo. Y que estos ejercicios sean las armas espirituales de esta milicia, dícelo el mismo santo Padre en la cuarta parte de las Constituciones, con estas palabras : En dar los ejercicios espirituales á otros, despues de haberlos en sí probado, se tome uso, y cada uno sepa dar razon de ellos, y ayudarse de esta arma, pues se ve que Dios nuestro señor la hace tan eficaz para su servicio.

Parecerle ha por ventura á alguno, que estaba nuestro santo Padre muy recien salido de las vanidades del mundo, y muy nuevo en el ejercicio de las virtudes y en el trato de la oracion, para poder esperar que el libro que entonces escribió sea tan general para todos estados, y de tanta luz y eficacia, y de instrucciones y reglas tan acertadas, que pueda uno seguramente, arrimándose á ellas, alcanzar lo mas puro y secreto de la contemplacion, y llegar á la cumbre mas alta de la perfeccion : antes lo que nos podemos prometer de autor que estaba tan en sus principios, y lo que muestra el estilo del libro tan llano, y tan breve, y tan sencillo, no parece mas que una buena y segura instruccion de los que son principiantes en la vida espiritual, para dejar la mala vida pasada, é introducirse en alguna manera de meditacion, y en alguna forma de examinarse, y disponerse á recibir con fruto los Sacramentos. Esto es lo que algunos han sentido de este libro, juzgando de lo que hay en él por sola la portada y apariencia de fuera.

Pero si miramos esto con atencion, tal es en la verdad el libro de los Ejercicios, cuales quiso nuestro santo Padre que fuesen los hijos verdaderos de su religion. Porque en los de la Compañía, la vida es comun en lo exterior por justos respectos<sup>3</sup>. Y el trato debe ser por una

Part. 4, c. 8, n. 5. Exam. c. 1, § 6.

parte tan llano y sencillo, y tan acomodado al estado y al ingenio, y à la capacidad de cada uno, que ninguno se espante ni se retire de ellos, antes atraigan y conviden á los flacos é imperfectos, y á los rudos é ignorantes, para que de buena gana quieran ser ayudados de ellos, como de personas de su tamaño, y hechas á su medida, y que no tienen mas de tan solamente lo que ellos han menester. Y por otra parte han de tener tanta luz, y tan profundo conocimiento y tan ejercitadas y perfectas las virtudes, que pongan en grande admiracion á los mas sabios y á los mas perfectos, y puedan todos en cualquier estado y ocasion, ayudarse de ellos. De esta misma manera es el libro de los Ejercicios, que siendo sujestilo tan humilde y tan sencillo en lo de fuera, si se penetra el espiritu y fuerza que encierra en lo de dentro, tiene luz y enseñanza para todo género de estados y de personas; leche para los principiantes y manjar sólido para los perfectos, resplandor para alumbrar á los que empiezan á abrir los ojos, y para deslumbrar tambien à los que los tienen muy abiertos. Y es en esto muy semejante al rio que salia del templo, y corria à la parte del Oriente, del cual dice el profecta Ezequiel, que cuanto mas adelante corria, tanto mas agua llevaba. Y el ángel que tenia en las manos la medida, fué midiendo como cuatro jornadas, en cada una de ella mil codos, y en la primera daba el agua al tobillo, y en la segunda à la rodilla, y en la tercera á la cintura, y en la cuarta no se podia ya vadear. En lo cual se me representan estas cuatro semanas de los ejercicios; porque siendo los de la primera semana tan fáciles que generalmente se pueden dar á todos, los demás son tan profundos y dificultosos, que no se pueden dar sino á personas de raras partes, y que tengan mucho aliento á la perfeccion, como nos lo dejó advertido su autor, y dirémos en su lugar 1. De manera que cuando llegamos á la cuarta semana, donde se trata de la union que especialmente se practica en el ejercicio del amor de Dios, podemos decir lo que el Profeta 2: Torrentem, quem non potuit pertransire, quoniam intumuerant aqua profundi torrentis, qui non potest transvadari; porque se viene á hacer como un rio caudaloso que no se puede pasar, y á levantarse tanto las aguas que no puede vadearse,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Part. 4, cap. 8, lit. E. Part. 7, cap. 4, lit. F. <sup>2</sup> Ezech. 47.

## CAPÍTULO II.

DE LO MUCHO QUE NUESTRO SANTO PADRE FUÉ AYUDADO DE NUESTRO SEÑOR PARA ESCRIBIR ESTE LIBRO.

Esto se ha dicho brevemente de la excelencia de este libro, de la cual se tratará mas á la larga despues. Y para ser esto así, importa poco que cuando el autor lo escribió, estuviese tan en los principios; porque á esto se responde lo que el santo Padre decia, que Nuestro Señor era el que le enseñaha, y como el padre y maestro espiritual que le iba practicando estos ejercicios. Y no es dificultoso de creer que tomase Dios à su cargo el ser maestro con esta particularidad, de aquel que escogia para maestro de tantos. Y los mismos efectos que el dia de hoy vemos y no podemos negar, prueban haber sido esta enseñanza de Dios; el cual no enseña como los hombres. hablando palabras á las orejas por defuera, sino alumbrando el entendimiento allá dentro, y plantando en él con su virtud y poder, el conocimiento de la verdad. Y siendo esto así, ¿quién podrá señalarle á Dios el tiempo para enseñar á sus oyentes? Y ¿quién podrá tasar los cursos que se han de cursar en esta escuela para salir maestros de esta teología? Pues es cierto que todo esto depende de la divina voluntad, como dijo el Eclesiástico: Si el Señor así lo quisiere, le llenará de espíritu de inteligencia, y estando así lleno comunicará á los demás como rocío y como lluvia las palabras de su sabiduría. Lo que mas admira en esto es, que habiendo sido Dios el maestro de nuestro santo Padre, no quiso enseñarle súbitamente como lo pudiera hacer, ni darle estos ejercicios por infusion y revelacion, sino gastar algunos dias y meses en ellos, enseñándole por medio de su ejercicio, y ejercitándole para que cobrase experiencia. Y aun que se veia la mano de Dios en la excelencia de la luz y en la fuerza y eficacia

<sup>1</sup> Eccl. 39.

con que se le daba, pero el modo de enseñarle era el mismo que el que debe un hombre guardar con otro. Porque pretendia Dios nuestro señor, no solamente enseñarle á él, sino enseñarle tambien como habia de ser maestro de otros '. Decia el santo Padre ', que le trataba Dios en este tiempo como un maestro sabio suele tratar á un discípulo rudo, que no le lee la segunda leccion, hasta que le ha dado buena cuenta de la primera. Y de aquí sacó él una de las advertencias muy importantes de su libro, que fué distribuir los ejercicios de la perfeccion por ciertos grados, y disponerlos por cierto órden, advirtiendo, que no pasen á los segundos los que no se hubiesen ejercitado bien en los primeros; lo cual para que puedan hacer con mas atencion y quietud, es bien que no sepan hoy lo que han de hacer mañana, sino que trabajen en lo presente como sino tuviesen otro paso que dar mas adelante.

A esta enseñanza interior de Dios nuestro señor se allegó el ejercicio propio, el cual fué tan fervoroso y diligente, que pudo sin dificultad hacerle en breve tiempo grande maestro, y dió ocasion para que el sumo pontífice Paulo papa tercero dijese de estos santos ejercicios, en el breve que hizo de su aprobacion, que están sacados de la experiencia ó de las experiencias de la vida espiritual. Porque quien considerare la oracion que tenia nuestro santo Padre en este tiempo, las penitencias que hacia, la mortificacion en que se ejercitaba, las tentaciones que habia padecido, y las victorias que habia alcanzado, y las consolaciones é ilustraciones con que Nuestro Señor le visitaba, hallará que todo esto era tanto, y en tan alto grado, que no solamente pudo escribir un libro tal como decimos, sino que habiendo de escribir, no podia ser sino que el libro en este género fuese muy acabado y perfecto. Lea quien quisiere el libro primero de la vida de este Santo, que escribió el padre Pedro de Ribadeneira, hasta el capítulo octavo donde se trata del libro de los Ejercicios, y verá un llamamiento de Dios eficacísimo, una mudanza de la diestra del muy Alto, un profundo desprecio de las cosas del mundo, un intensísimo dolor y quebranto de corazon por los pecados pasados, una confesion de toda la vida pasada tan entera, y con todas sus circuns-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. Ribaden, lib. I, cap. 7. <sup>2</sup> Anot. ii.

tancias, como de quien trataba verdad en los propósitos de la enmienda venidera, y una vida hecha en el hospital de Manresa, como convenia para el edificio tan alto que trataba Dios de levantar sobre este fundamento. Oia cada dia misa y vísperas, y demás de esto tenia de rodillas siete horas de oracion : tres veces en el dia se disciplinaba ásperamente; ayunaba todos los dias de la semana fuera del domingo, sin comer carne, ni beber vino, contento con pan y agua lo cual pedia de limosna; la mayor parte de la noche velaba, y lo que dormia era en el suelo; confesaba y comulgaba cada domingo, que para aquel tiempo era grande frecuencia, y fué principio de la que ahora gozamos. Tenia ya experiencia del consuelo interior y del desconsuelo, de la devocion y de la sequedad, de la alegría del espíritu en el ejercicio de la penitencia y mortificacion, y de la contradiccion y repugnancia de la carne: y finalmente habia probado los varios espíritus, que como vientos turban el corazon del hombre; y en una borrasca nacida de los escrúpulos de la vida pasada se habia visto á punto de anegarse, y con la gracia de Dios habia salido bien de todo, y cobrado ánimo y destreza de buen marinero y piloto experimentado, para gobernar su navío entre estas olas y tempestades, hasta ponerle en puerto seguro por medio de la fe, y confianza, y conformidad con la voluntad de Dios.

¿ Quién dirá de las ilustraciones divinas que en este tiempo tuvo, tantas, y tan excelentes y extraordinarias? Porque del misterio de la santísima Trinidad tuvo tan alto conocimiento, que no solamente le decláraba á los que le oian con tanta copia de razones, semejanzas y ejemplos, que los ponia en admiracion, sino que un hombre que, fuera de lo que Dios le comunicaba, no sabia otras letras mas que leer y escribir, se puso á escribir un libro de esta materia. Otra vez estando sentado á la ribera de un rio, le abrió Dios los ojos de su alma, y le comunicó tanta luz, así para entender los misterios de nuestra santa fe, como los secretos de otras ciencias, que afirmaba él despues haber sido esta luz tan abundante y copiosa, que todas las demás que habia recibido de la mano liberal del Señor por todo el discurso de su vida, aunque se juntaran en una, eran en tanto grado menos, que no se podian comparar con ella. En Manresa estuvo sie—

te dias enteros en un éxtasis contínuo y enagenacion de los sentidos. Y finalmente con estas visitaciones de Dios estaba tan firme en la fe. y tan lleno de lumbre celestial, que le parecia algunas veces, que cuando los misterios de nuestra fe no estuvieran escritos en las letras sagradas, ó (lo que no puede ser) las mismas letras sagradas se perdiesen, él con todo eso estuviera tan cierto y tan firme en ellos, y los tuviera tan impresos y tan expresos en su corazon, que no dudara de confesarlos y enseñarlos, y dar la vida por ellos. Pues ¿quién dirá, conforme á esto, que estaba este Santo en este tiempo tan á los principios de su conversion, que no podia ser maestro de la vida espiritual? Y ¿quién no se admira por una parte, y por otra da mil alabanzas á Dios, viendo la luz y las bendiciones de su dulzura con que previno á este siervo suyo para escribir este libro, y dejarnos en él, como en carta de marear, señalados todos los caminos, y marcados todos los bajios de la vida espiritual, navegacion en que tantos han peligrado y padecido naufragio? Tengo por cierto, que no solo no pierde este libro por haberlo escrito su autor tan al principio, sino que considerada la diligencia que él puso, y los favores que Dios le hizo, y la perfeccion tan alta que en tan breve tiempo alcanzó, nos obliga á creer que hay en él algun gran tesoro de luz, y á trabajar con humildad para hallarle.

Y es mucho de notar, que, como dice el glorioso san Gregorio ', muchas cosas enseña Dios á sus siervos para ellos solos, que como no les da licencia de comunicarlas, así tampoco les da palabras ni método para declararlas. Pero cuando su Majestad escoge á uno para guia y maestro de otros, de tal manera le enseña la verdad, y le alienta en el ejercicio de la virtud, que juntamente le enseña á declarar á los demás lo que él entiende, y á guiarlos y llevarlos como de la mano por el mismo camino que él ha andado. Así pondera el glorioso apóstol san Pablo, que lo habia hecho Dios nuestro señor con él y con los demás apóstoles, enseñándole la verdad, de manera que la pudiese enseñar á los otros, y dádole esfuerzo en los trabajos y persecuciones, para que pudiese él esforzar y consolar á los demás

<sup>1</sup> Libr. 17 mor., c. 14, ad illud Job. 26, Qui ligat aquas, etc.

en las suyas. De lo primero dice á los corintios 1: Dios nuestro señor, que con sola su palabra produjo la luz, y la hizo resplandecer de en medio de las tinieblas, él mismo ha resplandecido y alumbrado nuestros corazones, para poder alumbrar y dar á conocer la gloria y claridad de Dios. Porque decir Illuxit ad illuminationem, tanto es como si dijera, diónos luz de manera que pudiésemos darla. Y de lo segundo dice en la misma epístola<sup>2</sup>: Bendito sea el Dios y Padre de nuestro señor Jesucristo, padre de misericordias y Dios de toda consolacion, que nos consuela á nosotros en todas nuestras tribulaciones, para que nosotros podamos consolar á los que se hallan en cualquier trabajo y fatiga, con el mismo consuelo y exhortacion con que nosotros somos consolados y exhortados de Dios. Y en el mismo lugar mas abajo afirma, que todos los oticios que hacia Dios con él, eran para enseñarle á hacer los mismos con sus hermanos: si somos atribulados, dice, es por respecto de vuestra consolacion y de vuestra salud, y para exhortaros y animaros con nuestro ejemplo; y si somos consolados, es por respecto de vuestra consolacion; y si somos animados y exhortados, es por respecto de vuestra exhortacion y vuestra salud; la cual salud obra en vosotros tolerancia y paciencia de los mismos trabajos y pasiones que nosotros padecemos, etc. Esta es gracia apostólica, y de los que Dios escoge para médicos y maestros de las almas. Porque así como generalmente todos los hombres comen y se sustentan, y tienen movimiento; pero muy poquitos son los que saben como se digiere el manjar, en qué lugar se hace la sangre, por qué venas se reparte, y de dónde nacen, y por qué partes se derraman los nervios, con qué se gobierna todo el movimiento; porque estas cosas despues de mucho estudio y trabajo apenas las alcanzan los médicos muy doctos, que considerando muchas veces con atencion, y mirando tambien con curiosidad la anatomía del cuerpo humano, vienen finalmente á tener como descubierto y patente á los ojos, para mucho bien de la salud del cuerpo, lo que para conservacion de la misma salud y de la vida habia escondido la naturaleza con tanta industria y sagacidad; de la misma manera vemos, que comunicando Dios á muchos su luz y sus dónes, y teniendo virtudes muy

<sup>1</sup> II Ad Corint. 4, 6. 2 II Ad Corint. c. 1.

aventajadas, apenas saben los nombres de ellas, y andando siempre adelante hasta unirse estrechamente con Dios no saben dar señas del camino, y tienen, como dicen, la contricion, sin saber su definicion: y los que para sí son santos, no saben enseñar á otros para que lo sean.

Siendo pues tan pocos los que alcanzan esta anotomía del espíritu, fué nuestro santo Padre desde luego tan aventajado en ella, y tuvo tan excelente dón de discrecion, que los otros maestros eran como niños en su presencia, y parece que veia con los ojos del cuerpo lo mas secreto de los corazones, porque apenas era menester hablarle una palabra para que él entendiese la enfermedad de cada uno, y con otra que respondia la curaba. Esta ciencia divina de la anotomía del espíritu, dejó escrita en el libro de los Ejercicios, y no sé otro nombre que mas cuadre al libro, que llamarle anotomía espiritual. Porque así como la anotomía del cuerpo pintada, y mucho mas la verdadera, no tiene cosa hermosa ni agradable, ni que convide y atraiga los ojos de los ignorantes, pero sí los de los sabios y doctos, que por una parte se deleitan maravillosamente de ver la fábrica del cuerpo humano, y los secretos de la sabiduría de Dios, que están escondidos dentro de él; y por otra parte es el mejor libro que puede haber para estudiar y conocer las enfermedades, y la cura y remedio de ellas; así es el libro de los Ejercicios, que tiene descubiertas todas las venas y las coyunturas y nervios del espíritu, y muestra á los ojos todo lo secreto del hombre interior: y para esto está desnudo de palabras, sin estilo, sin elocuencia, y sin colores retóricos: lo cual ha sido ocasion para que le dejen de las manos los ignorantes, y le estimen en mas los sabios y bien entendidos; y principalmente los que traen en las manos la cura espiritual de las almas, y ponen en práctica sus reglas y documentos, primeramente en sí mismos, y despues en los otros: porque sin esto, como dice su autor ', y dirémos despues, no se puede entender este libro, ni conocerse el acierto de él, porque todo está templado y acomodado á la práctica y ejercicio, y sin el ejercicio es cosa muerta; así como el medicamento, cuando no se actua y aviva con el calor natural es tambien cosa muerta, y no descubre su fuerza y eficacia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 4, c. 8, § 5.

## CAPÍTULO III.

DE OTRAS AYUDAS QUE TUVO NUESTRO SANTO PADRE PARA
ESCRIBIR ESTE LIBRO.

No solamente era grande la luz que Nuestro Señor habia comunicado al bienaventurado padre san Ignacio cuando escribió este libro. y la experiencia que habia cobrado en sí mismo, sino tambien era grande la experiencia que tenia del trato de los prójimos. Porque mucho ayuda para la aprobacion de las cosas prácticas (como se ve en los medicamentos de que acabamos de hablar) el uso y la experiencia de ellas: y no le falta á este libro, como he dicho, este género de aprobacion. Porque no hablando ahora de los grandes y provechosos efectos que se han hecho por medio de estos ejercicios, despues que salieron de las manos de su autor, de lo cual da testimonio el Sumo Pontífice en el breve de su aprobacion, y nosotros tratarémos de esto despues, ahora solamente pretendo decir, que aun en el mismo tiempo que nuestro santo Padre los escribia, fuera de las demás ayudas, tantas y tan grandes como hemos dicho, tuvo tambien esta para escribirlos acertadamente, que fué haber ya hecho prueba y experiencia de ellos. Es cosa cierta, y así se dice en el cap. 5 del libro primero de su vida, que luego desde sus principios estando en Manresa, empezó el santo Padre á comunicarse á los prójimos, y á mostrarles en el fervor de sus palabras y exhortaciones el fuego que dentro tenia: y como era hombre de veras y de sustancia, no se cansaba ni se satisfacia con echar palabras al aire, sino que á todos y á cada uno en particular despues de haberlos persuadido el amor de la virtud y encendido en ellos el deseo de mudar la vida, les daba siempre alguna como tarea y ocupación en que se ejercitasen para alcanzar lo que deseaban. Y como el buen médico no se contenta con entretener al enfermo con buena conversacion, y dejarle movido al

deseo de la salud, porque esto es fácil y que lo puede hacer cualquiera, sino (lo que es propio de su facultad) conocida la enfermedad y disposicion del enfermo, le deja recetado algun remedio que tenga fuerza para sanarle, y le visita á sus tiempos, y está á la mira del efecto que se sigue: porque, como dice su aforismo, à juvantibus, et nocentibus sumitur indicatio; así tambien con este mismo cuidado, y mayor, tomaba el santo Padre á su cargo el aprovechamiento de las almas que trataba, no contentándose con moverlas al deseo de la salud eterna, sino recetándoles algun modo de leer, de meditar, de examinar la conciencia, de orar mental ó vocalmente, acomodándose siempre á la disposicion y capacidad de cada uno, y haciendo atentamente exámen y reflexion del efecto bueno ó malo que se seguia. Y esta manera de exámen y reflexion sobre el suceso bueno ó malo de nuestras acciones, y de las causas de donde procede el bien ó el mal de ellas, era un ejercicio muy estimado y usado de nuestro santo Padre, y muy encomendado á nosotros ' para salir maestros de la vida espiritual. Con esta reflexion y exámen, ayudado de la luz divina, pudo en menos tiempo ganar mucha experiencia, y de esta experiencia nació tambien el libro de los Ejercicios con todas sus reglas, notas y adiciones.

Y para que no faltase nada, tampoco le faltó la comunicacion de hombres espirituales; porque dejando aparte la claridad, que siempre tuvo con sus confesores, y la humildad con que les daba cuenta de las cosas mas secretas de su alma, y la obediencia con que se sujetaba á sus instrucciones y consejos; es cierto, y yo lo sé de relacion del padre Pedro de Ribadeneira, haber oido decir al santo Padre, que en sus principios tuvo deseo y como curiosidad de comunicarse con las personas que tenian nombre de espirituales, y buscó y habló con algunos, mas presto desistió de este intento por hallar en él mas distraccion que provecho, y porque echó de ver, que de los que profesan ser hombres espirituales, no son los mas los que insisten en el ejercicio sólido de la virtud, y experimentó ser verdad lo que dice Contemptus mundi, libro tercero, capítulo quinto: Algunos no andan delante de mi llanamente, mas con una curiosa vanaglo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 4, c. 8, lit. C. D. E.

ria quieren saber mis secretos, y entender cosas altisimas, no curando de si mismos, ni de su salud, etc. Y mas abajo dice: Algunos tienen su devocion solamente en sus libros, otros en imágenes, otros en señales y figuras exteriores, otros me traen en la boca, y pocos en el corazon. Y en el capítulo treinta y seis dice: El que no se desocupare de lo criado, no podrá libremente entender en lo divino. Por eso se hallan pocos contemplativos, porque poquitos saben desasirse del todo de las criaturas, etc. Y en el capítulo cuarenta y dos dice: Algunos se renuncian, mas con alguna condicion, que no confian en mi del todo, y por eso trabajan en proveerse. Tambien algunos al principio lo ofrecen todo, mas despues combatidos de alguna tentacion, tórnanse á sus propiedades, y por eso no aprovechan en la virtud. Estos nunca llegan á la verdadera libertad, ni à la gracia de mi dulce familiaridad, sino se renuncian del todo, haciendo de si mismos sacrificio muy continuo, etc. De los cuales lugares, y de otros semejantes, se ve el sentimiento de este autor, que respecto de los muchos que profesan ser hombres espirituales, son pocos los que dan en la vena verdadera del espíritu. Y finalmente, toda la doctrina de este libro tan espiritual, y tan estimado con tanta razon, se revuelve como en estos dos polos, de dejarse à sí mismo y á todas las criaturas, y llegarse á Dios con perfecta union y conformidad con su voluntad: y así dice en el mismo c. 42: Muchas veces te dije, y ahora te lo torno à decir; déjute à ti, renunciate à ti, y gozarás de una grande paz interior : dalo todo por el todo, no busques nada, etc., esfuérzate por esto, ora por esto, trabaja en desear esto, que puedas despojarte de todo propio amor, y desnudo seguir al desnudo Jesus, morir á tí mismo, y vivir á mí eternalmente, etc. Esta doctrina se le asentó tanto á nuestro santo Padre en el corazon, y este libro armó tanto con su espíritu, que parece que se le dió Nuestro Señor por maestro. Y dicen que su vida era como un Contemptus mundi vivo. Y á mi parecer, la mira que tuvo el Santo en el libro de los Ejercicios, fué abrir el camino, y señalar los pasos para subir á la cumbre de la perfeccion que este libro enseña. La cual, como está dicho, porque la halló en tan pocos, así dejó de cansarse en buscarlos; contentándose con haber descubierto en los que habia tratado, la diferencia que va de un espíritu á otro para saber distinguir lo precioso de lo vil; dando gracias

à Dios por el tesoro que habia hallado en aquel librito del *Contemptus mundi*, que como si fuera maestro vivo, así le hallaba siempre al propósito de su necesidad, y siempre le hallaba conforme á los sentimientos de su corazon.

## CAPÍTULO IV.

#### CONCLUSION DE TODO LO DICHO.

Volviendo pues á nuestro propósito, ¿quién no ve por lo dicho el grande magisterio que está encerrado en este nuestro libro de los Ejercicios para los deseosos de la verdadera perfeccion? Y basta para creer que esto es así, ver que Dios nuestro señor escogió á su autor para maestro de tantas almas, y que él puso toda ó la mayor parte de su magisterio en este libro. De manera, que las soberanas mercedes y particulares favores que Dios le hizo, y las bendiciones de su dulzura con que le previno; así como parece que las enderezaba todas Dios nuestro señor para hacerle apto ministro de la salud de las almas, así parece que podemos decir, que las enderezaba para el buen acierto de estos ejercicios, que son los principales medios que el Santo usó, y nos dejó á nosotros para el bien de estas mismas almas. Para esto hizo tan rigurosas penitencias, y tuvo tan largas y fervorosas oraciones, y se quebrantó y venció á sí mismo con tan vivas mortificaciones. Para esto padeció tan graves tentaciones, y se halló tan afligido, y casi acabado de escrúpulos, y experimentó dentro de sí tan encontrados espíritus y varios movimientos. Para esto le visitó Nuestro Señor con tantas consolaciones, y le alumbró el entendimiento con tan excelente y desacostumbrada luz, y le inflamó y arrebató la voluntad con tanta eficacia, como se veia en los éxtasis y enagenaciones de sentidos, y otras señales manifiestas que parecian por defuera. Para esto mismo le ayudó la experiencia de los maestros y confesores, y otras personas espirituales con quien el comu-

nicaba, y no menos la de otras muchas personas que por aprovecharse en su espíritu comunicaban con él. Y para esto finalmente le ayudo la contínua leccion del libro de Contemptus mundi, cuya doctrina entendió con la práctica de ella, y su espíritu se le embebió en las entrañas: y para llegar al grado de perfeccion que se declara en él, parece que van encaminadas todas las reglas y notas, y toda la doctrina del libro de los Ejercicios. Y así se ve, que para escribir este libro juntó Dios en nuestro santo Padre, todo lo que se podia desear de dónes naturales y sobrenaturales, conviene á saber, de grande capacidad, de singular prudencia, de experiencia de las cosas espirituales en sí mismo, y en otros de luz sobrenatural, de amor de Dios, y de grande celo de aprovechar á las almas. Y particularmente le dió el Señor una vista clara y penetrante, quiero decir, un espíritu aventajado de discrecion para mirar dentro de sí y reconocer todas sus acciones interiores, y distinguir los átomos del espíritu, y sentir los movinientos y apuntamientos mas secretos de su corazon; y por lo que pasaba dentro de sí conocer, como dijo el Eclesiástico 1, y casi ver con los ojos lo que pasaba en lo mas secreto del corazon de sus prójimos; y todo con tanta claridad, que en pocas palabras y sustanciales nos lo dejase escrito en este libro. Porque así como puede haber muchos que hayan visto la grandeza del mundo, y anchura de los mares, y muchedumbre y variedad de los reinos y provincias; pero entre estos muchos son muy pocos los que saben tomar la medida de cada tierra, y notar la correspondencia que tiene con las demás, y con los círculos y puntos fijos del cielo; y de los que alcanzan esto son pocos los que saben resumir y recopilar todo el mundo en un pequeño globo, ó en una pequeña tabla; lo cual hacen algunos con tanto ingenio y artificio, que allí nos muestran la grandeza de los reinos, el sitio y lugar de las provincias, la distancia de las ciudades, el nacimiento y ocaso del sol, y la grandeza de los dias y de las noches en cualquiera parte del mundo, con tanta puntualidad, como si nos halláramos allí presentes: y no por ser menor el mapa es menor el mundo que representa, ni menos el ingenio del artífice que supo recogerle á tan pequeño sitio y cantidad. Así podemos de-

<sup>1</sup> Eccl. 81.

cir, que este libro de los Ejercicios es un mapa, no del mundo, sino del cielo, y mejor dirémos que es un mapa del corazon y espíritu de nuestro bienaventurado padre san Ignacio; el cual despues de haber andado las jornadas largas que habia desde sí mismo hasta Dios, y visto la grandeza de este mundo interior (que aunque le llaman mundo pequeño, es sin comparacion mayor que este que se percibe por los sentidos) despues de haberse levantado sobre sí mismo, y engolfádose en aquel océano inmenso de la Divinidad, y descubierto (como sufre la imperfeccion de esta vida) la grandeza del mundo mavor, que es Dios, trasladó en este libro lo que tenia en el corazon, y dibujó en poco papel la grandeza de su espíritu, que desasido de las cosas terrenas, y desnudo casi de su propio cuerpo, volaba libremente à Dios. De manera, que si el mucho caudal y espíritu del autor nos hace tener estima del libro, no menos la excelencia del libro despues de entendido nos hará crecer en la estima del espíritu y caudal de su autor ; y magnificamente sentirá de este Santo quien crevere que tenia aquel grado de santidad que el libro platica. Lo cual tengo yo por muy cierto, pues fuera de olras razones hay esta, que no tuvo otro original de donde sacarle, sino el que Dios nuestro señor habia impreso en su corazon; lo cual para que mejor se entienda discarrirémos algo sobre el intento del libro, y modo que tuvo el Santo de proceder en él.

### CAPÍTULO V.

QUE EL EJERCICIO DE LA PERFECCION ES SIGNIFICADO POR ESTE NOMBRE DE CAMINO.

El ejercicio de la perfeccion le enseña y declara nuestro bienaventurado padre san Ignacio, con la semejanza de un camino corporal, el cual modo de hablar es muy usado de los santos y muy ordinario en la sagrada Escritura. Isaías dijo ', que en los dias postreros se habian de convidar las gentes, y exhortar los pueblos unos á otros, diciendo: Venid y subamos al monte del Señor, y á la casa del Dios de Jacob y nos enseñará sus caminos, y andarémos por sus senderos. Y en otra parte hablando tambien del tiempo de la ley de gracia, entre otras cosas dice así 2: Allí habrá descubierta senda y camino, y será llamado el camino santo; ninguno que sea inmundo caminará por él, y este camino será para vosotros el camino derecho, de manera que ni los ciegos se puedan perder por él. Y en cumplimiento de esta profecía, descubriéndonos el Salvador este camino tan santo, y tan derecho y cierto, dijo 3: Yo soy el camino, y la verdad, y la vida. Este mismo lenguaje usa nuestro santo Padre en varios lugares, como verémos en las ocasiones: y luego al principio de su libro en la primera notacion, dando razon de este nombre de Ejercicios espirituales, dice así: Que por este nombre de Ejercicios espirituales se entiende todo modo de examinar la conciencia, de meditar, de contemplar, de orar mental y vocalmente, y de otras espirituales operaciones, segun que adelante se dirá: los cuales dice, que son ejercicios espirituales, así como el pasear, caminar y correr se llaman ejercicios corporales. De manera, que á semejanza del ejercicio corporal, que se hace caminando, paseando ó corriendo, se llama tambien ejercicio espiritual, el caminar, pasear ó correr por el camino del espíritu.

<sup>1</sup> Isai. 2, 3. <sup>2</sup> Isai. 35, 8. <sup>3</sup> Joann. 14, 6.

Para entender mejor esta doctrina, y la propiedad de aquesta semejanza, debemos considerar que en el camino corporal una cosa es el camino, y otra diferente los accidentes de él. Porque el camino es aquel órden de pasos con que nos vamos desviando del término de donde salimos, y acercando al término donde vamos por el médio mas breve y mas derecho que sea posible. Y accidentes del camino son el ser mas áspero ó mas llano, mas apacible, mas fragoso, estar poblado de arboledas ó desierto de ellas y otras cosas semejantes. Así mismo en un camino unas cosas sirven de ayuda, y otras de defensa; porque de ayuda son los caballos, las carrozas y literas, las espuelas y látigos para las bestias, y la provision y mantenimiento para los hombres; y de defensa son las botas y los fieltros, y otros aparejos semejantes contra las inclemencias del tiempo, y las armas defensivas y ofensivas contra los enemigos que suelen venir á saltear y robar en los caminos.

Todas estas cosas hallamos en el ejercicio espiritual. Porque una cosa es el camino, y otra diferente los accidentes que se ofrecen en él. El camino no es otra cosa, sino los mandamientos de Dios y el cumplimiento de la voluntad de Dios, como muchas veces se repite en el salmo 118: Bienaventurados, dice, los limpios en el camino. los que andan en la ley de Dios. Ojalá se enderecen mis caminos para guardar sus justificaciones; y por el camino de tus mandamientos corrí cuando dilataste mi corazon. Este camino de los mandamientos nos va llevando por sus grados al cumplimiento de la voluntad de Dios, buena, y agradable, y perfecta, como dijo el Apóstol'; y por eso gravemente dijo san Basilio': Que por este nombre de camino entendemos un órden de obras santas, que por medio del conocimiento y luz celestial nos va guiando de lo menos perfecto á lo mas perfecto. Y lo mismo parece que quiso decir el Apóstol cuando dijo', que nos vamos trasformando por imitacion en la imagen de Jesucristo de claridad en claridad; esto es, de una claridad y luz menor, á otra luz v claridad mayor con que el hombre interior se renueva de dia en dia; conviene á saber que va descubriendo cada dia cosas mas altas y perfectas, con que recibe nuevos aumentos y mas

<sup>1</sup> Ad Rom. 12, 2. <sup>2</sup> Bas. 1. de Spir. Sancto, c. 8. <sup>3</sup> II Cor. 3, 18.

crecidos dónes, como de la mano del divino Espíritu, y de esta manera va caminando hasta la perfecta union con Dios nuestro señor.

Los accidentes de este camino son la devocion ó la sequedad, las consolaciones ó desolaciones, la tranquilidad y bonanza, ó las tentaciones y tempestades, en todo lo cual suele haber mucha variedad, y sin atender á uno ni á otro, como dice nuestro santo Padre, peleando con las tentaciones, é insistiendo en las verdaderas y sólidas virtudes, ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con pocas, hemos de caminar siempre adelante en la via del divino servicio.

Así mismo en este camino espiritual, unas cosas sirven de ayuda, y otras de defensa, porque de grande ayuda son la oracion y meditacion, los exámenes de la conciencia, la leccion de los libros espirituales y otros ejercicios semejantes, que como carrozas y literas nos van adelantando y llevando, unas veces con mas descanso y otras con menos, por el camino que hemos declarado de la perfeccion. Tambien son de grande ayuda las penitencias corporales, que sirven como de espuelas y látigos para castigar y domar el cuerpo, y los puntos de la meditacion, y la palabra de Dios, y verdades de la fe, que es como la provision de este viaje, para el sustento y regalo del alma.

Tambien conviene ir prevenidos de todo lo que es menester para nuestra defensa, conviene à saber, de consejo para no errar, de consuelo para no desmayar, y de aliento para perseverar, que son como los aparejos del caminante contra las inclemencias del tiempo, porque inclemencias temporales son en el camino del espíritu, las dudas y oscuridades, los desconsuelos y sequedades, y el tedio y cansancio del camino con que muchos se detienen ó vuelven atras. Tampoco faltan en este camino enemigos espirituales que salen á robar y matar los caminantes incautos y desapercibidos, ya con ilusiones secretas, y ya con manifiestas tentaciones, contra las cuales conviene ir bien prevenidos con la luz de la discrecion espiritual para conocerlas, y con el escudo de la fe y de la paciencia para resistirlas y vencerlas.

Conforme á lo dicho cuatro cosas debemos considerar en este nuestro libro de los *Ejercicios*. La primera es la materia de la meditacion, la cual es mas copiosa de lo que algunos piensan, como diremos en

su lugar. Pongo por ejemplo, la malicia de los pecados y las penas de ellos, la vida, muerte y resurreccion del Salvador, y otras semejantes, que están repartidas en partes, y divididas en puntos, en varias meditaciones por todas cuatro semanas. La segunda cosa es, los varios modos de orar, de meditar y de examinarse, como son el de las tres potencias, las repeticiones, la aplicación de sentidos, los modos de hacer eleccion, los tres modos de orar, que están al fin de la cuarta semana, y otros semejantes, que cada uno tiene sus partes y como sus miembros diferentes; esto es, su principio, su medio y su fin, que son los preámbulos, los puntos y los coloquios, y para todo hay sus reglas, notas y adiciones; conforme á las cuales para cada modo de orar se ha de escoger su materia conveniente, y así la materia como el modo de orar ha de ser la que mas avudare para el fin que se pretende. La tercera cosa que hallamos en nuestro libro, y tal vez la mas excelente, es este fin que debe mos pretender en nuestros ejercicios; porque todos los modos de ejercitarse en cualquiera materia van enderezados á conseguir algun fin, y este fin es cierto grado de perfeccion que el alma desea, y hace esfuerzo y se ejercita para alcanzarle. Y porque esta es como el alma que da sér y vida á nuestros ejercicios, por eso se repite tan á menudo y en tantas ocasiones, v se propone siempre delante de los ojos á la entrada de la oracion, en el tercer preludio que contiene la peticion de aquello que deseamos. La cuarta cosa son las reglas de discrecion para conocer y distinguir el buen espíritu del malo: el bueno para admitirle, y el malo para resistirle v desecharle de sí.

De todas estas cosas que hemos referido, en sola la tercera consiste el camino de la perfeccion, el cual debe ser el fin de todos nuestros ejercicios. Porque la primera, que son los puntos y materia de la meditacion, es el sustento del alma, y la provision que ha de llevar hecha de verdades bien consideradas y rumiadas, y de la palabra de Dios guardada dentro del corazon para no desfallecer en este camino. Y la segunda, que son los modos de orar y de examinarse, son los medios para andar mas facilmente por este camino. Y la cuarta, que son las reglas de discrecion, nos provee de armas contra los enemigos que suelen salir al camino. Pero si bien lo miramos nada de esto es

el mismo camino, el cual no es otra cosa, sino ciertos propósitos y dictámenes, que dispuestos por su órden y ejercitándose en ellos, se va uno ajustando al cumplimiento de la divina voluntad hasta conseguir la perfeccion. En declarar estos grados de perfeccion, y disponerlos por su órden, y dar ejercicios y meditaciones acomodadas para alcanzarlos, fué nuestro santo Padre muy excelente maestro, mucho mas de lo que se puede encarecer en este su libro de los *Ejercicios*.

Y para decir algo en general, de lo que hemos de tratar muy de espacio v á la larga en los libros siguientes, estos grados de perfeccion, que debemos pretender y que han de ser el blanco de nuestros discursos y meditaciones, son el deseo de alcanzar el último fin, y resolucion de poner todo esfuerzo, cuanto es de nuestra parte, para conseguirle; la indiferencia á todas las cosas criadas, así prósperas como adversas; el aborrecimiento de los pecados pasados; el propósito firme de la enmienda y de huir las ocasiones de semejantes recaidas; la determinacion de imitar á Cristo nuestro señor; el amor de su cruz, de sus afrentas y oprobios; el abrazar su doctrina, que nos persuade á la pobreza de espíritu, al desprecio de la honra y á la humildad del corazon; el deseo de cumplir la divina voluntad, anteponiéndola del todo á la nuestra; la resolucion de no tomar ni dejar cosa ninguna, sino fuere por motivos del mayor servicio y gloria divina: y en caso que sea igual la gloria de nuestro señor Dios, desear en este mundo, antes lo adverso que lo próspero, por ser mas semejante á Cristo nuestro señor. Estos y otros propósitos semejantes, que son como grados por donde se va subiendo á la union con Dios nuestro señor, son el camino sólido y seguro de la perfeccion, y están repartidos en sus lugares por el discurso de todas las cuatro semanas.

Y porque no desfallezca el espíritu en este intento, entre las demás meditaciones de la vida de Cristo nuestro señor, que son mas dulces y suaves, se ponen algunos ejercicios esforzados y valientes que contienen algunos principios ciertos y razones magistrales, que parece que hacen fuerza y llevan como arrastrando la voluntad á lo que pretenden. Estos son el principio y fundamento que está antes de la primera semana, el llamamiento del rey temporal, que está á la entrada de la segunda, la meditacion de las banderas, y otra de

tres binaries ó clases de hombres, que están en el cuarto dia de la segunda semana, los tres grados de humildad, y el preámbulo para hacer eleccion; en los cuales y en otros están por su órden los grados por donde se sube á la verdadera perfeccion, y son como los huesos que dan firmeza á este cuerpo, y las columnas que sustentan á este edificio, hasta llegar á la cumbre de la union que se platica en el ejercicio del amor de Dios nuestro señor. Y porque los que se disponen con gran fervor à pasar de esta manera adelante en el camino del espíritu son muy de ordinario combatidos de varios espíritus, y el demonio à los que ve que van huyendo del vicio y siguen con muchas veras la virtud, les suele vender el vicio por virtud y engáñalos con grandes ilusiones y apariencias de bien; por eso tienen grandisima necesidad de la divina luz y del dón de la discrecion, para poder distinguir el buen espíritu del malo; y de mucho esfuerzo para saber desechar el malo y abrazar el bueno. Y esta es la cuarta cosa de las que propusimos que se hallan en este libro, que son las reglas de discrecion, en las cuales fué nuestro santo Padre tan gran maestro, que á juicio de todos los que en estas materias le tienen bueno, se hizo ventaja á sí mismo.

### CAPÍTULO VI.

DE TRES PARTES QUE TIENE EL CAMINO ESPIRITUAL.

En cualquier camino corporal se consideran principalmente tres cosas. La primera, es el lugar de donde salimos. La segunda, el término á donde vamos. La tercera, el camino que está en medio de estos dos términos, y andando por él nos desviamos del uno, y nos vamos acercando al otro. Estas mismas tres cosas podemos considerar en el camino de la perfeccion: y sea la primera el fin que pretendemos y el término donde vamos, el cual no es otro que el úl-

timo fin para que el hombre fué criade; que por esta causa se propone luego á la entrada de los ejercicios en el principio y fundamento. Porque así como un hombre que ha de caminar, lo primero que se pone delante es el término y lugar á donde va, porque de ahí depende el no errar ni perderse en el camino; así tambien para no errar en el camino del espíritu, lo primero en que se ha de poner los ojos ha de ser en el fin y término de él; y este no es otro, como dijimos, sino el último fin para que el hombre fué criado. Y el fin para que el hombre sué criado , es para alabar, hacer reverencia y servir á Dios nuestro señor, y mediante esto salvar su ánima. A este fin debe enderezarse siempre nuestra intencion en todas las obras que hacemos, así como el caminante endereza todos sus pasos al fin y lugar á donde va, sino es que quiere rodear, ó perderse. Esto es lo que el santo Padre nos enseña en la tercera parte de las Constituciones; por estas palabras 2: Todos se esfuercen de tener la intencion recta, no solamente acerca del estado de su vida, pero aun de todas cosas particulares; siempre pretendiendo con ella puramente el servir y complacer á la divina Bondad por sí misma, y por el amor y beneficios tan singulares con que nos previno, etc. Y esto es lo que toca al fin y término á donde caminamos.

El término de donde partimos somos nosotros; esto es, nuestros pecados, nuestras inclinaciones siniestras, nuestras pasiones desordenadas, nuestros malos hábitos y perversas costumbres, nuestro amor propio, sensual y mundano, y el amor vicioso de las criaturas, y todo lo que el Apóstol llamó hombre viejo, del cual nos hemos de desnudar para vestirnos del nuevo: Apartando de nosotros, como dice nuestro santo Padre 3, el amor de todas las criaturas por ponerle en el Criador. Y aquel amor de las criaturas se llama vicioso y desordenado, que nos impide el amor de Dios; y aquel se llama ordenado y virtuoso, que nos ayuda para el amor de Dios. A el en todas amando, y á todas en el conforme á la su santisima y divina vohintad '. Y de aquí es, que en el mismo fundamento y entrada de los ejercicios, así como se nos declara el último fin á donde caminamos, así tambien el modo y cautela con que nos debemos ayudar 1. Sem., n. 8. 2 S p., c. 1, § 25. 3 S p., c. 1, § 26. 4 Ibidem.

ó apartar del amor de las criaturas, considerando 1: Que todas las otras cosas sobre la huz de la tierra son criadas para el hombre, y para que le ayuden en la prosecucion del fin para que es criado. De donde se sique, que el hombre tanto ha de usar de ellas, cuanto le ayudan para su fin, y tanto debe quitarse de ellas, cuanto para ello le impiden. Y para arrancarse un hombre de sí mismo, y desviarse, y alejarse de sí y del amor de las criaturas en la forma que está declarado, el mejor medio y mas eficaz es la mortificacion y abnegacion de sí mismo, que nos enseña el mismo santo Padre en el capítulo cuarto del exámen, donde dice así 2: Para mejor venir á este tal grado de perfeccion, tan precioso en la vida espiritual, su mayor y mas intenso oficio debe ser buscar en el Señor nuestro, su mayor abnegacion y continua mortificacion en todas cosas posibles. Y como dice en otro lugar : No solamente ofreciendo sus personas al trabajo, mas aun haciendo contra su propia sensualidad, y contra su amor carnal y mundano. Este fué el blanco que tuvo nuestro santo Padre en sus Ejercicios, y esto es en lo que insiste y lo que repite muchas veces: que es necesario negarse un hombre à sí mismo, v huir de sí mismo, y vencerse à sí mismo para poder llegar á la union con Dios; y esto es lo que promete en el mismo título de los Ejercicios que dice así : Ejercicios espirituales para vencer á sí mismo, y ordenar su vida sin determinarse por aficion alguna que desordenada sea. Y en la primera anotacion mas de propósito y de espacio declara esto mismo por estas palabras \*: Así como el pasear, caminar y correr son ejercicios corporales, por la misma manera, todo modo de preparar y disponer el ánima para quitar de si todas las afecciones desordenadas, y despues de quitadas para buscar y hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida para la salud del ánima, se llaman ejercicios espirituales. Con lo cual nos desengaña este gran maestro de la vida espiritual en la primera leccion que nos da para que no nos engañemos pensando que hacemos ejercicios espirituales, sino los empezamos peleando con. nosotros mismos, teniendo por cierto que el primer paso de esta jornada es negar las afecciones desordenadas para llegar al último fin

<sup>1 1.</sup>º Sem., n. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Exámen, c. 4, § 46.

<sup>3 2.</sup>ª Sem., n. 10.

<sup>4 1.4</sup> Sem., n. 1.

<sup>8</sup> Anotacion 1.

que es la salud eterna del alma, y la conformidad con la divina vo-

Entre estos dos términos, y en la distancia que hay entre nosotros y Dios, está el camino por donde caminamos, que es el campo espaciosísimo de las virtudes, en las cuales cuanto mas nos ejercitamos, tanto salimos mas de nosotros, y nos allegamos mas á Dios. En este camino de las virtudes sólidas quiso nuestro santo Padre que insistiésemos con cuídado y con fervor, y, como hacia el Apóstol 1 que nunca pensemos que habemos llegado al término de él; y así olvidados de lo que dejamos andado atrás, nos hemos de esforzar siempre por lo que nos falta de andar adelante hasta alcanzar el último fin que pretendemos.

# CAPÍTULO VII.

DB TRES DIFERENTES GRADOS Ó ESTADOS DE PERSONAS QUE ANDAN POR EL CAMINO DE LA PERFECCION.

Así como en el camino de la perfeccion se consideran principalmente tres cosas, como declaramos en el capítulo pasado, conviene á saber, el término de donde partimos, el camino por donde vamos, y el fin y término que pretendemos; así tambien hay tres grados ó estados de caminantes, segun que se hallan en alguna de estas tres partes del camino; porque unos hay que empiezan y salen, como si dijésemos, de la posada, otros que van andando y prosiguiendo adelante en su camino, y otros que han llegado ya al fin de él, los cuales se suelen llamar ordinariamente incipientes, proficientes y perfectos.

Esta diferencia de estados se suele comparar tambien á las diferentes edades. Porque así como los hombres despues de haber nacido Ad Phil. 3, 13.

se crian cuando niños, y toman fuerza cuando mancebos, y finalmente llegan á ser varones perfectos; así tambien en la caridad, como dice san Agustin 1, despues que ha nacido se cria, despues de criada se esfuerza, y despues de tener fuerza se perfecciona. Y de aquí es, que el bienaventurado san Juan en su primera canónica, dice ', que escribe las buenas nuevas del Evangelio á todas las edades, à los niños, à los mancehos y à los viejos. Porque, como notó san Gerónimo 3, segun los merecimientos de sus hijos, y segun el aprovechamiento y las obras de cada uno de ellos, escribe á los niños, á los mancebos y á los viejos, que tanto es como decir, que escribe á los principiantes en el camino de la virtud, y á los que se van aprovechando, y á los perfectos. Y debajo de estos mismos nombres, y de la semejanza de las edades declaró maravillosamente este punto el angélico doctor santo Tomás ', diciendo, que el aumento espiritual de la caridad, es en algo semejante al aumento del cuerpo, el cual se divide en ciertas edades, segun las diferentes ocupaciones y cuidados en que el hombre va entrando al paso que va creciendo. Porque así tambien se distinguen diferentes grados de la caridad, segun diferentes ejercicios que son convenientes y proporcionados al aumento de la misma caridad; porque el primero y mas principal cuidado del que se ha puesto en estado de gracia, debe ser apartarse del pecado y resistir á los deseos y concupiscencias que son contra la caridad: y esto pertenece á los incipientes, en los cuales la caridad se debe criar, y aun guardar para que no se pierda. El segundo cuidado que sucede á este, es que el hombre que se ha desviado ya del mal, se ocupe principalmente en aprovechar en el bien: y esto pertenece á los proficientes, cuyo estudio principal ha de ser que la caridad como va creciendo vaya tambien cobrando fuerza y vigor. Síguese lo tercero, cuando el principal intento es unirse con el último fin y gozar de él: y esto pertenece á los perfectos, que desean desatarse del cuerpo y estar con Cristo. Y lo mismo, dice el santo Doctor, vemos en el movimiento corporal, en el cual lo primero es apartarse del término de donde salimos : lo segundo acercarse al tér-

<sup>1</sup> Tract. 5 in Joann.

<sup>\*</sup> Epistol. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I Joann. 2, 12.

<sup>4 2, 2,</sup> qu. 24, art. 9.

mino á donde vamos: lo tercero es la quietud y descanso en el fin que pretendemos. Todo este discurso es de santo Tomás, en que declara con toda propiedad y rigor la diferencia de estos estados.

Y conforme à esta doctrina el estado de los incipientes tiene su principio desde que el pecador despertado de la divina gracia empieza à tratar de veras de su justificacion, poniendo medios eficaces para alcanzar perdon de sus culpas. Y dura este estado, despues de haberse puesto en gracia, todo el tiempo que duran las tentaciones y peleas con los vicios, con tanta fuerza, que ponen á uno en riesgo de volver á manos de sus enemigos, y le obligan á poner su principal cuidado en desenderse de nuevas recaidas. Y es muy semejante este estado al que tenian los hijos de Israel recien salidos de Egipto, cuando el ejército de Faraon los seguia y les iba al alcance para volverlos á la primera servidumbre. Pero cuando vieron los egipcios ahogados en el mar, libres ya de su temor, empezaron á caminar, no tanto con cuidado de no volver al cautiverio, cuanto con diligencia por irse acercando á la tierra prometida. El camino fué muy largo, y las dificultades muchas y muy grandes; que fué representacion del estado de los proficientes, en el cual, así como hay menos dificultad en evitar los pecados mortales, así suele haber facilidad en caer en los veniales, y trabajo en vencer algunas repugnancias, y tedio en el ejercicio de las virtudes. Porque con el amor de las cosas temporales es perturbada la memoria con varias fantasías é imaginaciones, y el corazon con varios deseos hasta que se quieta con la mortificacion de las pasiones, y viene á entrar en pacífica posesion de la tierra prometida que mana leche y miel, y es figura del estado de los perfectos.

Consiste pues la perfeccion de esta vida, en la perfecta caridad; y la caridad se dice estar perfecta, cuando está desembarazada y sin estorbos para el ejercicio del amor. Porque, como dice santo Tomás ', una cosa se llama perfecta, por haber alcanzado su último fin: y el último fin del hombre es Dios nuestro señor, con el cual se une el alma, y se abraza por amor y caridad. Esta union se puede hacer por el hábito de la caridad tan solamente, la cual tienen todos '2,2, qu. 184, art. 1 et 2.

los que están en el estado de gracia: y puede tambien hacerse por actual amor, y por actual preferencia y memoria del mismo Dios. Y aunque esta no puede ser en esta vida contínua y con toda la fuerza del corazon, como lo será en el cielo; pero puede llegar á tal estado, que no solamente tenga quitados los contrarios de la caridad, que son los pecados mortales, sino tambien los impedimentos de la memoria actual y del fervor del amor; lo cual se alcanza con la pareza del alma, con la diminucion de los pecados veniales, y con la mortificacion de las pasiones y deseos. Y á esto que dice santo Tomás, añade el bienaventurado san Bernardo 1, como esperimentado en este ejercicio del amor: Cuando ya estuvieres por mucho tiempo ejercitado en estas cosas, ruega que te sea dada la gracia de la devocion, dia serenísimo y sábado espiritual, en el cual como soldado jubilado vives en los trabajos sin trabajo, y dilatado el corazon corras por el camino de los mandamientos de Dios. De manera, que lo que primero hacias con amargura y fuerza, lo hagas despues con suma dulzura y suavidad. Y en otra parte el mismo Santo dice así 1: Este es el fin, esta es la consumación, esta es la perfección, esta es la paz, este es el gozo del Señor, este es el gozo del Espíritu santo, este es el silencio que se hizo en el cielo. Porque mientras estamos en esta vida goza algunas veces el afecto de este silencio de felicísima paz que se hace en el cielo; y el cielo es el ánima del justo. la cual es trono y asiento de la Sabiduría. El tiempo es brevísimo, de media ó casi media hora: pero de las reliquias de estos pensamientos nos hace despues nuestra memoria fiesta perpétua. De esta manera declara el glorioso san Bernardo cual sea el estado de los perfectos.

<sup>1</sup> Bern. ser. 3 de circunsit.

<sup>2</sup> Bern, lib. de amore Dei, c. 4.

# CAPÍTULO VIII.

DE LAS TRES VIAS PURGATIVA, ILUMINATIVA Y UNITIVA.

Conforme á los tres grados ó estados de los que andan por el camino de la perfeccion de que hablamos en el capítulo pasado, se señalan tres vias ó tres caminos, ó por mejor decir, tres jornadas del mismo camino, que son como tres maneras de ejercicios acomodados á los tres estados que están declarados. La primera via se llama purgativa, que pertenece à los incipientes: la segunda iluminaliva, que toca á los proficientes: y la tercera unitiva, que es propia de los perfectos. Porque la via purgativa principalmente y de . primer intento se ocupa en alcanzar perdon de los pecados cometidos, y satisfacer por ellos, y guardarse de no recaer en ellos ni en otros; mortificando las pasiones, apartándose de las ocasiones, peleando con las tentaciones y venciendo las malas costumbres con otras mejores. Y porque la justificacion se alcanza con arrepentimiento y dolor, y este de ordinario suele tener su principio en el temor, de ahi es que las meditaciones que despiertan dolor y causan temor son de ordinario mas acomodadas para esta primera jornada, que llamamos purgativa.

La via iluminativa principalmente atiende al ejercicio de las virtudes, y á reducir las pasiones al dictamen de la razon, y sujetarlas à su imperio. Y así como se camina mal de noche y á oscuras, y ninguna cosa es mas necesaria para caminar que la luz; así tambien y mucho mas el que ha de ir adelante, y aprovecharse en espíritu, tiene necesidad de luz que le vaya guiando y enseñando el modo y la forma, y el tiempo, y la ocasion, y la materia en que ha de ejercitar cada virtud. Caminad mientras teneis luz, dijo el Salvador ¹, cl que anda en tinieblas no sabe á donde va. Y en otra parte ¹: Si al-

<sup>1</sup> Joan. 12, 35. <sup>2</sup> Joan. 12, 9.

guno anduviere de dia no tropezará ni caerá, porque ve la luz de este mundo; pero si anduviere de noche tropezará y caerá, porque le falta la luz. Y esta es la causa porque esta segunda jornada se llama iluminativa, porque no se puede andar sin esta luz que nos vaya guiando, y la materia mas acomodada para la meditacion son los ejemplos de los santos, y mucho mas los de Cristo nuestro señor para tomarlos por dechado y ejemplar, con el cual hayamos de conformar nuestras acciones. Porque él mismo dijo de sí 1: Yo soy luz del mundo; el que me sigue no anda en tinieblas, mas tendrá lumbre de vida.

La via unitiva en el nombre se lo dice lo que pretende, que es la union con Dies, la cual se hace por amor. Y es propio de esta jornada, ó de este estado, la contínua ó muy frecuente presencia de Dios con paz, gozo espiritual; y así supone el ánima purificada de fantasías y deseos, y alumbrada con el uso de meditaciones largas de las cosas divinas: y por esta causa los que han llegado á este estado, no suelen usar de ordinario de muchos discursos ó meditaciones, sino de una sencilla vista ó memoria de Dios, de sus atributos ó de sus beneficios, con alguna ponderacion mayor ó menor, segun la disposicion de la persona y la luz que Dios les comunica, cuanto bastare para despertar en la voluntad varios afectos y sentimientos en que principalmente consiste esta via que llamamos unitiva.

De lo dicho en los capítulos procedentes resultan dos cosas. La primera, que el ejercicio espiritual es muy semejante al camino corporal, y así tiene tres partes como él, que son, principio, medio y fin, á las cuales corresponden tres estados de personas que andan por este camino; conviene á saber, los incipientes, ó proficientes, y perfectos; y cada uno de estos tres estados tiene sus ejercicios diferentes, de donde tomaron sus nombres la via purgativa, é iluminativa, y unitiva. La segunda cosa es el camino, en el cual debemos procurar andar siempre adelante, y otra muy diferente los accidentes de él; y unas cosas son las que nos ayudan, y otras las que nos impiden y estorban; y nuestro cuidado debe ser pasando por unas y por otras, y ayudándonos de unas, y defendiéndonos de otras, estar siempre

atentos para no perder el camino, y diligentes y esforzados para andar adelante sin desmayar en él. Esta es la suma de lo que se ha dicho hasta aquí: y ahora antes de pasar á la division de las cuatro semanas, será bien declarar algunos documentos de importancia, que se sacan de estos principios que hemos propuesto.

### CAPÍTULO IX.

DE ALGUNOS DOCUMENTOS DE IMPORTANCIA, QUE SE SACAN DE LA DOCTRINA QUE ESTÁ DECLARADA.

El primer documento sea la indiferencia á lo próspero y lo adverso que se propone en el principio y fundamento de estos ejercicios; la cual con ninguna otra semejanza se puede mejor declarar, y con ninguna otra razon se puede mejor persuadir, que con la del camino corporal; porque así como el que ha de caminar, lo primero que se le pone delante es el fin á donde va, y una vez determinado de llegar al tal pueblo ó á la tal ciudad, busca tan solamente el camino que le ha de llevar allá y de él se informa y por él pregunta; así tambien el que ha de andar por este camino del espíritu, lo primero ha de poner los ojos en el fin, que no ha de ser otro sino servir á Dios nuestro señor y salvarse; y luego tratar del camino que le ha de avudar á conseguir este fin. Y es cosa maravillosa ver á un caminante cuando encuentra dos caminos, y no sabe cual es el suyo; que dudoso se halla, y cuan indiferente para caminar por cualquiera de ellos, y que lejos de determinarse hasta saber cual es el camino que lleva á donde él va, sin hacer caso de ningunas otras calidades ó comodidades. Porque ni deja el camino por ser aspero y dificultoso, ni le escoge por ser mas fácil v ameno; á todo se halla indiferente, tan dispuesto á subir la cuesta como á andar por el llano, y ninguna otra cosa le hace peso, sino llegar al lugar que pretende. De esta misma manera ha de ser nuestro caminante, que determinado á conseguir el último fin, esté dispuesto para cualquier camino por donde Dios le guiare. Y para usar de las palabras de nuestro santo Padre 1: Es menester hacernos indiferentes á todas las cosas criadas, en todo lo que es concedido á la libertad de nuestro libre albedrío, y no le está prohibido; en tal manera, que no queramos de nuestra parte mas salud que enfermedad, riqueza que pobreza, honor que deshonor, vida larga que corta; y por consiguiente en todo lo demás, solamente deseando y eligiendo lo que mas conduce para el fin que somos criados.

El segundo documento que se sigue de aquí, es que siendo camino el ejercicio de la perfeccion, no puede dejar de haber peligros y enemigos en el, los enemigos son muchos y muy astutos, y muy poderosos. Porque, como dice san Gregorio 2, en esta vida somos caminantes, que caminamos á la patria celestial, y los espíritus malignos están como ladrones en el camino, y si caemos en sus manos como aquel pobre hombre del Evangelio, nos despojarán y nos darán tantas heridas que nos dejen por muertos 3: y así conviene saber los medios que darse pudieren para vencer las tentaciones. Y porque muchas veces acometen con astucia y engaños, disimulando el vicio con apariencia de virtudes, es menester ser instruidos para guardarse de sus ilusiones; y para lo uno y lo otro dió nuestro santo Padre maravillosas reglas en las primeras y segundas de discreción.

Estos dos géneros de peligros y de tentaciones que se ofrecen en el camino espiritual, los declaró el santo rey David, cuando en una parte dijo \*: Que sus enemigos le habian puesto el escándalo y tropiezo cerca del camino: y en otra dice \*, que en el mismo camino por donde andaba le habian puesto los lazos en que habia de caer. Porque las tentaciones manifiestas que nuestro santo Padre llamó \* tentaciones groseras y declaradas, son escándalo y tropiezo que está cerca del camino, y de ordinario se causan del amor desordenado ó del temor vicioso de los bienes ó males temporales. Y así para vencerlas no es menester mas que perseverar con firmeza en el camino, sin declinar á una mano ni á otra, conservándose en la indiferencia á lo próspero y adverso, y á los bienes y á los males, como está declarado. Pensamiento fué este de san Agustin sobre el salmo 141, don-

<sup>1 1.4</sup> sem., n. 3.

<sup>2</sup> Gregor. Hom. 11 in evang.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lucæ 10, 30.

<sup>4</sup> Pa. 139, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ps. 141, 4.

de dice ', que el camino es la imitacion de Cristo nuestro señor, el cual dijo de sí 1: Yo soy el camino. Y en este camino no hay escándalo ni tropiezo, pero permite Dios que nos le pongan nuestros enemigos cerca de él, para que vayamos con cuidado de no desviarnos á una mano ni á otra, con temor de no caer. ¿No sabes, dice este santo, que andas en medio de los lazos, como dice la Escritura 1? ¿ qué cosa es andar en medio de los lazos, sino andar por el camino de Cristo nuestro señor? por una parte y por otra hay lazos; lazos á la mano derecha y lazos á la mano izquierda. Los lazos de la mano derecha son las prosperidades, y los de la mano izquièrda las adversidades de este siglo. Lazos á la mano derecha son las promesas, lazos á la mano izquierda son los temores. Tú procura caminar por en medio de los lazos, y no te apartes del camino; de manera, que ni te cautiven las promesas, ni te espanten los temores. Todo esto dice san Agustin de las tentaciones manifiestas, que son propias de los principiantes.

Pero ¿ qué dirémos de otras tentaciones disimuladas y encubiertas con que suelen engañarse los que van mas adelante, y son como lazos dentro del camino?

En el mismo camino por donde andaba, dice David, me escondieron mis enemigos los lazos en que habia de caer, porque en el mismo ejercicio de las virtudes me escondieron el lazo de los vicios. Y para decir algo de lo que en su lugar se ha de tratar mas copiosamente, suelen encubrir nuestros enemigos el lazo de la hipocresía en el camino de la abstinencia; el de la vanagloria en el camino de la penitencia; el del rigor y severidad en el camino de la justicia, y el de la falsa piedad en el camino de la misericordia; esconden el lazo de la prodigalidad en el camino de la liberalidad, y el del afecto carnal en el camino de la caridad; el de la presuncion en el camino de la esperanza, y el de la desesperacion, en el camino del temor; el furor en el camino del celo, la precipitacion y arrojamiento en el camino de la fortaleza; la astucia en el camino de la prudencia, y la pereza y remision en el de la madurez y consejo. Y finalmente como

<sup>1</sup> August, in Psal, 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Joan 14, 6.

<sup>\*</sup> Ecclesiast. 9, 20.

<sup>4</sup> Psal. 141, 4.

hay muchos vicios parecidos en algo á las virtudes, sino vamos con atencion de guardarnos de las ilusiones de nuestro enemigo, pretendiendo caminar adelante en las virtudes, vendrémos á dar en los vicios. Con razon nuestro santo Padre nos encomienda : Que sean todos instruidos de guardarse de las ilusiones del demonio en sus devociones, y defenderse de todas las tentaciones, y que sepan los medios que darse pudieren para vencerlas y para insistir en las verdaderas virtudes y sólidas; ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos, procurando andar adelante en la via del divino servicio.

### CAPÍTULO X.

DE OTROS DOCUMENTOS QUE SE SIGUEN DE LA MISMA DOCTRINÁ.

No es aviso de menos importancia que los pasados, la indiferencia á las consolaciones espirituales, la cual nos enseña el santo Padre en las últimas palabras que referimos cuando dice: Que ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos, procuren andar siempre adelante en la via del divino servicio. Porque el aprovechamiento espiritual, ni consiste en ellas, ni depende de ellas, dado caso que avuden mucho para el caminar con buen aliento y con perseverancia: accidentes son estos del camino, como dijimos, y sin ellos se puede andar adelante, y con ellos se suelen algunos dormir y hacer perezosos, y por eso no conviene asirse con demasía de estos sentimientos, sino recibirlos con humildad, y dejarlos con indiferencia, atendiendo solamente al cumplimiento de la voluntad divina. Porque así como en una jornada larga se ofrecen muchas cosas de gusto y de disgusto, pero el caminante ni atiende á uno ni á otro, sino á proseguir su camino; así el que se dispone á este camino espiritual debe poner los ojos en él, sin atender á consuclos ni á desconsuelos, insis-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 3. p., cap. 1, § 10, sumario, R. 22.

tiendo en las verdaderas y sólidas virtudes. Porque una cosa es salir al campo á recrearse y espaciarse, y otra muy diferente salir á cami: nar: el que sale á recrearse y busca compañía de gusto y puesto ameno y deleitoso, y allí se detiene y entretiene en buena conversacion; pero el que camina infórmase de su camino, y sin reparar en los que van ó vienen, solo ó acompañado, á ratos gozando de buen camino y á ratos peleando con el malo, solamente insiste en irse apartando del término de donde salió, y acercarse al que pretende llegar hasta alcanzarle: esto mismo ha de hacer nuestro caminante: insistir en las verdaderas virtudes, las cuales tienen sus actos ciertos y determinados, y de cuyo ejercicio resulta su aumento y perfeccion, en las cuales, se puede ir siempre caminando adelante, sin dependencia de las consolaciones divinas que unas veces son mas, y otras son menos, segun el beneplácito de la divina voluntad.

Y de aquí se saca un desengaño muy importante, y de que muchos tienen necesidad; conviene á saber, que el aprovechamiento espiritual no consiste en tener muchas visitaciones y consolaciones divinas, sino en tener muy mortificadas las pasiones, y ejercitadas en grado mas excelente las virtudes, lo cual se saca claramente del discurso pasado. Porque así como en el camino material, tanto se juzga que ha caminado cada uno, cuanto se ha desviado del término de á donde sale, y acercándose al término á donde va; así es en el camino espiritual, que de la victoria de sí mismo, y perfecta sujecion y conformidad con la divina voluntad, principalmente en las cosas ádversas, se debe tomar la medida del aprovechamiento. Y tambien sc ha de tener consideracion, á que se debe estimar en mas haber andado menos espacio de mal camino y con mal temporal, que mas largo espacio cuando el buen tiempo y el buen camino ayudan á darse mayor prisa, y que muchas veces se hallan mas lejos del fin los que han caminado mas, porque partieron de mas lejos. Y esto suele suceder así muchas veces en hombres de recios naturales y de vehementes pasiones, y que padecen fuertes tentaciones, que como van remando contra el viento, y caminan en mala bestia, y por camino mas áspero, y con malos temporales, y partieron de mas lejos; así despues de haber caminado mas, y puesto mayor conato y diligencia

se suelen hallar mas lejos que otros, bien acondicionados y devotos, á los cuales su devocion y buen natural les suele dar ocasion de hacerse descuidados y remisos'. Yá este propósito se cuenta de nuestro santo Padre, que de un hermano bullicioso é inquieto, juzgó que se habia aprovechado mas en un año, que otro que parecia muy compuesto y devoto. Y no es maravilla que el santo Padre tuviese consideracion al mal natural de aquel súbdito, para medir lo que se habia aprovechado; pues Cristo nuestro señor se hizo cargo de lo mismo para dar de comer á la gente que lo seguia, diciendo : Si los enviare ayunos á su casa desmayaran en el camino, porque algunos de ellos han venido de muy lejos. Sea pues la regla de lo que cada uno ha caminado por el camino del espíritu lo que se ha desviado de sí mismo, como lo dijo el santo Padre al fin de la segunda semana por estas palabras \*: Porque piense cada uno que tanto se aprovechará en todas cosas espirituales, cuanto saliere de su propio amor, querer é interés.

Esta doctrina bebia el santo Padre del libro de Contemptus mundi, que en el capítulo 8 del libro tercero dice así: No está el aprovechamiento de la vida espiritual solo en tener gracia de consolacion, mas en sufrir con paciencia y humildad cuando te fuere quitada, en tal manera, que entonces no empereces en el estudio de la oracion, ni dejes caer del todo las buenas obras que sueles hacer, etc. Porque hay muchos que en el punto que las cosas no les suceden á su parecer, luego se hacen impacientes ó perezosos: porque no está siempre en la mano del hombre su camino; mas á Dios pertenece el dar y consolar cuando quiere, y cuanto quiere, y á quien quiere, y como á él le place, y no mas. Y todo este capítulo es maravilloso para este propósito, y en otras muchas partes repite lo mismo.

Finalmente se debe advertir, que así como en el camino corporal, unos hay que van siempre adelante hasta llegar al fin de la jornada, otros que por ignorancia yerran el camino, ó por inadvertencia le pierden, ó por flojedad se cansan, ó por inconstancia y liviandad toman y dejan varios caminos, sin hacer jamás jornada, así tambien sucede en el ejercicio espiritual, que unos con la gracia divina llegan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. Rib. 1, 5, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Marc. 8, 13.

<sup>8 2.</sup>º Semana, n. ult.

presto à la perfeccion, otros se pierden ó se cansan, y otros hay, y no son pocos, que despues de muchos años de oraciones y penitencias, no se han adelantado un paso, y son como los que andan dentro de la rueda de la grua, que despues de mucho afan se están en el mismo lugar. Estos muchas veces ni saben cual es el camino por donde han de andar, ni cuales los medios de que se han de ayudar; y así teniéndolo todo delante, y como en las manos, ni se saben ayudar de los medios, ni saben conseguir el fin.

#### CAPITULO XI.

QUE COSA ES EJERCICIO ESPIRITUAL, Y QUE SE ENTIENDE POR ESTE NOMBRE.

Hemos dicho hasta aquí, como el ejercicio espiritual es semejante al camino, y tiene muchas propiedades de él: veamos ahora, qué es ejercicio espiritual, y que entendemos por este nombre. Por este nombre de ejercicio espiritual, tomado en toda su latitud, entendemos cualquier paso que se da adelante en el camino del espíritu, hasta llegar à lo mas perfecto de la via unitiva: así como el pasear, caminar y correr son ejercicios corporales: de lo cual se saca que el ejercicio espiritual se estiende y comprende otras muchas operaciones mas que la oracion, y meditacion, y exámenes de la conciencia. Significó esto el santo Padre en la primera anotacion, donde dice así ': Que por este nombre de ejercicios espirituales, se entiende todo modo de examinar la conciencia, de meditar, de contemplar, de orar, vocal y mental, y de otras espirituales operaciones segun que adelante se dirá: donde poniendo ejemplo en los ejercicios espirituales que son mas notorios, dió á entender, que habia otros diferentes de que se hablará adelante, debajo de aquel nombre, De otras espirituales operaciones. Esta misma diferencia está 1 Annot. 1.

notada expresamente al principio del primer modo de orar, de los tres que están al fin de la cuarta semana, donde se dice así ¹: Que la tal manera de orar es mas dar forma, modo y ejercicios, como el ánima se apareje y aproveche en ellos, y para que la oracion sea acepta, que no dar forma ni modo alguno de orar. Y el texto latino lo dice aun mas claro: Unde non tam habes orationis formam, quam exercitii cujusdam spiritualis per quod, et anima iubatur, et oratio Deo redditur acceptior. Resta pues de lo dicho, que no solamente la oracion, sino cualquier paso que se da en el camino de la perfeccion se llama y es ejercicio espiritual.

Estos ejercicios se pueden reducir á tres cabezas; porque así como en un camino material, lo primero es disponer y aparejar lo necesario para el tal camino, y vencer todas las dificultades que pueden estorbarle ó divertirnos de él: lo segundo es el mismo camino, v el pasar adelante por sus jornadas hasta llegar al término de él, y para lo uno y para lo otro, que es lo tercero, hay diferentes medios de que nos ayudamos. Así tambien en este camino ó ejercicio espiritual, distinguimos estas tres cosas. La primera, quitar los estorbos, que son las pasiones ó afectos desordenados. La segunda, el mismo camino, y este no es otro que el de los mandamientos de Dios, como hemos dicho, y con mas perfeccion lo es el de los consejos, ejercitando las virtudes sólidas, y buscando con ellas el beneplácito de la divina voluntad para conformar con ella todas nuestras acciones á mayor gloria de la divina bondad. La tercera cosa son los medios que nos ayudan para lo uno y para lo otro, que son la oracion mental y vocal, la leccion de los buenos libros, los exámenes de la conciencia, la penitencia corporal, y otras operaciones semejantes. Todos estos tres géneros de cosas se llaman y son ejercicios espirituales, y todos los comprendió nuestro santo Padre con grande magisterio en la primera anotacion. Porque de lo primero, que es quitar los estorbos é impedimentos, dijo ': Todo modo de disponer el ánima para quitar de sí todas las afecciones desordenadas, etc. De lo segundo, que es el mismo camino, dice ast: Y despues de quitadas para buscar y hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida para la salud del ánima, se llaman ejer-

<sup>4.</sup> Semana, n. 23.

<sup>2</sup> Anotacion l.

cicios espirituales. Y de lo tercero, que son los medios de que nos hemos de ayudar, habia dicho: Por este nombre de ejercicios espirituales se entiende todo modo de examinar la conciencia, de meditar, de contemplar, de orar vocal y mental, etc. Lo primero, que es quitar los estorbos de las pasiones y afectos desordenados, pertenece á la via purgativa y estado de los incipientes: y así es la primera jornada del camino espiritual, porque aunque parece que no tanto es caminar, cuanto quitar los estorbos del camino, pero como se suele decir, y es así la verdad, la mayor y mas dificultosa jornada es hasta salir de casa: y en la misma forma, la mayor y mas dificultosa jornada del camino espiritual, es hasta salir de sí mismo y quitar los impedimentos de las virtudes. Lo segundo, que es el mismo camino de los mandamientos y consejos de Dios, pertenece á la via iluminativa y unitiva, y al estado de los proficientes y perfectos, con el ejercicio de todas las virtudes, y de la caridad y amor de Dios en que está la cumbre de la perfeccion: lo tercero, que son los ejercicios de oracion, meditacion y leccion, son los medios de que nos ayudamos en todos tres estados y jornadas, de las cuales no hay duda sino que se llaman y son ejercicio de la mortificacion, para quitar los estorbos de las pasiones, y el ejercicio de las virtudes para caminar á la union con Dios.

Del ejercicio de la mortificacion lo enseña claramente así nuestro santo Padre en la anotacion primera cuando dice 1: Todo modo de preparar y disponer el ánima para quitar de si todas las afecciones desordenadas, etc., se llaman ejercicios espirituales. Y en el mismo título de los ejercicios que dice así: Ejercicios espirituales pora vencer á sí mismo, y ordenar su vida sin determinarse por aficion ninguna que desordenada sea 2. Y la práctica de esto se viene á perficionar y declarar en la segunda semana en el ejercicio de los binarios, punto tercero, donde entre otras cosas concluye así: Poniendo fuerza de no querer aquello, ni otra cosa ninguna, sino le moviere solo el servicio de Dios nuestro señor. Donde se declara cuanta parte sea del ejercicio espiritual, hacer fuerza á la voluntad, ó para ponerla indiferente, desviándola de aquello á que se inclina, ó para hacerla abrazar aquello que aborrece, cuando lo pide el mayor servicio y gloria divina. Y en las

Anotacion l. Semana n. l. 2. Semana n. 72.

Constituciones tratando de los que hacen la tercera probacion, dice así: Ejercitóndose en cosas espirituales y corporales, que mas humildad y abnegacion de todo amor temporal, y voluntad, y juicio propio, y mayor conocimiento, y amor de Dios nuestro señor puedan causarle, etc. De lo cual se vé, que todo este ejercicio de abnegacion, aunque sea en oficios y ministerios corporales, se llama y es ejercicio espiritual.

Cuanto al ejercicio de las virtudes que se haya de llamar tambien ejercicio espiritual, se dice en una nota del primer modo de orar por estas palabras': Para mejor conocer las faltas hechas en los pecados mortales, mírense sus contrarios; y así para mejor evitarlos, proponga y procure la persona con santos ejercicios adquirir y tener las siete virtudes á ellos contrarias. Y en una nota tercera, que está antes de los tres grados de humildad, se dice así : Antes de entrar en las elecciones, para hombre afectarse á la vera doctrina de Cristo nuestro señor, aprovecha mucho considerar y advertir en las siguientes tres maneras de humildad, y en ellas considerar à ratos todo el dia, etc. Y es cierto que aquellas tres maneras de humildad, son tres dictámenes, ó tres propósitos de esta virtud, uno mas perfecto que el otro, en los cuales quiere el santo Padre que se vaya actuando el que se ejercita por todo el dia, inclinando su voluntad, y haciéndole fuerza para que quiera y abrace aquel grado de humildad que allí se le propone. Y generalmente hablando, en todas las meditaciones que hay en este libro, apenas hay punto en que no se advierta que haga uno reflexion sobre sí mismo, y que despierte su voluntad para aborrecer lo malo y abrazar lo bueno, en que hav diferentes actos de muchas virtudes particulares.

Y si alguno dijere, que este nombre de ejercicio espiritual no se puede estender tanto que comprenda todos los actos de las virtudes, y de la mortificacion de las pasiones, que muchos de ellos son actos exteriores y que se ejercitan con el cuerpo; á esto se responde, que no se llaman estos ejercicios espirituales, ni lo son, porque se ejerciten con solo el espíritu: pues la leccion de los buenos libros, y la oracion vocal son actos exteriores y que se ejercitan con el cuerpo, y los cuenta nuestro santo Padre en la anotacion primera, entre los ejercicios

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 4. Semana, n. 30,

<sup>2 2.</sup> Semana, n. 81,

espirituales: y por el contrario, el estudio y especulacion de las ciencias, aunque sea de la teología, es acto que se hace con solo el espíritu, y no por eso es ejercicio espiritual. Llámase pues espiritual este ejercicio, porque nace de la mocion del espíritu divino, y porque se endereza á formar y perficionar el hombre espiritual; y porque su fin es unir el alma con Dios, y el que se une con Dios, como dijo el Apóstol , se hace un espíritu con él. Este es aquel ejercicio de que dijo el mismo Apóstol : si vivimos con espíritu, andemos con el espíritu. Y en otra parte: Andad con el espíritu, y no cumpliréis los deseos de la carne. Lo mismo pues es andar con el espíritu que hacer ejercicio con el espíritu; y esto mismo llamamos ejercicio espiritual; y lo uno y lo otro, es disponerse con cualquier género de operaciones para unirse con Dios y hacerse un espíritu con él.

# CAPÍTULO XII.

EN QUE SE DECLARA CON QUÉ PASOS SE HACE EL EJERCICIO
ESPIBITUAL.

Si el ejercicio espiritual es andar con el espíritu desviándose un hombre de sí mismo por medio de la mortificacion de los afectos desordenados, y caminando con el ejercicio de las virtudes hasta unirse con Dios, por medio de la caridad, resta que declaremos con que piés se hace este ejercicio, y qué pasos son los que se han de dar en él. Lo primero, es cierto que no tenemos otros piés con que andar en espíritu, y acercarnos y unirnos con Dios, sino las tres potencias del ánima, que son memoria, entendimiento y voluntad; cuyo uso y ejercicio para este fin de que tratamos, nos enseñó nuestro santo Padre luego en la primera meditacion de la primera semana, y en el título de ella donde dice así: Primer ejercicio es meditacion con las tres potencias, etc.



<sup>1 1.4</sup> Ad Corint. 6, 17.

<sup>2</sup> Ad Gal. 5, 16, et 25,

Los pasos que dan estas potencias, son los convenientes á su naturaleza y modo de obrar. A la memoria le toca proponer la materia sobre que se ha de meditar, y para esto se ayuda de la leccion de los buenos libros, y del oir de cualquiera manera las verdades de la fe y la palabra de Dios.

Al entendimiento le toca: Lo primero el discurrir sobre las verdades conocidas con el gusto y consolacion que recibe del conocimiento de ella: lo cual dice el santo Padre en la anotacion segunda por estas palabras: Porque la persona que contempla tomando el fundamento verdadero de la historia discurriendo y raciocinando por sí mismo, y hallando alguna cosa, que haga un poco mas declarar ó sentir la historia (quien por la raciocinacion propia, quien sea en cuanto el entendimiento es ilucidado) por la virtud divina es de mas gusto y fruto espiritual, etc. Lo segundo toca al entendimiento el inquirir y averiguar cual sea la voluntad divina acerca de nuestras acciones, y el formar dictámenes conformes á la razon y á la virtud y á la perfeccion que nos enseña el Evangelio. Este paso que ha de dar el entendimiento es importantísimo en el ejercicio espiritual, porque esta es la puerta por donde entran al alma los primeros resplandores de la gracia celestial; y de aquí depende el gobierno de la voluntad, y por eso en todas las meditaciones y ejercicios se hace tanto caso de lo que ha de discurrir el entendimiento; el cual si está divertido y poco atento, se queda seca y ayuna la voluntad. Este sentimiento está derramado por todo el libro de los Ejercicios, y en particular se puede ponderar lo que dice el santo Padre en la anotacion primera :: Todo modo de preparar y disponer el ánima para buscar y hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida para la salud del ánima, se llaman ejercicios espirituales. ¿Qué cosa mas clara? Ejercicio espiritual es, buscar con la consideracion, que será mas agradable á Dios: Y hallar la voluntad divina, formando el dictámen del entendimiento, con el cual asentemos dentro de nosotros :: Quæ fit voluntas Dei bona, et bene placens, et perfecta; y esto acerca de nuestras acciones. Esto es, en la disposicion de nuestra vida, no para comodidades temporales, sino para la salud del ánima. Y en el primer modo de orar, de que dijo nues-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anot. 1. <sup>2</sup> Ad Rom. 12, 2.

tro santo Padre, que no era tanto forma de orar, cuanto de un ejercicio espiritual. Entre otras cosas que se piden en la oracion preparatoria, una es ': Demandar perfecta inteligencia de los mandamientos para mejor guardarlos. Donde se vé, que el fin de este ejercicio, no solo es pedir gracia para guardar los mandamientos, sino tambien luz para la inteligencia de ellos. Lo mismo se ve en el ejercicio de los tres binarios, donde en el segundo preámbulo se dice así ': Será ver á mí mismo como estoy delante de Dios nuestro señor y de todos sus santos, para desear y conocer lo que sea mas grato á la su divina bondad. Y finalmente todas las meditaciones se enderezan á conocer lo que es bueno para abrazarlo, y lo que es malo para huirlo, y todas las elecciones á deliberar lo que es mejor para hacerlo.

Síguese la voluntad à la cual pertenece el proponer y el ejecular. Propósito llamamos una determinacion firme y constante en las cosas árduas y dificultosas, porque para las fáciles y de gusto, no es menester proponer, basta dejarse llevar de la corriente de la ocasion y del gusto, y de la inclinacion natural. Al propósito se ha de seguir el imperio eficaz de la voluntad que llegue à ponerlo en ejecucion; y este es el fruto mayor del ejercicio espiritual, y en que ha de poner la mira el que desea aprovecharse. A esto nos encamina el santo Padre en el coloquio del Ejercicio primero de la primera semana, donde dice asi : Otro tanto mirando á mí mismo lo que he hecho por Cristo, lo que hago por Cristo, lo que debo hacer por Cristo, etc. Y en el sexto punto de la primera contemplacion de la tercera semana 4: El sexto, considerar como todo esto padece por mis pecados, elc. Y que debo yo hacer y padecer por él. En las cuales palabras bien se deja entender, que todo el discurso del entendimiento se endereza á proponer, y el propósito á la ejecucion de lo que debo hacer y padecer.

Para ayudarnos á proponer se ordenaron casi todos los demás ejercicios, y para ayudar à la ejecucion se ordenó el examen particular. Y así vemos, que el fin de los otros ejercicios, generalmente es el afecto, y propósito de la voluntad, lo cual repitió el santo Padre en todos tres puntos del primer ejercicio de las tres potencias, que los acaba con estas palabras <sup>5</sup>: Y así consequenter discurrir mas en particular con

<sup>1 4.</sup>ª Sem. n. 25. 2 2.ª Sem, n. 68. 3 1.ª Sem. 4 3.ª Id. 5 1.ª Id.

el entendimiento, y consequenter moviendo mas los afectos con la voluntad, etc. Y en el modo de hacer el exámen general, el quinto punto es, proponer la enmienda. Y este propósito que es el fin de los demás ejercicios, es el principio del exámen particular, en el cual¹: El primer tiempo es, que á la mañana luego en levantándose, debe el hombre proponer de guardarse con diligencia de aquel pecado particular, ó defecto que se quiere corregir y enmendar. Y siendo este propósito el principio del exámen particular, bien se ve que todo lo demás de este ejercicio va enderezado á la ejecucion. Y porque los propósitos de la voluntad unas veces son de aborrecer y huir de lo malo, y otras de abrazar y ejecutar el bien; de ahí es que la materia del exámen particular, unas veces es de enmendar algun vicio, y otras de ejercitar alguna virtud. Y por ahora baste haber apuntado esto aquí, dejando el tratarlo mas á la larga para su propio lugar.

De lo dicho se sigue, que el primer paso del camino espiritual, es la memoria y representacion de las verdades eternas, y el segundo discurrir y raciocinar sobre ellas con aquel gusto que suele traer consigo la luz celestial: á este discurso y meditacion se sigue el inquirir y deliberar cual sea la voluntad de Dios acerca de nuestras acciones, y de la disposicion de nuestra vida: y de aquí nacen los dictamenes firmes y asentados en el entendimiento de lo que debemos huir ó abrazar conforme á la divina voluntad: á estos dictámenes se siguen los propósitos de la voluntad, y á los propósitos la ejecucion y cumplimiento de ellos. Y porque el camino de los justos como dice el Espíritu santo , es como luz resplandeciente que va caminando y creciendo hasta que llega á ser dia claro y perfecto; de ahí es, que como va creciendo la luz en el entendimento, así tambien los dictámenes y los propósitos van siendo cada dia mas subidos de punto, y de cosas mas perfectas. Y de esta manera por sus pasos contados se va levantando el espíritu á lo mas alto, y encumbrado de la perfeccion.

1. Semana. Prover., 4, 18.

# CAPÍTULO XIII.

QUE SE DEBEN SEÑALAR ALGUNOS PASOS Ó GRADOS DE PERFECCION, CIERTOS Y DETERMINADOS EN CADA UNA DE LAS TRES VIAS.

Bien se ve que el camino de la penitencia y de las virtudes, y de toda perfeccion, no es camino llano, sino de cuesta dificultosa, y de sendas muy atravesadas y fáciles de perder, y que no se pueden subir y andar sin guia y sin particular favor y avuda de Dios nuestro scñor. El santo rey David ' dice en un salmo con encendido afecto de su corazon: ¡Cuán amados son tus tabernáculos, Señor Dios de las virtudes! desea y desfallece mi ánima por las moradas del Señor. Y quien ama los tabernáculos del Señor de las virtudes, razon es que ame tambien las mismas virtudes: y quien desfallece de deseos de las moradas del Señor, hase de resolver confiado en el ayuda y socorro de Dios, como dijo luego el mismo Profeta, de hacer subidas en su corazon, y levantarse por sus grados de virtud en virtud, hasta llegar à ver el verdadero Dios en Sion. Porque siguiera esté en la primera jornada de la via purgativa, siquiera en la segunda ó en la tercera de la via iluminativa y unitiva; siempre es menester subir cuesta como quien va caminando á lo mas alto. Porque monte era el de la mirra, y amargura de la penitencia, que es propio de los incipientes, donde el esposo llamaba á su esposa en los Cantares 2; y monte era donde el Salvador enseño las bienaventuranzas y doctrina de las virtudes, que pertenece á los proficientes; y monte era tambien dende manifestó su gloria en la Transfiguracion á pocos de sus discípulos, que eran figura de los varones perfectos. Luego el camino de la perfeccion no es camino llano, sino de cuesta, y que cuanto el hombre va andando mas por él, tanto se va levantando mas hasta llegar á la cumbre de la union con Dios.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Psal. 83, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cant, 6, 6,

Para la subida de estos montes, no solo es menester ayuda por nuestra flaqueza, sino guia tambien por nuestra ignorancia, y por la oscuridad y dificultad del camino. La principal ayuda es la divina gracia, y la guia principal es la divina luz, que como vamos caminando nos va descubriendo mas el camino: y de ordinario no nos descubre el paso que no vemos, hasta que habemos andado el que vemos, como lo significó el Salvador cuando dijo 1: Caminad mientras teneis luz, porque no os comprendan las tinieblas. Y aunque es así verdad, que el Espíritu santo es la guia principal de este camino, y el maestro de esta doctrina, y la fuente de esta luz; quiere con tode eso servirse del magisterio de los hombres, de aquellos principalmente, que con acierto y atencion han andado por el mismo camino, y pueden por su experiencia dar á los nuevos noticia de él, para que ni llevados de fervor, y pensando que atajan, entren por sendas inaccesibles, que despues de mucho trabajo se despeñen, ó gobernándose con demasiada prudencia tomen rodeos, que nunca lleguen, ó enganados con la semejanza de los caminos se pierdan: pues es cierto que, como dice el Espíritu santo, hay caminos que le parecen al hombre derechos, y sus fines vienen à parar en la muerte.

Entre estos maestros no tiene el postrer lugar nuestro bienaventurado padre san Ignacio en este libro de los Ejercicios: y así como el que instruye á otro de algun camino largo que quiere hacer, se contenta con decirle los lugares principales por donde ha de pasar, para que enderece su camino por ellos sin rodeos, porque se persuade, y así es la verdad, que habiéndole informado de los pueblos y ciudades mas principales del camino; que en las distancias que hay entre estos lugares, ó es dificultoso perderse, ó muy fácil hallar luego á la mano quien le encamine, ó no muy perjudiciales los yerros, ni largos los rodeos que se pueden hacer en tan corta distancia : así tambien nuestro santo Padre se contentó con señalar en cada una de estas tres jornadas del camino espiritual, los lugares y puestos principales por donde se ha de guiar el ejercitante, sin engaños y sin rodeos; y supuesto que como hemos dicho, los pasos de este camino son los dictámenes del entendimiento y los propósitos de la voluntad, resta declarar en 1 Joan. 12, 85.

Digitized by Google

particular, qué propósitos y qué dictámenes sean estos que se han de hacer y ejecutar en cada una de estas tres jornadas, para que sabidos y conocidos estos puestos, y como lugares mas señalados, y poniendo la mira en ellos nos vamos ayudando y cooperando con la divina gracia en la prosecucion de este camino. Y aunque es verdad que entre unos propósitos y otros de los que aquí se señalan, suelen intervenir varios sentimientos, muchas luces é inspiraciones, y diferentes propósitos de cosas particulares; pero si ponemos el cuidado y atencion en fundarnos bien, y arraigar en nuestro corazon los que aquí van señalados, en los demás que se atraviesan, ó es dificultoso errar, ó es fácil hallar quien desengañe de aquel yerro, ó no puede ser de mucho perjuicio aquel engaño, ni puede desviarse mucho del buen camino el que no perdiere de vista estas luces, ó estas torres, ó estos dictámenes y sentimientos que van aquí nombrados. Y porque los santos comunmente acomodan las quince gradas del templo de Salomon, y los quince salmos que se cantaban á la subida de ellas, que por eso se llamaban Canticum gradum, à los grados por donde se sube á la perfeccion; por esta causa señalarémos en cada una de las tres vias cinco grados, que serán por todos quince, con que subirémos por camino seguro á la cumbre que deseamos. Y porque para traer estos propósitos á debida ejecucion, es menester poner en práctica y en ejercicio alguna virtud, declaramos tambien qué virtudes se han de ejercitar con provecho en cada uno de los tres estados de incipientes, proficientes y perfectos. Y antes de venir á esto será conveniente declarar la division de nuestros ejercicios en las cuatro semanas.

### CAPÍTULO XIV.

DE LA DIVISION DE NUESTROS EJERCICIOS EN LAS CUATRO SEMANAS.

La division de nuestros ejercicios en las cuatro semanas, es la misma que la que se hace del camino espiritual en las tres vias ó jornadas purgativa, iluminativa y unitiva. Porque así como estas tres jornadas se distinguen por el fin de cada una de ellas, que es, ó purificarse de los vicios y pasiones desordenadas, ó ejercitarse en las virtudes, ó unirse con el ejercicio del amor con Dios; así tambien estas cuatro semanas, ni se distinguen por el número de los dias, ni por el número de las meditaciones, ni por la materia de ellas, sino por el fin á que se enderezan; el cual es cierto grado de perfeccion acomodado al estado del que se ejercita, y que corresponde al intento y fin de las tres vias. Y de aquí es, que el número de los dias, y de las meditaciones, y de la materia de ellas se ha de escoger, así en las tres vias, como en las cuatro semanas, la que fuere mas á propósito para el fin que se pretende.

Y que el intento de nuestro santo Padre haya sido encerrar en estas cuatro semanas todo el camino de la perfeccion con sus tres vias purgativa, iluminativa y unitiva, y con todos los ejercicios acomodados para los tres géneros de personas que andan este camino, que son incipientes, proficientes y perfectos, es cosa muy sin duda á los que con atencion leen este libro. Y para dar alguna luz á los que de nuevo se ejercitan por él, lo declaró el mismo autor expresamente en algunos lugares, que para mayor confirmacion y declaracion de este punto, será bien ponerlos aquí por sus palabras. Primeramente en la anotacion cuarta dice así 1: Dado que para los ejercicios siguientes se

Anot. 4.

toman cuatro semanas por corresponder á cuatro partes en que se dividen los ejercicios: es á saber, á la primera, que es la consideracion y contemplacion de los pecados: la segunda, es la vida de Cristo nuestro señor, hasta el dia de Ramos inclusive: la tercera, la pasion de Cristo nuestro señor: la cuarta, la resurreccion y ascension, poniendo tres modos de orar, con todo eso no se entienda que cada semana tenga necesidad de siete ú ocho dias en sí; porque como acaece que en la primera semana, unos son mas tardos para hallar lo que buscan, es á saber, contricion, dolor, lágrimas por sus pecados; asimismo como unos sean mas diligentes que otros, y mas agitados ó probados de diversos espíritus; requiérese algunas veces acortar la semana, y otra vez alargarla; y así en todas las otras semanas siguientes, buscando las cosas segun la materia sujeta; pero poco mas ó menos se acabarán en treinta dias.

En estas palabras de nuestro santo Padre se debe ponderar á nuestro propósito, lo primero, que en cada una de las cuatro semanas se busca y se pretende algun fruto particular, que es el mismo intento que el de las tres vias de que habemos hablado, conviene á saber, en la primera semana la contricion, dolor y lágrimas de los pecados, que es el fin de la primera jornada ó via purgativa, y consiguientemente es lo mismo en las demás semanas en que se va caminando adelante y subiendo otro grado superior. Lo segundo, se debe advertir que segun el intento que se pretende en cada semana se acomoda en ella la materia de la meditacion, tratando en la primera de los pecados, y repartiendo entre las otras la vida, pasion y resurreccion del Salvador, con otros modós de orar, y ejercicio del amor de Dios, para que las mismas consideraciones despierten y ayuden al que se ejercita á buscar y conseguir lo que desea: y á esto mismo le ha de guiar y encaminar el que le instruye, buscando, como allí se dice, las cosas segun la sujeta materia. Lo tercero se debe ponderar. que es en tanta manera verdad que la sustancia, y la forma, y como el alma de estas cuatro semanas es el grado de perfeccion que en cada una se pretende, que no solamente quiere nuestro santo Padre que se esté el ejercitante muy despacio en aquella semana hasta que lo alcance, mas aunque no sepa lo que ha de hacer en la siguiente; y así lo dijo en la anotacion undécima, que es muy notable á este

propósito. Al que toma, dice', ejercicios en la primera semana, aprovecha que no sepa cosa alguna de lo que ha de hacer en la segunda semana; mas que así trabaje en la primera para alcanzar la cosa que busca, como si en la segunda ninguna esperase hallar.

Siendo esto así, bien se ve la causa porque no se ha de entender que sea forzoso tener cada semana de los ejercicios, siete ú ocho dias determinados, porque tantos le bastan y tantos ha menester cuantos le bastan ó son menester para conseguir el intento que se pretende; y así unas veces conviene alargar la semana, y otras acortarla, como se dice en la misma cuarta anotacion.

Y lo mismo que se dice del número de los dias, se debe entender. del número de las meditaciones, que deben ser mas ó menos en cada semana, conforme á la disposicion y necesidad del que se ejercita, en órden á conseguir lo que pretende; lo cual está advertido y notado. en diferentes lugares de este libro, porque al fin de la primera semana se pone una nota en el texto latino, que dice así: Si visum erit ei, qui tradit exercitia expedire ad profectum eorum, qui exercentur alias meditationes adjicere, ut de morte, ac aliis peccati pænis, de juditio, etc., non se putet prohiberi, licet hic non adscribantur. Esto es: Si le pareciere al que du los ejercicios, convenir al aprovechamiento de los que se ejercitan añadir otras meditaciones á estas, como seria de la muerte, del juicio, y de otras penas de los pecados, etc., no piense que se le prohibe, aunque no se pongan aquí. Y es esta nota muy conforme á lo que el santo Padre enseña en la segunda semana, en la cual porque de ordinario hay mayores dificultades en quietar el ánimo y conseguir lo que desea, puso meditaciones para doce dias, y despues de ellas la nota siguiente 1: La primera nota es, que en las contemplaciones de esta segunda semana, segun que cada uno quiere poner tiempo, ó segun que se aprovechare, puede alongar ó abreviar, etc. Esta misma nota se pone al fin de la tercera semana despues de haber dividido la historia de la pasion en siete meditaciones 3: y lo mismo se advierte en la primera nota de la cuarta semana.

Finalmente, quien leyere con atencion este libro, verá como todas las cosas quiere que se vayan acomodando á conseguir algun cierto

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anot. 11. <sup>2</sup> 2. Semans, n. 79. <sup>3</sup> 8. Semans, n. 27.

intento y fin que se desea; los dias, la materia de las meditaciones. el número de los puntos de cada meditacion, la tasa y medida de la penitencia corporal, el modo de estar en oracion, y el tiempo que se debe detener el que ora en cada punto, como se dice en la cuarta adicion por estas palabras 1: La cuarta entrar en la contemplacion cuando de rodillas, cuando postrado en tierra, cuando supino rostro arriba, cuando asentado, cuando en pié, andando siempre á buscar lo que quiero. En dos cosas advertirêmos. La primera es, que si hallo lo ense eniero de rodillas, no pasaré adelante, y si postrado, asimismo, etc. La segunda, en el punto en el cual hallaré lo que quiero, ahí me reposaré sin tener ansia de pasar adelante hasta que me satisfaga. Pues ¿qué cosa es esta que busco, y esta que quiero y deseo, que tantas veces se repite en este libro; y qué cosa es esta que debo desear y pretender diferente en cada semana, segun la sujeta materia? Esto no es otra cosa, sino mostrarnos á los ojos claramente, que estas cuatro semanas no se distinguen por número de dias, ni de meditaciones, ni solamente por las diversas materias que se meditan en ellas, sino solamente por el grado de perfeccion que se pretende en ellas, que es en proporcion el que corresponde á las tres vias purgativa, iluminativa y unitiva.

Y porque no quedase en esto rastro de duda, ni hubiese ocasion de errar, lo dijo expresamente el santo Padre en la anotación décima. Porque habiendo declarado en ella, y en la nona precedente, el uso de las primeras y segundas reglas de discrecion, y dicho que las unas son para la primera, y las otras para la segunda semana, añade estas palabras: Porque comunmente el enemigo de natura humana tienta mas debajo de especie de bien, cuando la persona se ejercita en la via iluminativa, que corresponde á los ejercicios de la segunda semana, y no tanto en la via purgativa, que corresponde á los ejercicios de la primera semana. En las cuales dos anotaciones, nona y décima, cuanto á este propósito se deben ponderar dos cosas. La primera, cuanta diferencia va del que se ejercita cuando anda en la primera semana, y cuando en la segunda, no solo en la materia de las meditaciones, que esto es lo material de estas semanas, sino tambien cuanto

<sup>1</sup> l. Semana, n. 85. Anotacion 10.

al grado de su aprovechamiento, y cuanto al modo con que es tentado del espíritu malo; porque el primero es tentado grosera y abiertamente como principiante, y el segundo es tentado debajo de especie y apariencia de bien, como proficiente que camina ya con aliento á lo perfecto de las virtudes. Y por eso fué necesario darle reglas para reconocer y discernir los varios espíritus, tanto mas sutiles y delicadas, que seria dañoso platicárselas á los que están en la primera semana.

Lo segundo que se debe ponderar, es lo que dice, que los ejercicios de la primera semana corresponden á la via purgativa, y los de la segunda semana á la via iluminativa: sin duda que á la via unitiva corresponderán por lo menos los de la cuarta semana. La tercera semana, que añadió nuestro santo Padre á estas tres vias, en que trató de la meditacion de la pasion de Cristo nuestro señor, así como stá entre la via iluminativa y la via unitiva, así se puede acomodar á las dos, como término de la una y principio de la otra; porque es lo último del aprovechamiento de las virtudes, y da principio á la perfecta union con Dios. De todo lo cual se colige, que la division de las tres vias que corresponden á los tres estados de incipientes, proficientes y perfectos, es la misma que la de las cuatro semanas, aunque los nombres sean diferentes.

Y si alguno preguntare ¿cuál sea la causa que el santo Padre quiso mas usar de estos nombres que de aquellos? á esto se responde, que para enseñar el camino de la perfeccion se desvió siempre cuanto pudo de estos vocablos que espantan y no se entienden, y puso la atencion en declarar á cada uno por términos llanos, las obligaciones de su estado, los ejercicios en que se habia de ocupar, el provecho que habia de sacar de ellos, y los pasos con que habia de adelantarse en este camino: y por esta causa le dividió en cuatro semanas, que es un modo de hablar ordinario, y que segun la apariencia exterior de lo que suena, no significa mas que el tiempo que cada uno debe retirarse y recogerse para hacer estos ejercicios. Pero en la verdad las cuatro semanas están dispuestas de manera que contienen por su órden todas las tres vias hasta lo postrero y mas perfecto de ellas. Porque, como grande maestro de la vida espiritual, se persuadia el santo Padre, como es así la verdad, que á los que empiezan á

ejercitarse no les importa nada saber estas distinciones de la via purgativa é iluminativa, antes suelen desvanecerse, y embarazarse y confundirse con ellas. Estos cuidados son propiamente del maestro que instruye; el cual debe tener muy entendido este camino y todos los pasos que hay en él; porque mal podrá guiar á otros el que no sabe por donde los ha de guiar. Pero el que se ejercita bástale cuanto es de su parte haberse desembarazado de otras ocupaciones y cuidados por tiempo de cuatro semanas, y entregádose á la voluntad y direccion de su maestro: y por esta causa la division de los ejercicios se hizo por semanas.

### CAPITULO XV.

DE LOS CINCO GRADOS DE LA PRIMERA SEMANA.

Ante todas cosas el que se resuelve á andar este camino se debe apercibir y disponer para él con un liberal ofrecimiento y firme determinacion de hacer en todo la divina voluntad. Lo cual dijo nuestro santo Padre en la anotacion quinta por estas palabras ': Al que recibe los ejercicios mucho aprovecha entrar en ellos con grande ánimo y liberalidad, ofreciendo todo su querer y libertad para que su divina Majestad, así de su persona, como de todo lo que tiene, se sirva conforme á su santa voluntad. Esta disposicion es de suma importancia; porque ¿qué debe hacer el que ve que se ha perdido por su propia voluntad, sino sujetarse del todo á la divina? Lo cual es en tanta manera verdad, que al principio de cada oracion es muy conveniente renovar este propósito para prepararse de esta manera á recibir mercedes de la mano de Dios: y así lo enseña el santo Padre repitiendo siempre á la entrada de cada ejercicio una oracion, que por esto llama preparatoria, la cual es 3, Pedir gracia à Dios nuestro señor, para 1 Anot. 5. <sup>2</sup> la Semana, n. 42.

que todas mis intenciones, acciones y operaciones sean puramente orde-. nadas en servicio y alabanza de su divina Majestad. Este principio tuvo la conversion del grande y glorioso apóstol san Pablo; el cual habiendo entendido con la luz y con la voz que le hablaba del cielo, que andaba en tan malos pasos, como era perseguir á aquel Señor que le hablaba con tanta majestad, y le habia derribado en tierra con tanto poder, lleno de temor y de temblor dijo ': Señor, ¿ qué quieres que haga? ofreciéndose de esta manera del todo, y sacrificándose al cumplimiento de la divina voluntad. Esta es la primera disposicion de los que habiendo conocido los yerros de su vida pasada, y concebido temor de la divina justicia tratan de enderezar sus pasos por el camino de la paz; esto es, que se pongan del todo en las manos de Dios, y se ofrezcan al cumplimiento de la divina voluntad, sabiendo ': Que cuanto uno mas se ligare con Dios nuestro señor, y mas liberal se mostrare con la divina Majestad, tanto le hallará mas liberal consigo, y 'él será mas dispuesto para recibir in dies mayores gracias y dónes espirituales, como dice nuestro Padre en la tercera parte de las Constituciones.

Supuesta la buena disposicion que hemos dicho, cinco grados hay que subir en esta primera jornada, que són cinco dictámenes, ó cinco propósitos en que se encierra todo lo que pertenece á la via purgativa. Y digo cinco dictámenes que pertenecen al entendimiento, ó cinco propósitos que pertenecen á la voluntad, porque en cada uno de ellos es menester trabajar para asentar aquella verdad ó aquel desengaño en el entendimiento, y para abrazar y proponer lo mismo con la voluntad: y los cinco grados son estos.

El primero, reconocer su último fin, y resolverse á poner todos los medios posibles para conseguirle cuanto es de su parte.

Segundo, reconocer sus errores pasados, con que se ha desviado y descaminado de su último fin, y arrepentirse y dolerse de ellos con verdadera penitencia.

Tercero, proponer firmemente la enmienda ejercitándose de manera, que se vaya haciendo superior á sus enemigos, y entrando en esperanza de salir de ellos con victoria.

<sup>1</sup> Actor. 9, <sup>2</sup> 3. p., c. 1, § 22,

Cuarto, quitar todas las ocasiones que nos pueden provocar á nuevas caidas.

Quinto, arraigar en nuestros corazones el temor de la divina justicia, que nos sirva como de freno para no caer de nuevo en otros pecados.

En este mismo tiempo de la primera semana y estado de los incipientes, ayudará ejercitarse principalmente en dos virtudes: la primera es el recogimiento, la segunda es el silencio.

Cosa larga seria, y fuera de nuestro propósito, querer tratar á la larga todo lo que hay que decir acerca de estas materias, de lo cual están los libros llenos. Y para nuestro intento bastará declarar por ahora en qué consisten estos propósitos ó dictámenes, y en qué forma nuestro santo Padre va encaminando y ayudando á conseguirlos en los ejercicios de la primera semana, y decir una palabra de cada uno de ellos.

# CAPÍTULO XVI.

DEL PRIMER GRADO DE LOS INCIPIENTES, QUE ES EL CONOCIMIENTO
Y DESEO DE SU ÚLTIMO FIN.

El primer grado de esta primera jornada de los incipientes es el conocimiento del último fin, y el propósito de poner todos los medios posibles para alcanzarle. Este es el fruto que se ha de sacar de la meditacion del principio y fundamento que se pone luego al principio de la primera semana; y contiene cuatro partes, que son cuatro verdades que debemos imprimir en nuestro entendimiento, y otras tantas determinaciones ó propósitos que debemos hacer con la voluntad.

La primera verdad es, reconocer el fin para que el hombre fué

criado, conviene á saber ', Para alabar, hacer reverencia y servir á Dios nuestro señor, y mediante esto salvar su ánima. Y á este conocimiento se sigue proponer firmemente de hacer de mi parte todo esfuerzo para conseguir este fin.

La segunda es, reconocer que todas las otras cosas sobre la haz de la tierra son criadas para el hombre, y para que le ayuden en la prosecucion del fin para que es criado. Y el propósito que se sigue de aquí es: Que el hombre tanto ha de usar de ellas cuanto le ayudan para su fin, y tanto debe quitarse de ellas, cuanto para ello le impiden.

La tercera es, entender de cuanto daño puede ser poner el amor en alguna criatura por sí misma, por el peligro que puede haber de encontrarse con el amor del Criador, y con el cumplimiento de su divina voluntad: Por lo cual es menester hacernos indiferentes á todas las cosas criadas, en todo lo que es concedido á la libertad de nuestro libre albedrío, y no le está prohibido; en tal manera, que no queramos de nuestra parte mas salud que enfermedad, riqueza que pobreza, honor que deshonor, vida larga que corta, y por consiguiente en todo lo demás.

La cuarta se sigue de las tres primeras, que en todas nuestras deliberaciones y elecciones, el principal motivo que hemos de poner delante de los ojos para querer ó no querer alguna cosa, debe ser lo que la tal cosa nos ayuda ó desayuda para conseguir nuestro último fin. Solamente deseando y eligiendo lo que mas nos conduce para el fin que somos criados.

Para hacer estos propósitos, que son el fundamento de todo el edificio espiritual, mucho ayuda considerar la grande sabiduría con que Dios nuestro señor dispuso todas las cosas, y la providencia con que las gobierna; de manera, que todas cualesquiera que sean, y de cualquier manera que sucedan, nos ayuden á conseguir nuestro último fin, siendo así que no todas nos ayudan á conseguir otros fines particulares; de manera, que el camino para nuestro último fin está siempre desembarazado y descubierto, como quiera que el camino para otros intentos y fines particulares muchas veces está cerrado, y que no se puede dar paso por él. Porque no todas las cosas ayudan

1 ]. Semana, n. 3,

Digilized by Google

para aumentar la hacienda, antes se pierde muchas veces sin que sean de provecho los medios que ponemos para guardarla: ni todas las cosas son á propósito para la honra, porque en muchas ocasiones se pierde, sin que nuestras diligencias sean poderosas para sustentarla: ni todas las cosas ayudan para la salud, antes la vemos muchas veces acabada y perdida, sin que los médicos ni las medicinas tengan fuerzas para repararla y cobrarla. Pues ¿qué diré de la muerte que se nos entra por las puertas sin poderle hacer resistencia, y la vida huye y se desaparece sin poder detenerla? Pero al contrario, todas las cosas ayudan para conseguir el último fin, tanto la pobreza como la riqueza, la deshonra como la honra, la enfermedad como la salud, y la muerte como la vida. Ninguna cosa puede suceder que no venga bien para honrar y glorificar á Dios nuestro señor con ella, y para alcanzar la vida eterna. Antes las cosas adversas nos ayudan mas, si nos queremos ayudar de ellas para nuestro desengaño, para nuestro mérito, para la mortificacion de nuestras pasiones, para el desprecio de los bienes presentes, y para esperar y desear los venideros, y para hacer á Dios nuestro señor mayor honra y reverencia, sujetándonos á su disposicion y voluntad en lo que es mas contrario à la nuestra. Pues ¿quién es tan ciego que no ve por aquí, que el fin para que Dios le crió, es honrar y servir á su Criador, y grangear la salud y vida eterna? ¿y quién es tan corto que no se admire de la sabiduría y providencia del Criador, que en tanta variedad de casos como suceden en esta vida nunca está el hombre impedido, sino siempre libre y desembarazado para conseguir su último fin; y que habiendo tantas cosas que le impiden para los bienes falsos y aparentes, todas le ayudan para ganar los bienes verdaderos? ¿Y quién es' tan loco que olvidado del fin para que Dios le crió se abate al amor de las criaturas; las cuales, ni las puede alcanzar cuando las procura, ni cuando las alcanza puede hallar su paz y hartura en ellas? y de aquí se ve la diferencia que va de los que se aficionan desordenadamente á alguna criatura, y de los que estando indiferentes á todas. solamente ponen la mira en alcanzar su último fin. Porque aquellos nunca tienen paz, como quien está fuera de su centro, deseando lo que no pueden alcanzar, y alcanzando lo que no ha de hartar su deseo; pero los segundos de cualquiera manera que sucedan las cosas están en paz, porque están en su centro y en su fin, y porque todo les ayuda, y nada les estorba á sus intentos.

Sea pues el primer paso de los que han de andar este camino conocer el último fin, y desviando su amor de todo lo próspero y lo adverso, sin declinar á la mano derecha ni á la siniestra, tomar el camino derecho para conseguirle. Y de aquí resultará no dejarse vencer
de ningunas dificultades. Porque así como el que emprende una jornada larga, ante todas cosas conviene que se persuada que pesa mas el
provecho de acabarla, que todo el gasto y trabajo, y peligros é incomodidades del camino; porque de otra manera se dejara vencer de las
dificultades, y se quedara en la posada; así tambien es necesario
que cada uno piense y se persuada que ninguna dificultad se le puede ofrecer tan grande en esta vida, que no pese mas incomparablemente el conseguir su salvacion y último fin. Servirá tambien el conocimiento del fin para saber tomar el camino conveniente; porque,
como dijo bien Casiano 1:

Sine via tendentibus labor est itineris, non profectus.

### CAPITULO XVII.

DEL SEGUNDO GRADO DE LOS INCIPIENTES, QUE ES EL DOLOR
DE LOS PECADOS PASADOS.

El segundo paso de esta primera jornada, despues de haber asentado el pié en el amor del último fin, es la penitencia de las culpas pasadas. Porque ¿cómo puede el pecador tratar de union con Dios, sino hace primero amistades con él? y ¿cómo puede tratar de salvacion sin salir primero del estado de condenación? ¿Ni tratar de pre-

1 Collat. 1, c. 4,

mio el que es deudor de pena eterna? y ¿con qué aliento y seguridad podrá pelear con los enemigos que tiene delante, sino deja seguras las espaldas de los enemigos que quedan atrás? Sea pues el primer cuidado despues del deseo del último fin, alcanzar perdon, por medio de la penitencia, de las culpas cometidas.

Y para ver la destreza con que nuestro santo Padre va introduciendo un pecador para alcanzar este dolor en el grado mas perfecto, que llamamos de contricion, se debe presuponer que de nuestros pecados podemos dolernos por uno de cuatro motivos. Primero, por el temor de las penas. Segundo, por el amor del premio. Tercero, por la fealdad del mismo pecado. Cuarto, por ser ofensa de Dios, que debe ser sumamente reverenciado y amado. Este cuarto motivo es el mas perfecto, y encierra en sí el amor de Dios sobre todas las cosas: y así desde luego pone en estado de gracia por virtud del propósito de confesarse que contiene : los tres primeros motivos hacen la contricion imperfecta, que llamamos atricion, de la cual el Concilio Tridentino dice así ': Aquella contricion imperfecta, que suele llamarse atricion, porque comunmente se concibe, ó de considerar la fealdad que tiene el pecado, ó del miedo de las penas y temor del infierno, si es con propósito de no pecar mas, y con esperanza de alcanzar perdon, declara el santo Concilio, que no solamente no hace hipócrita y mayor pecador al que la tiene, pero que es dón de Dios é impulso é inspiracion del Espíritu santo, que aunque no mora en el alma por gracia, la mueve é inspira: y el penitente ayudado de esta divina mocion se va disponiendo y aparejando para alcanzar la justicia.

Con el primer motivo de estos, y el mas imperfecto, que es el temor de las penas, exhortaba el glorioso y bienaventurado san Juan Bautista á penitencia, cuando decia : Generacion de víboras, ¿quién os dará traza ó enseñará camino para huir de la ira que ha de venir sobre vosotros? Y mas abajo tratando de Cristo señor nuestro, en sus manos, dice ; lleva el ventalle para limpiar su éra, y recogerá el trigo en sus graneros, y las pajas las quemará con fuego eterno. Y reprendiendo nuestro Salvador á los fariseos, les decia: Serpientes, hijos de víboras, ¿ cómo podréis huir de la sentencia de condenacion; y

<sup>1</sup> Ses. 14, c. 4. 2 Mat. 3; Lucæ 3. 3 Mat. 23, 33.

del su del insierno que mereceis por vuestras culpas? Y el glorioso y bienaventurado apóstol san Pablo, con el mismo espíritu de mover á penitencia: ¿Piensas, dice ', por ventura, ó hombre que haces tú
lo que en los otros condenas, que podrás huir del juicio de Dios nuestro señor? ¿ por ventura tienes en poco las riquezas de su bondad, y
de su longanimidad y paciencia? ¿ No sabes que la benignidad de
Dios te convida y espera á penitencia? Y tú por el contrario, con tu
dureza y terquedad, y con tu corazon impenitente atesoras ira para
ti en el dia de la ira, y del juicio justo de Dios, que ha de dar á cada
uno segun sus obras, etc. De todo lo cual se ve, que el temor de la
pena tiene grande suerza para compungir los pecadores, y hacerlos
volver sobre sí, y concebir dolor de sus culpas: y que Cristo nuestro
señor y sus santos apóstoles usaron de este motivo para despertarlos
á penitencia.

Y no es menos eficaz el temor de perder el premio de la eterna gloria. A este temor nos mueve el ejemplo de las vírgenes locas 1, que por no haberse proveido con tiempo de aceite, cuando llegaron hallaron cerrada la puerta, y se quedaron fuera de las bodas. Y no es de menor escarmiento el ejemplo de aquel 3 que estando va asentado á la mesa, por no traer vestidura de bodas le sacaron arrastrando, atado de piés y de manos, y le echaron del convite á las linieblas de allá afuera, y san Pablo: ¿Por ventura, dice , no sabeis que los malos y pecadores no poseerán el reino de Dios? no vivais en esto engañados, que ni los fornicarios, ni los idólatras, ni los adúlteros, ni los ladrones ni avarientos, ni otros muchos géneros de pecadores que allí refiere no han de poseer el reino de Dios. Y la misma sentencia dice á los gálatas \*: Manifiestas, dice, son las obras de la carne: v habiendo referido allí muchas de ellas muy por menudo y en particular, concluye: las cuales cosas os aviso como otras veces os lo he avisado, que los que las hacen no han de alcanzar el reino de Dios. Y el bienaventurado san Juan en su Apocalipsi habiendo hablado de la gloria de los bienaventurados, y de la excelencia y grandeza de la celestial Jerusalen, añadió \*: No en-

<sup>1</sup> Ad Roman, 2, 3,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Matth. 25, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Matt. 22, 13.

<sup>4</sup> I Cor. 6, 9.

<sup>5</sup> Ad Gal. 5, 19.

<sup>6</sup> Apocal. 21, 27.

trará en ella ninguna cosa manchada ni sucia, ni los que obran abominaciones y mentiras, sino aquellos solamente que están escritos en el libro de la vida del Cordero. Y en otra parte dice 1: Bienaventurados los que lavan sus vestiduras en la sangre del Cordero, para que se les dé poder sobre el árbol de la vida, v entren por las puertas en la ciudad, vayan fuera los perros, los hechiceros y deshonestos, los homicidas é idólatras, y todos los que aman y obran la mentira. Pues, ¿qué cosa puede haber, que cause mayor vergüenza y dolor, que verse un hombre desposeido de este reino, y echado como perro fuera de esta ciudad ? si suelen quedar los hombres con tanto arrepentimiento y fatiga, y con un fuego que les abrasa el corazon cuando han perdido por su culpa alguna grande honra ó ganancia, ¿qué fuego de dolor abrasará nuestras entrañas, y qué gusano roerá nuestro corazon cuando veamos que por cosas breves y viles hemos perdido bienes inefables y eternos? Y ¿á qué género de trabajos no se pondrá un hombre por poder en el dia postrero entrar libremente, y como en su propia morada, por las puertas abiertas de aquella bienaventurada ciudad? así que el amor de la gloria y el temor de perderla suele ser mas eficaz motivo para arrrepentirse de las culpas, que no el temor del castigo y de la pena.

De estos dos motivos de compuncion el bienaventurado san Gregorio dice así : Dos maneras hay de compuncion, porque primero el alma se compunge por temor y despues por amor. Al principio se resuelve en lágrimas, porque cuando se acuerda de sus pecados, teme que ha de padecer por ellos los tormentos eternos, pero cuando despues de haber llorado y padecido congoja y tristeza, se le va disminuyendo el temor, nace en ella cierta confianza y seguridad del perdon, y se enciende el amor y deseo de los gozos celestiales: y la que primero lloraba por el temor del tormento, empieza ya á llorar porque se le dilata la posesion del reino; de las cuales palabras se ve que este santo Doctor tiene este segundo motivo por mas perfecto que el primero. Porque aquel primero nace del amor de sí mismo, que teme la pena; y este segundo del amor de los bienes celestiales, que desea la gloria. Mas como quiera que la pena del pecado

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apocal. 22, 14. <sup>2</sup> Gregor. 1. 3, dial., c. 34.

no solamente sea pena del sentido, sino tambien la que llamamos de daño, que es carecer de la bienaventuranza, y como no haya medio entre estas dos cosas de penar para siempre, ó reinar para siempre; de ahí es, que muchos no distinguen entre estos dos motivos, ni entre estas dos maneras de atricion, sino que las comprenden debajo del mismo nombre, conviene á saber, arrepentirse de los pecados por el temor de la pena. Y el santo Concilio Tridentino en el lugar que arriba citamos, solamente tocó dos motivos de este dolor imperfecto, uno que procede del temor de las penas, en el cual se encierran los dos sobredichos, y otro que nace de la fealdad que el pecado tiene en sí mismo, el cual es el tercer motivo que arriba propusimos.

# CAPÍTULO XVIII.

DE OTROS DOS MOTIVOS QUE HAY PARA DOLERSE DE LOS PECADOS.

Este tercer motivo que arriba dijimos y de que habrémos de tratar en este capítulo, es eficacísimo en los ánimos quietos y desapasionados. Porque la fealdad que los pecados tienen de su misma naturaleza, es tal y tanta, que cuando no fueran vedados por la ley de Dios, y cuando por ellos no se perdiera el cielo, ni se mereciera el infierno, por su propia fealdad y bajeza son dignos de toda aborrecimiento. Por lo cual dijo bien Tulio¹, que cuando se ofrece ocasion de hacer alguna cosa injusta, no nos ha de mover á ella la esperanza de poder ocultar y encubrir lo que así se hiciere; porque debemos tener por cosa cierta y asentada, que cuando pudiésemos encubrirnos de todos los hombres y de todos los dioses, no por eso habíamos de hacer cosa que tenga mácula ó nota de injusticia, de torpeza, de avaricia, ó de incontinencia. Y los que se atreven á lo la Lib. 3 de officiis.

Digilized by Google

contrario, no solamente cierran los ojos á las leyes y á las penas que merecen por el quebrantamiento de ellas, sino lo que mas es, no ven la pena gravísima que trae consigo la fealdad del mismo pecado. Y habiendo hecho mencion de una fábula, que cuenta Platon del anillo de Xixes que tenia tal propiedad, que por su virtud se hacia invisible cuando queria á los que estaban delante, y con el beneficio y ayuda de este anillo se habia atrevido á cometer muchas maldades, y finalmente se habia hecho rey de Lidia matando con violencia al rey legitimo y natural, concluye diciendo, que la fuerza de este ejemplo, y el fin para que esta fábula se compuso fué solamente para dar á entender que cuando todas nuestras culpas estuvieran ocultas, no por eso perdian nada de su malicia y fealdad; y que dado caso que pudiéramos esconder nuestros pecados de todos los hombres y de todos los dioses, y que ninguno los hubiera de sospechar ni saber, no por ello nos habíamos de arrojar á hacer cosa contra razon y justicia, aunque en ello se interesaran todas las riquezas, y todos los deleites, y todos los imperios del mundo. De esta manera se esforzó este filósofo á declarar y encarecer la fealdad del pecado, aunque no trajera consigo infamia ni castigo.

La raiz de esta fealdad consiste en esto: porque sino hay otra cosa mas conforme á la naturaleza del hombre, que obrar segun lo que dicta la razon, y todo pecado es contrario á la razon; síguese claramente, que todo pecado es contrario á la naturaleza del hombre, y en cierta manera le derriba de su excelencia y dignidad natural, y le hace semejante á las bestias. Alégase á esto que habiendo criado Dios al hombre libre y señor de sus acciones, para que de su voluntad se sujetase á la razon y á la justicia, y al mandamiento de Dios, él por el contrario se sujeta voluntariamente á la injusticia, y se hace esclavo del pecado. Porque como dijo nuestro Salvador', el que comete el pecado es esclavo del pecado. Declaró esto el apóstol san Pedro con la semejanza de lo que sucede en la guerra, en la cual el vencido queda hecho esclavo del que le venció: y por eso el que se deja vencer de sus pasiones, y da consentimiento al pecado, cierto es que por el mismo caso se hace esclavo del pecado con miserable

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Joann. 8, 14. <sup>2</sup> II Pet. 2, 19.

servidumbre. Y muy poco importa para no ser esta miseria muy grande la muchedumbre de las riquezas, y la excelencia y resplandor de las dignidades con que algunos pecadores andan entretenidos y engañados, porque en esto son mas bozales que los negros de Guinea, que no reparan en ser vendidos y perder su libertad, si sus amos los visten de colores y les dan otras niñerías con que ellos se entretienen. Porque si es grande miseria ser esclavo de las riquezas y de las dignidades, ¿cuánto mayor lo será hacerse esclavo del pecado por respeto de estas dignidades y riquezas? Bien dijo Séneca 1: Que de los hombres, unos tienen prisiones de oro, y otros de hierro. Pero esto ¿qué importa si todos están aprisionados? Unos arrastran cadena mas larga, y otros mas corta; pero ¿cuánta puede ser esta diferencia, si todos están en la misma cárcel? Unos traen la cadena en la mano derecha, otros en la siniestra: ¿pero por ventura es menor miseria lo uno que lo otro? quiero decir, que unos están oprimidos de la pobreza, y otros de la riqueza: á unos les aflige la deshonra, y á otros no menos el servir á la honra: unos sienten carga en el imperio ajeno con que son mandados, otros en el suyo propio con que mandan: unos están desterrados y presos en algun lugar por sus delitos, otros por sus oficios y magistrados. Bien pueden ser los amos diferentes, pero todos los que sirven á sus deseos son esclavos. Pues esta flaqueza con que un hombre de su voluntad se sujeta al vicio contra la razon, y contra la verdad, y contra el dictámen de la conciencia, y contra la inclinación y gusto del hombre interior, esta es toda la raiz de la fealdad que tiene el pecado en sí mismo, cuando no hubiera otro mandamiento, ni otro premio, ni otro castigo.

Otros dos motivos hay muy particulares para aborrecer el pecado, nacidos de su deformidad: el primero es la inquietud de la conciencia: el segundo la vergüenza y confusion que trae consigo. Porque la inquietud no nace solamente del temor de la pena, sino del mismo desórden de las acciones, y de la oposicion que se hace á la razon, y violencia que se hace al espíritu: la cual es acerbísima pena cuando no hubiera otra ninguna. Porque así como cualquier parte del cuerpo, por mínima que sea, si está fuera de su lugar ó de su

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seneca, De tranquillitate vitæ, c. 10.

debida disposicion causa dolor, y cualquier humor que sale de su debido temperamento causa enfermedad; así cualquiera accion que sale del compás de la razon, causa naturalmente inquietud en el espíritu. Y dijo muy bien Plutarco 1 á este propósito, que la mala conciencia es como una llaga en el cuerpo, que su dolor está despedazando siempre, é inquietando el espíritu. Y como quiera que la razon suele mitigar y curar las demás tristezas, esta sola de su voluntad ella misma la hace incurable por la vergüenza y confusion que le causa, y con ella porfiadamente se está atormentando á sí misma. Y así como los que á la entrada de la calentura están temblando de frio, ó en el crecimiento se abrasan de calor, sienten estos accidentes con mucha mayor molestia y rigor, que los que los padecen por causas extrínsecas del tiempo; así tambien las tristezas que nacen de los infortunios y adversidades, como accidente que viene de causas extrínsecas, tiene menos fuerza para afligir el espíritu, y mucho mayor la mala conciencia, que aflige y abrasa el corazon interiormente. Esto es de Plutarco, y dice bien, que la razon y el espíritu que suelen mitigar y curar todas las otras penas, esta sola no quieren curarla, sino antes de su voluntad la despiertan y avivan. Porque como la razon es naturalmente señora, de ninguna manera quiere consentir ni quietarse en servir y ser esclava de su carne. Y de aquí nace la pelea tan reñida, que pasa dentro del hombre, cuando el espíritu y la razon pretenden su lugar, y la carne por el contrario hace fuerza y resiste para no perder la posesion antigua que tiene fundada en la mala costumbre: con lo cual el triste corazon del hombre ha de andar forzosamente inquieto y estar atormentado. Pues ¿quién podrá sufrir tan larga guerra, y tan importuna pelea? ¿ y en qué dificultades no se pondrá un hombre por no servir á la tiranía de sus deseos ? siendo tanto mas fácil mortificarlos que fatigarse por cumplirlos, y tanto mayor dicha no tenerlos, que alcanzar el cumplimiento de ellos.

No es menor argumento de la fealdad del pecado, la vergüenza que trae consigo en el que le comete; testimonio grande de haber derribado al hombre de su natural dignidad; porque así como se

Plutare, lib. de tranquilli. animi.

avergüenzan los que habiéndose visto en honra y grandeza vienen á caer de su primer estado; así no puede dejar de avengonzarse el hombre que habiéndose visto en tanta honra, se hizo por el pecado semejante á las bestias. Esta confusion experimentó en sí nuestro primer padre luego despues de haber pecado, y tuvo tanta vergüenza de su desnudez, que se valió de las hojas de los árboles para cubrirse; perque tales suelen ser y de tan poca sustancia las defensas y excusaciones con que algunos suelen paliar sus culpas, y con que procuran consolar en alguna manera la vergüenza que reciben de ellas. ¿ Qué fruto, dice el Apóstol¹, tuvisteis en aquellas cosas de que estais ahora corridos y avergonzados? sin duda esta vergüenza con que procuran los hombres esconder sus culpas, es grande indicio de su fealdad, y no pequeño motivo para dolerse de ellas.

El cuarto motivo es el mas perfecto, y el dolor que procede de él. es el que llamamos contricion en todo rigor. Y esto es cuando aborrecemos el pecado por sola esta deformidad de ser contra Dios, el cual merece sobre todas las cosas ser servido y amado. Este parece que era el sentimiento del santo rey David cuando decia: Tibi soli peccavi. A ti solo pequé. Es verdad, como si dijera, que ofendí á Bersabé por el adulterio, y mucho mas gravemente á Urías con el mismo adulterio y con el homicidio, y á mis vasallos con el escándalo y mal ejemplo, y á mí mismo, pues me privé del derecho de la gloria, y me obligué à la pena del infierno; pero todo esto no es de importancia, ni tiene peso en mis ojos, en comparacion de haberte ofendido á ti. Sépanlo ó no lo sepan los hombres, condenen ó escusen mi hecho cada uno como quisiere; esté yo libre de la pena del infierno, y si puede ser seguro del premio de la gloria, que nada de esto me da por ahora cuidado, y solamente me aflige el haber pecado contra ti. Y con el mismo espíritu parece que dijo el hijo pródigo á su padre 2: Padre, pecado he contra el cielo y delante de ti. va no merezco llamarme tu hijo; como si dijera: Bien tengo de que avergonzarme de la vida que he tenido, y de los ejercicios en que me he ocupado, y del hábito y traje que ahora traigo; pero olvidado de todo esto, lo que me causa mayor vergüenza y me atraviesa el

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Rom. 6. <sup>2</sup> Luc. 15, 18.

corazon de dolor, es haber ofendido á un tal padre como tú lo has sido para mí. Pues luego cuando el alma con la gracia divina se leventa al conocimiento de Dios, y al reconocimiento de su majestad y bondad, y de lo que merece ser amado y servido, y se mueve á aborrecer el pecado por ser ofensa de este Señor, mas que por otra ninguna fealdad que tenga en sí, ó daño que me haga á mí; esta se llama verdadera contricion, y hasta alcanzar este afecto debe cada uno esforzarse y trabajar en esta primera semana.

## CAPÍTULO XIX.

DEL ÓRDEN CON QUE EL PENITENTE SUBLE SUBIR Á LA PERFECTA CONTRICION, Y DE UN IMPEDIMENTO QUE HAY PARA ELLO.

Aunque es verdad que Dios nuestro señor puede inspirar luego al principio de la conversion un dolor de los pecados tan perfecto y tan subido de quilates, que llegue á ser verdadera y rigurosa contricion; porque fácil es en sus ojos enriquecer súbitamente al pobre, como lo hizo con la Magdalena ' y con otros; pero lo ordinario es ir inspirando los motivos del dolor por el mismo órden que los hemos declarado. Porque como en los principios está el hombre tan material y tan inclinado á sí mismo, ninguna cosa siente sino su daño y su provecho: y como hombre animal, y que se gobierna todo por los sentidos, no le mueven tanto los gozos de la gloria, cuanto le espantan los tormentos del infierno. Y así como á los caballos desbocados se les pone delante una espada desnuda para detenerlos, y á los que están con modorra les dan tormento de cordeles, ó humo á las narices para despertarlos; así á los pecadores desbocados y arrebatados de sus pasiones, y que están sepultados en un profundo sueño del olvido de Dios y de sí mismos, es menester ponerles á los ojos la espada desnuda de <sup>1</sup> Eccl. 11, 23,

la divina justicia, y à las narices el humo del fuego infernal, para que se reporten y vuelvan sobre sí. Dios es el que mortifica y vivifica, como dijo Ana en su cántico ', y el que lleva à los infiernos y saca de ellos. Y respecto de Dios, como dice san Gregorio sobre este lugar, llevar à los infiernos, lo mismo quiere decir que atemorizar los corazones de los pecadores con la consideracion de los tormentos eternos, y sacar de los infiernos, lo mismo es que alentar los verdaderos penitentes con la esperanza del premio despues que han llorado sus culpas con el temor de las penas. Porque entonces empezamos à no pecar de veras, cuando la dureza de nuestro corazon se quebranta con el temor de los tormentos: y esto es entrar con la consideracion, y con el miedo y congoja en el infierno; y entonces salimos de él, cuando respiramos con la esperanza del perdon despues de las lágrimas de la penitencia. De esta manera declara san Gregorio aquellas palabras: Que lleva Dios à los infiernos, y saca de ellos.

Y esta experiencia del consuelo interior que siente el alma cuando se ve desahogada y dilatada con la esperanza, la va como destetando y desviando de todos los amores y gustos de la carne, y abriéndole los ojos para conocer y estimar los deleites del espíritu, y rastrear en alguna manera el estado de los bienaventurados. De manera, que el que antes aborrecia los pecados por el temor de la pena, ya los aborrece mucho mas por el amor de la gloria. Y este es el segundo motivo para dolerse de los pecados, tan junto con el primero, que se puede reducir á la misma cabeza del temor de la pena, como hemos dicho.

Síguese el tercer motivo mas perfecto que los dos pasados, conviene à saber, la fealdad que tiene el pecado en sí mismo. Porque considerando el hombre su dignidad, y el fin tan alto de la bienaventuranza para que fué criado, y doliéndose entrañablemente de haberse privado por sus culpas de tanta gloria, empieza juntamente á avergonzarse de que habiendo sido criado para ser compañero de los ángeles, él se haya hecho semejante á las bestias. Donde ya no le mueve tanto à arrepentirse de sus culpas el amor de su provecho, ni el temor de su daño, cuanto el desórden de sus acciones, que está ofen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Re. 2, 6.

diendo los ojos de la misma lumbre natural. Cuando ya uno ha llegado á esta disposicion, muy cerca está de que Dios por su misericordia le dé luz para conocer que la mayor deformidad que tiene el pecado es ser ofensa del mismo Dios, que por tantos títulos de perfecciones suyas y de beneficios nuestros debe ser reverenciado y amado sobre todas las cosas; y esforzándose la voluntad con la divina gracia á este amor y reverencia tan debida, aborrece lo que ha hecho en contrario sobre todas las cosas, movida solamente del amor y de las obligaciones que tiene á Dios sobre todas las cosas. Y esta es la que llamamos contricion perfecta.

Y es mucho de notar, que habiendo tantos motivos, y tan eficaces, para dolerse de los pecados, una sola cosa les suele quitar la fuerza, y es la soberbia que se cria en el corazon de algunos pecadores; con la cual ni quieren dar á torcer su brazo para reconocer su culpa, ni para sujetarse á la pena, ni para dejar de hacer libremente su gusto en todo lo que se ofreciere. Por lo cual se escribe en Job 1: El hombre vano se engrie con soberbia, y le parece que puede vivir sin freno y tan libre como las bestias del campo. Y es cierto, como dice allí san Gregorio , que la vanidad viene á parar en este fin de hacer al hombre atrevido con la culpa, para que olvidado de su miseria, y ciego con justo juicio de Dios, pierda tambien la humildad, pues que no se duele de haber perdido la inocencia. Y es esta tanta verdad, que despues de haber caido el hombre en el pecado, se suele cegar de tal manera con la soberbia, que ni quiere reconocer sus culpas, pareciéndole que ó no lo son, ó no son tantas ó tan graves: ni quiere persuadirse que ha de llegar el azote por su casa. Y su soberbia le hace creer, y á lo menos con la práctica da á entender que lo cree, que ha de disimular Dios con él, y sufrirle con todas sus tachas buenas y malas; discípulo é imitador de los fariseos, que les parecia que se habian de poder esconder de la ira venidera. Esta falsa persuasion suelen hacer (principalmente en hombres poderosos y grandes de este mundo) de ver que son reverenciados, y temidos, y lisonjeados en medio de sus culpas, y esperan de Dios aquel mismo tratamiento que los hacen los hombres; y como está escrito en el salmo , se atreven

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Job. 11, 12. <sup>2</sup> Greg., 1. 10 Mor., c. 10. <sup>3</sup> Psal. 10, 3.

á dar enojos á Dios, porque son alabados de los hombres en aquello mismo en que le ofenden. Y de este agravio se queja Dios gravemente en un salmo 1, cuando hablando con estos pecadores, y dándoles en rostro con su ceguedad y atrevimiento, les dice así: Si veias el ladron corrias con él, y con los adúlteros entrabas á la parte, y te prometias ganancia de disimular sus hurtos y adulterios. Y despues de haber referido otros pecados que cometian, añade: Estas cosas hacian, y yo por entonces disimulé y callé, y tú, malvado, pensaste que habia de ser yo como tú; esto es, en no castigar las culpas, y hacer amistad con pecadores.

De este mismo error nos quiso desengañar el apóstol san Pablo con un ejemplo claro y natural de la semilla 3: No os engañeis, hermanos, dice, que no se puede nadie burlar con Dios, ni echarle dado falso, ni pensar que ha de coger otro fruto, sino conforme á la semilla que sembró: el que sembrare en su carne (esto es obras carnales) cogerá corrupcion y hediondez, v el que sembrare en espíritu, cogerá la vida eterna. Que es tanto como decir: Que así como no es · posible engañar la tierra para que sembrando en ella una semilla nos dé otro fruto diferente de ella, así será cierto que conforme á las obras que hiciéramos cogerémos el fruto de ellas. Y esto mismo nos enseña el Espíritu santo por el Eclesiástico cuando dice 3: No hagas tú el mal, y no te lloverá encima: Hijo, no siembres los males en los sulcos de la injusticia, y no los cogerás con el siete tanto. Y este mismo desengaño nos dió en otro lugar san Pablo, diciendo \*: No os engañeis, que ni los ladrones, ni los idólatras, ni los adúlteros, ni otros géneros de pecadores que allí refiere, no poseerán el reino de Dios. Y notó bien san Juan Cristóstomo sobre este lugar, que con aquella palabra: No os engañeis, significó que hablaba especialmente contra los pecadores soberbios y ciegos, que se prometen impunidad en sus culpas, y les parece que con no nada aplacarán á Dios para que les perdone la pena que merecen. No os engañeis, dice san Juan Crisóstomo, que es estremado engaño y error esperar bienes habiendo hecho males, y presumir de Dios lo que fuera injuria y agravio pensarlo de un hombre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Psal. 49, 18. <sup>2</sup> Ad Galat. 6, 7. <sup>3</sup> Eccle. 7, 1 et 3. <sup>4</sup> I Cor. 6, 9.

Y porque el principio de este engaño de ordinario suele ser, ver que disimula Dios de presente, y no castiga, y el fin es vivir con libertad como bestia cerril, que no obedece á nadie, ni reconoce freno ni espuela; por esto suele Nuestro Señor adelantar el castigo misericordiosamente, y domar estos asnos silvestres, poniéndoles freno, y haciéndoles entrar por camino. Y así lo dice el Espíritu santo en los Proverbios 1: El látigo para el caballo, y el cabestro para el asno, y el palo sobre las espaldas de los necios é imprudentes. Así que con el castigo se doman, y con estas hieles abren los ojos, y creen que han de ser castigados en la vida venidera, pues ya lo empiezan á ser en la presente: y empiezan á temer las penas elernas escarmentados con la experiencia de las temporales: y desde este principio van subiendo hasta la perfecta contricion que nace de la caridad como hemos declarado.

# CAPÍTULO XX.

DEL MODO CON QUE NUESTRO SANTO PADRE GUIA Á LOS INCIPIENTES
PARA ALCANZAR LA PERFECTA CONTRICION.

De lo dicho en los capítulos pasados se sacan los motivos que puede haber para dolernos de nuestros pecados, y el órden que hay entre ellos, y el que Nuestro Señor suele guardar en adelantar las almas de lo menos á lo mas perfecto, y los impedimentos que suele haber de parte de los pecadores para alcanzar el verdadero dolor de sus culpas. Ahora se verá la grande luz de Dios que tuvo nuestro santo Padre, y el extraordinario acierto y rara prudencia en ayudar al que se ejercita para alcanzar este afecto tan necesario de la verdadera contricion. Para lo cual hace dos ejercicios. En el primero pretende mover á dolor con el temor de la pena, que es el motivo mas acomo-

1 Prov. 26, 3.

dado para los que empiezan. Y este intento le declara, como suele, en el segundo preámbulo, donde dice así ¹: El segundo es demandar à Dios nuestro señor lo que quiero y deseo: aquí será demandar vergüenza y confusion de mí mismo, viendo cuantos han sido dañados por un solo pecado mortal, y cuantas veces yo merecia ser condenado para siempre por mis tantos pecados. Siendo este el fin de este ejercicio, la materia de él y los puntos que se han de meditar son acomodados para conseguirle, y todos tratan de los castigos que ha hecho Dios por algunos pecados. Y de aquí es, que no se trata en esta meditación de los pecados propios, sino de los ajenos; porque se pretende en ella, que escarmentemos en cabeza ajena, y considerando la pena que se ha ejecutado en otros, prevengamos en nosotros el rigor de la divina justicia. Y estos pecados ajenos son los que quiere dar á entender el título de este ejercicio, que dice ²: Meditación con las tres potencias, sobre el primer, segundo y tercer pecado.

Y es mucho de considerar, que siendo el mayor impedimento de la verdadera penitencia, la soberbia del pecador que disminuye sus culpas, y le parece que se podrá librar de las penas; luego en este primer ejercicio aplica el santo Padre la medicina á esta dolencia, baciendo fuerza en el segundo preámbulo, y en todos tres puntos en los castigos que ha hecho Dios por un pecado solo, en personas tan aventajadas, como son los ángeles y el primer hombre, padre y cabeza de todos los hombres. De manera que se puede desengañar cualquier pecador que no se le ha de guardar á él mas cortesía de la que se guardó á los ángeles en el cielo, y al primer hombre en el paraíso: ni le parezca que sus pecados son pocos, pues un solo pecado hizo tal estrago en vasos tan preciosos, y de tanto valor: ni piense esconder sus culpas de los ojos de aquel Señor, que en sus ángeles descubrió la maldad', ni crea que le disimulará el castigo aquel Señor tan poderoso y tan justo, que á los reyes libremente los llama apóstatas, y á los príncipes los llama impíos, como se escribe en Job; esto es, que no los lisonjea ni escusa sus culpas, sino que se las pone delante de los ojos, como ellas son : y que no es aceptador de las personas de los príncipes, ni los conoce ni los mira á la cara cuando <sup>1</sup> 1. Semana, n. 45, 46. <sup>2</sup> 1. Semana, n. 41. <sup>3</sup> Job. 4, 18. <sup>4</sup> Job. 34, 18.

hacen agravio a los pobres, porque a todos los hizo él, y son obra de sus manos. Este pues es el intento de aquel primer ejercicio ': Tener vergüenza y confusion de mí mismo, viendo cuantos y euales han sido dañados por un solo pecado mortal, y cuantas veces yo merecia ser condenado para siempre por mis tantos pecados.

En el segundo ejercicio, que se llama Meditacion de los pecados, pretende el santo Padre adelantar al que se ejercita á mas perfecto dolor. Y así en el segundo preámbulo, donde de ordinario se pone el fin de la meditacion, dice así: El segundo es demandar lo que quiero: será aquí pedir crecido é intenso dolor, y lágrimas de mis pecados. Los motivos que para esto propone son dos. El primero, la fealdad que tiene el pecado en sí mismo. El segundo, la que tiene por ser contra Dios. Y esta es la causa porque la materia de esta meditacion son los pecados propios, en los cuales se hallan estas dos deformidades. De manera, que el castigo y la pena quiere que se considere en los pecados ajenos para escarmentar en ellos; pero la fealdad y malicia en los pecados ajenos, de donde muchas veces se toma ocasion para escusar y aligerar los propios.

Para mejor conseguir este intento \*: El primer punto es el proceso de los pecados, es á saber, traer á la memoria todos los pecados de la vida, mirando de año en año, ó de tiempo en tiempo. Que es lo mismo que poner delante el tema ó el argumento de esta consideracion; así como tambien en la meditacion primera al principio de cada punto se trae á la memoria alguno de los pecados ajenos, como son el del ángel y el del primer hombre, etc. Síguese el segundo punto, que es, ponderar los pecados, mirando la fealdad y la malicia que cada pecado mortal cometido contiene en si, dado que no fuese vedado; el cual es el tercer motivo de los que decíamos arriba, que habia para dolerse y aborrecer los pecados.

En los tres postreros puntos se empieza á ponderar la fealdad del pecado por ser contra Dios, el cual es el motivo mas perfecto de la contricion. Y esto se hace agravando y exagerando la culpa. Lo primero, por parte de quien la cometió, discurriendo en el propio cono-

<sup>1 1.</sup> Semana, n. 46. 2 Id.

cimiento, y procurando llegar al fondo de mi miseria y de mi nada: y esto se contiene en el tercer punto. Y luego en el cuarto se pondera la culpa por parte de la persona ofendida, engrandeciendo á Dios con la consideracion de sus excelencias y atributos. Ultimamente sacando de estas dos consideraciones la fealdad enorme de cada culpa por modo de admiracion: juzgando mi desagradecimiento por merecedor de que todas las criaturas vengasen en mí la injuria de su Criador: v ensalzando su infinita bondad y amor que les ha mandado que le sirvan haciéndome nuevos beneficios por medio de todas ellas. Así se ve que nuestro santo Padre va guiando su ejercitante á la perfecta contricion llevándole por sus pasos contados desde los motivos mas imperfectos hasta los mas perfectos. De manera, que el que al principio mirándose á sí mismo se atemorizaba con un infierno, despues olvidado de sí, y mirando lo que merece una ofensa hecha contra Dios, se maravilla como todas las criaturas no se levantan contra él', y como la tierra no se ha abierto para tragarle, criando nuevos infiernos para siempre penar en ellos.

## CAPÍTULO XXI.

DE DOS AFECTOS QUE SE HAN DE SACÁR DE LA CONSIDERACION DE LOS PECADOS.

Para mejor venir á este perfecto dolor que se desea, es de mucha importancia despertar en nosotros dos afectos. Uno del temor de la divina justicia; y otro de vergüenza de nuestros pecados. Porque á quien le falta el freno del temor y de la vergüenza, facilmente se despeña en todo género de vicios. El temor del castigo si está solo, es afecto muy servil; y la vergüenza es mas noble y liberal, y que muestra un ánimo que está mas aficionado á la hermosura de la virtud,

<sup>1 1.</sup>ª Semana, n. 63.

que no temeroso de su propio daño; y por la misma causa está mas cerca de la verdadera y perfecta contricion. Y es cosa muy digna de ponderarse, la destreza y cautela con que en esto procede este gran maestro de la vida espíritual; porque de tal manera procura exagerar la pena y mover á temor, que no tanto parezca temor de la pena, cuanto vergüenza y confusion de haber cometido delitos merecedores de tanta pena: procurando siempre engendrar un corazon filial para con Dios, y que le parezcan todas las penas, debidas, y aun pequeñas, para castigar sus injurias.

Para entender mejor la práctica de esto, será bien advertir las palabras del Santo, en la segunda adicion de las diez que están al fin de la primera semana; dice así : Cuando me despertaré no dando lugar á unos pensamientos ni á otros, advertir luego lo que voy á contemplar en el primer ejercicio de la media noche, trayéndome en confusion de mis tantos pecados, poniendo ejemplo así como si un caballero se hallase delante de su rey y de toda su corte, avergonzado y confundido en haberle mucho ofendido, de quien primero recibió muchos dónes y muchas mercedes, etc. Estos pensamientos son entretanto que se viste, y se llega el tiempo de comenzar la oracion, disponiéndose con ellos á la confusion y vergüenza, así por la muchedumbre de los pecados, como por la muchedumbre de los beneficios recibidos de la mano de Dios. Y aquella confusion y vergüenza que suelen tener los hombres cuando han perdido la gracia de su rey, principalmente si despues de haberle ofendido han de parecer en su presencia, aviva mucho este sentimiento de la vergüenza con que nos hemos de presentar en la oracion delante de Dios, habiendo respondido con ofensas á los beneficios recibidos.

Y luego á la entrada de la meditacion, despues de la oracion preparatoria en el primer preámbulo, que es la composicion de lugar, dice así °: Será aquí ver con la vista imaginativa, y considerar mi ánima ser encarcelada en este cuerpo corruptible, y todo el compósito en este valle, como desterrado entre brutos animales; digo todo el compósito de ánima y cuerpo, etc. En esta consideracion, ó composicion de lugar, está la primera semilla y como primer fundamento para venir 1.º Semana, n. 82. 21.º Semana, n. 44. en vergüenza y confusion de las culpas. Porque así como el primer principio para soltar la rienda al pecar, es la falsa persuasion de que no hay otros bienes mayores que los que se perciben por los sentidos; así la primera verdad que nos mueve á penitencia, es conocernos por desterrados sobre la tierra, y que los bienes que se perciben por los sentidos, son comunes á los hombres con los brutos animales. En el libro de la Sabiduría, los hombres impíos y pecadores se exhortaban unos á otros diciendo: El tiempo de nuestra vida es corto v lleno de molestias, y el hombre cuando muere no halla refrigerio ni descanso, ni sabemos de nadie que haya resucitado para volver á este mundo, porque así como nacimos de nada, así serémos despues como si no hubiéramos sido. Y sobre este fundamento, que no hay que esperar nada despues de aquesta vida, se convidan unos á otros diciendo: Venid, y gocemos de los bienes presentes, y usemos de las criaturas como solíamos en la juventud; llenémonos de vino precioso, y de ungüentos olorosos, y no se nos pase la ocasion del tiempo; porque esta es la parte que nos toca, nuestra hacienda, y nuestra riqueza, y no tenemos que esperar otra. Pues así como estos se convidaban á toda maldad, porque se miraban como vecinos y moradores y ciudadanos de este mundo, sin esperar otra cosa despues de él; así por el contrario para avergonzarse y arrepentirse de las culpas, lo primero es conocer el último fin para que fuimos criados, el cual porque no se alcanza en esta vida, síguese que vivimos en ella como desterrados; no digo solamente entre bárbaros, sino entre los brutos animales condenados á vivir entre ellos, donde los mayores deleites de que gozan nuestros sentidos, no son otros de los que gozan ellos, y si por esos deleites dejamos á Dios, que es el fin de nuestra bienaventuranza, nos hacemos del todo semejantes á ellos. Síguese tambien, que nuestra alma está en el cuerpo como en cárcel, y que el camino para alcanzar la verdadera libertad, es apartarse con esfuerzo de aquellos deleites á que llaman los sentidos: y que el haberse sujetado y rendido á ellos, ha sido ponerse de su voluntad en una servidumbre tan vil y miserable, como si un rey viniese á ser esclavo de señores tan bárbaros, que le tuviesen entre las bestias, comiendo en su compañía el mismo manjar que comen ellas.

Esta consideracion, que es de tanta eficacia para aborrecer las culpas y avergonzarse de ellas, está breve y facilmente practicada en esta composicion de lugar, imaginando al alma como encarcelada en el cuerpo, y al hombre como desterrado entre brutos animales. Este mismo afecto de vergüenza y confusion se pide en el segundo preludio de este ejercicio primero: El segundo es demandar á Dios nuestro señor, lo que quiero y deseo. Aquí será demandar vergüenza y confusion de mí mismo, etc. Y luego en el primer punto habiendo tratado del pecado de los ángeles, dice así: Queriendo todo esto memorar y entender por mas me avergonzar y confundir, trayendo en comparacion de un pecado de los ángeles, tantos pecados mios, etc. Y en el tercer punto empieza á disponer por este medio, á la perfecta contricion, cuando dice: Trayendo á la memoria la gravedad y malicia del pecado contra su Criador y Señor, discurrir con el entendimiento, como en el pecar y hacer contra la bondad infinita justamente ha sido condenado para siempre, etc. Y esta es la primera semilla que se planta en el ánima, de donde nace despues aquel afecto tan crecido é intenso, que se acaba de declarar en el quinto punto del segundo ejercicio. Donde ya no solamente le parece á uno que es debido castigo de un pecado mortal penar para siempre, mas aun se maravilla como no se han hecho nuevos infiernos para castigar injurias de tan gran Señor.

Esto mismo se practica y se da mas claramente á entender en el segundo ejercicio de los pecados; porque antes de entrar en la oracion, se debe disponer el que se ejercita con estos mismos pensamientos, como se dice en la segunda adicion por estas palabras: Asimismo en el segundo ejercicio haciéndome pecador grande y encadenado, es á saber, que voy atado como en cadenas á parecer delante del sumo Juez eterno: trayendo el ejemplo como los encarcelados, y encadenados, y ya dignos de muerte, parecen delante de su juez temporal, etc. Con esta disposicion de humildad, juntamente de vergüenza y de temor, todos los puntos del ejercicio van encaminados á ponderar las culpas por la muchedumbre de ellas, por su deformidad, por la miseria y pequeñez del que las cometió, por la grandeza del Señor ofendido, y por la bondad y longanimidad con que nos ha sufrido y obligado

con nuevos beneficios por medio de todas sus criaturas. Y con estas verdades queda curada la soberbia y locura del hombre, y muda la lengua para no escusar con malicia los pecados, y el corazon tan aparejado á recibir cualquier castigo, que le parece poco el infierno para lo que merece su maldad y desagradecimiento.

## CAPITULO XXII.

DEL TERCER GRADO DE LOS INCIPIENTES, QUE ES EL PROPÓSITO
DE LA ENMIENDA.

El dolor de los pecados, si es verdadero, tiene encerrado en sus entrañas el propósito de la enmienda; porque no le pesa de haber pecado al que no está con resolucion de no pecar otra vez. Y así dice san Bernardo ': Verdadera confesion y verdadera penitencia es, cuando de tal manera le pesa á uno de su culpa, que no torna á recaer en lo mismo de que le ha pesado; y en el mismo sentido dice san Gregorio ': Hacer penitencia es llorar los pecados cometidos, y no cometer los pecados que se han de venir á llorar; porque el que de tal manera llora unos, que de nuevo comete otros, ó finge y disimula, ó no sabe qué cosa es hacer penitencia.

De este propósito de la enmienda hace siempre mencion nuestro santo Padre en los coloquios de la primera semana, cuando está la oracion mas fervorosa; porque en el coloquio del primer ejercicio dice así <sup>3</sup>: Otro tanto mirando á mí mismo lo que he hecho por Cristo, lo que hago por Cristo, lo que debo hacer por Cristo, etc. porque aquella palabra, lo que debo hacer por Cristo, no solamente significa propósito de enmendar las culpas, sino de hacer grandes y particulares servicios en honra de aquel Señor à quien hemos ofendido con nuestros pecados. Lo cual ponderó tambien san Gregorio en el lugar arriba citado,

Bern, De inter. Domo, c, 52, 2 Greg., ho. 34 in evang. 3 l. Semana, n. 55.

cuyas palabras son estas: Muy poco es decir, que el que llora sus pecados, llorando unos no haga otros. Porque muy atentamente se ha de considerar y advertir que el que ha cometido cosas ilícitas debe abstenerse tambien de algunas lícitas; para que de esta manera satisfaga á su Criador, mortificándose en las cosas permitidas el que se dejó llevar de su gusto en las vedadas, y castigándose en las pequeñas el que le acusa su conciencia de haber delinquido en las mayores. Esta doctrina, que en este lugar y en otros encarece tanto san Gregorio, es la que nuestro santo Padre significó en aquella palabra, lo que debo hacer por Cristo. Y el mismo propósito de la enmienda repitió en el coloquio del segundo ejercicio, cuando dice: Razonando y dando gracias á Dios porque me ha dado vida hasta ahora, proponiendo enmienda con su gracia para adelante. Y en el coloquio de la primera repeticion, la segunda cosa que pide es: Gracia para que sienta el desórden de mis operaciones, para que aborreciéndome me enmiende y me ordene, etc.

Pero aquí es de notar, que cuando decimos que el tercer grado de los incipientes es el proposito de la enmienda, no hablamos de aquel propósito que acompaña necesariamente el acto de la contricion; porque esto no fuera dar otro paso mas adelante, sino quedarse en el mismo dolor de las culpas, de que hablamos en los capítulos pasados. Y para entender esto se debe advertir, que el propósito de la enmienda, que basta para perdonarse el pecado y volver en gracia de Dios, y el que está encerrado en la misma naturaleza y esencia de la contricion, suele ser en los principios tan flaco, y combatido de enemigos lan fuerles, que el mismo que hace el propósilo apenas espera que podrá salir con él; pero al fin lo propone cuanto es de su parte, y con eso de presente se justifica, ó con el sacramento de la confesion, ó antes de recibirle con el propósito de confesarse, cuando el dolor es perfecto, que llamamos contricion. Este peligro de volver á los pecados, que hace ser tan flaca la esperanza del penitente, nace de las pasiones y malas inclinaciones que han tomado fuerza con la costumbre, y arrastran y llevan cautiva la voluntad, justa pena que sigue al pecador, como dice san Agustin; el cual escribe de sí mismo, que con la fuerza de la pasion temia en cierta manera verse desembarazado de los estorbos que le impedian el servir á Dios, cuando fuera justo temer el ser embarazado de ellos. Andaba, dice ', suavemente fatigado con esta carga del siglo, como suele hallarse un hombre fatigado con el sueño: y los pensamientos que tenia de Dios eran semejantes á los desperezos y meneos de los que duermen, y procurando dispertar, con la fuerza del sueño se vuelven del otro lado, y tornan á dormir. Donde con gran propiedad la suavidad con que hace violencia el deleite y la costumbre, la compara á la violencia del sueño, que es una de las mayores que padecemos, y no se puede vencer sino con grande conato y resistencia.

Y es así, que en la materia que tratamos una fuerza se ha de vencer con otra fuerza, v una costumbre con otra costumbre, hasta que enflaquecidos los enemigos se desahogue la esperanza, y salga uno de aquel peligro próximo y moral de recaer en las primeras culpas. Porque perseverando en este cuidado y ejercicio se van debilitando nuestros enemigos; y los que al principio estaban sobre nosotros, y nos tenian como cautivos y presos, despues se van apartando, y aunque no dejan de tentar, pero hablan como de lejos, hasta que lo vienen á estar tanto que apenas se oven sus malas sugestiones. Notó en sí mismo esta diferencia el bienaventurado san Agustin, el cual habiendo dicho 2, que aquella voluntad nueva que le inspiró Dios al principio de su conversion para servirle, aun no estaba tan robusta que pudiese vencer la voluntad antigua viciosa, que habia tomado fuerza con la costumbre; despues pasando mas adelante, y comparando el estado presente con la flaqueza de aquellos principios, dice así 3: Las liviandades y lazos, y aquellas vanidades vanísimas de mi antigua amistad, me detenian y como me trababan de la vestidura de mi carne, y susurrando me decian: ¿ Cómo que nos has de dejar? ¿Y qué desde este momento jamás estarémos contigo? ¿Y qué de aquí adelante no te será lícito esto ni aquello? ¡Ay Señor! ¿qué cosas eran las que me representaban debajo de esto y de aquello? apartadlos, Señor, por vuestra misericordia del ánima de este vuestro siervo. Yo las oia como de lejos, y ya no las oia todo yo, sino la menor parte de mí, ni me hacian guerra poniéndoseme ya delante, sino como

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. 8, Conf., c. 5. <sup>2</sup> Id. <sup>3</sup> Lib. 8, Conf., c. 11.

viniendo tras mí, y siguiendo mis pasos me asian y murmuraban, para que volviese los ojos atrás y las mirase cuando me decia la costumbre violenta: ¿ Piensas tú que podrás vivir sin estas cosas? aunque lo decia yá con gran tibieza. Y el mismo Santo hablando del estado en que se hallaba siendo viejo, yal mismo tiempo que escribia el libro de sus Confesiones, dice así ': Todavía viven en mi memoria las imágenes de las cosas torpes, que con la mala costumbre hicieron asiento en ella, y cuando estoy despierto se me ofrecen, aunque flacas y sin fuerza. Esto que dice san Agustin de sí mismo sucede á todos los que se ejercitan con fervor y perseverancia, por donde el propósito que á los principios era flaco viene á tomar fuerza para rendir y sujetar la tiranía de la pasion y la violencia de la mala costumbre, hasta alcanzar con la divina gracia perfecta victoria de los enemigos.

Esta diferencia que va de un propósito firme y determinado de no pecar, à un propósito tibio y flaco, declaró maravillosamente nuestro santo Padre en la regla doce de las primeras de discrecion, que se hicieron para direccion de las principiantes. Porque el propósito firme pone temor y hace huir á nuestro enemigo, y el propósito tibio y remiso antes le pone ánimo para tentarnos con mayor porfía, hasta salir con la victoria. Y sus palabras son estas: El enemigo se hace como mujer en ser flaco por fuerza, y fuerse de grado. Porque así como es propio de la mujer, cuando riñe con algun varon, perder ánimo dando huida cuando el hombre le muestra mucho rostro; y por el contrario, si el varon comicaza á huir perdiendo ánimo, la ira, venganza y ferocidad de la mujer es muy crecida y tan sin mesura; de la misma manera es propio del enemigo enflaquecerse y perder ánimo, dando huida sus tentaciones, cuando la persona que se ejercita en las cosas espirituales pone mucho rostro contra las tentaciones del enemigo haciendo el opósito per diametrum. Y por el contrario, si la persona que se ejercita comienza á tener temor, y perder ánimo en sufrir las tentaciones, no hay bestia tan fiera sobre la haz de la tierra, como el enemigo de natura humana en prosecucion de su dañada intencion con tan crecida malicia. Todas estas son palabras de nuestro santo Padre, en que declara la manera de propósito que pedimos á los principiantes en este tercer grado. El

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib, 10, Conf., c. 30.

cual propósito y resolucion mostraba tener el santo rey David, cuando decia ': Juravi, et statui custodire judicia justitiæ tuæ. Jurélo, dice, y determinélo firmemente de guardar tus mandamientos; que esto llama los juicios de tu justicia. Y en otra parte hablando del justo': Su corazon está aparejado para esperar en el Señor, su corazon ha cobrado brio y firmeza, no se turbará ni volverá atrás, hasta que mire debajo de sí á sus enemigos.

A este dolor y propósito de la enmienda, de que hemos tratado, ha de acompañar ó seguirse la confesion sacramental, de la cual trata nuestro santo Padre á la entrada de la primera semana: y de ella dirémos lo que convenga á nuestro propósito, cuando se trate de los demás ejercicios de los incipientes en la segunda parte de este tratado.

# CAPÍTULO XXIII.

DEL CUARTO GRADO DE LOS INCIPIENTES, QUE ES HUIR DE LAS OCASIONES.

Despues de haber peleado con la pasion y con la mala costumbre, que son enemigos que están dentro de nosotros, y despues de haber cobrado esfuerzo en el propósito de la enmienda; síguese el cuarto grado en que se deben fundar los incipientes, que es el propósito de quitar todas las ocasiones de pecados que están fuera de nosotros. Y digo todas las ocasiones, porque unas hay que llamamos próximas, y son aquellas que nos ponen en peligro moral de recaer en culpas graves: y el propósito de dejar estas ocasiones está encerrado en el dolor de los pecados, y en el propósito de la enmienda, que es necesario para ponerse en estado de gracia; porque no se puede llamar verdadero dolor, ni verdadero propósito de enmendarse, cuando no se qui-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ps. 118. <sup>2</sup> Ps. 111.

tan con efecto aquellas ocasiones que, moralmente hablando, han de ser tropiezo para caer en las mismas culpas. Mas así como decíamos que el tercer paso de esta jornada no era cualquier propósito de la enmienda, sino el propósito de llevar adelante la guerra contra la pasion y contra la mala costumbre, hasta quedar con esperanza de salir con victoria: así este cuarto grado, no es cualquier propósito de quitar las ocasiones próximas de caer en culpas graves, sino el propósito de quitar todas aquellas ocasiones que estando fuera de nosotros pueden de cualquiera manera inquietar nuestras pasiones, y dar fuerza v avudar á nuestra mala costumbre. De lo cual se ve ser este grado diferente de los pasados, y superior à ellos; pues puede acaecer que un hombre de mucha virtud, y muy purificado de vicios y pasiones, por no haber renunciado del todo el gusto de los sentidos, y cerrado la puerta á los enemigos de fuera se le vuelva otra vez la muerte á entrar por las ventanas, como dijo Jeremías 1, y como se le entró á David por la vista poco recatada de la mujer agena . Por lo cual gravemente dijo san Basilio, que no tan solamente hemos de procurar poner en razon los movimientos secretos de nuestro pensamiento, sino cuanto fuere posible huir muy lejos de todas aquellas cosas, que puestas delante turban y oscurecen la lumbre de la razon, y despiertan guerras, y congojas en el alma, renovando las memorias de los deleites vedados. Porque sufrir un hombre la guerra que sucede contra su intencion y fuera de su voluntad, tal vez es cosa forzosa, y que no se puede escusar; pero tomarse el mismo la guerra por sus manos, no puede ser sino de estremada locura.

Este propósito y ejercicio de quitar todas las ocasiones de fuera que nos pueden despertar alguna guerra acá dentro, es un ayuno general de todos los deleites y entretenimientos que se perciben por los sentidos, no queriendo tomar de ellos, sino cuanto y como, y en aquel tiempo y lugar, y en aquella tasa y medida que nos pudiere ayudar á nuestro mayor provecho espiritual, mortificando todo lo demás, aunque sea lícito y permitido, por estar mas lejos y seguros de lo que es ilícito y vedado. Veamos lo que acerca de esto nos enseña san Juan Crisóstomo con su divina elocuencia. Acabemos ya, dice este Santo³,

<sup>1</sup> Jer. 9. 2 Re. 11. 3 Crisost. hom. 15 ad populum.

de conocer los lazos, y huyamos lejos de ellos; conozcamos los despeñaderos, y no nos acerquemos á ellos. Esto será para vosotros ocasion de grande seguridad, no solamente huir los pecados, sino tambien las cosas, que aunque parecen indiferentes, pero tales que nos incitan á pecar, como seria el reir y decir palabras jocosas y de risa. No parece que esto es pecado manifiesto, pero llévanos á manifiesto pecado. Porque muchas veces de la risa nacen palabras torpes, y de las palabras torpes obras mas torpes y deshonestás. Muchas veces de la conversacion y de la risa nacen injurias, y de las injurias se suele venir á las manos, y proceder á golpes v á heridas, y de las heridas y golpes vienen à resultar al fin los homicidios. Pues luego si quieres mirar por tu provecho, no solamente debes huir de las palabras y obras torpes, ni solamente de las heridas y homicidios, sino tambien de la risa demasiada, y de las palabras livianas y chocarreras; porque estas cosas suelen ser fuente y raiz de los demás pecados que se siguen de ellas.

Esta misma doctrina que nos enseña san Juan Crisóstomo, y esta circunspeccion y recato á que nos exhorta, nos enseña tambien el bienaventurado san Efren por estas palabras 1: Cuando somos incautos y negligentes en cerrar y guardar las puertas de nuestra alma, ¿por ventura no hacemos traicion á nuestra salud, dando libre la entrada á nuestros enemigos? Cuando usamos libremente de nuestros ojos para mirar atentamente lo que no conviene como quiera que al que se ejercita en la virtud no le sea lícito ni seguro mirar ni aun á su propio cuerpo, ¿por ventura con esto no buscamos daño para nosotros mismos? Cuando tambien aplicamos nuestro oido á rumores vanos y á cantares livianos y deshonestos, ¿ no tomamos el mal con nuestras propias manos? De la misma manera es en los demás sentidos; porque nuestra lengua la ensuciamos con murmuraciones y palabras deshonestas, nuestro olíato con olores profanos, y nuestras manos tocando desordenadamente lo que no conviene, y nuestros piés cuando no los enderezamos y guiamos por el camino de la paz. Cuando así hacemos estas cosas, a cómo podemos cumplir con la obligacion que tenemos á Dios, pues en materia de virtud y de mortificacion apenas

S. Ephren, t. 1, sermone de Patientia et compunctione.

nos levantamos un dedo de la tierra? Y ¿ cómo es posible, que estando encendido el fuego podamos detener el humo que se nos entre por las puertas que están abiertas? Pues luego si quieres echar el humo de tí cierra bien tus puertas; porque con las imágenes y figuras que entran por los sentidos no se te ponga tu casa negra, y ahumada. En el invierno cierra bien tus ventanas, porque no reciba tu cuerpo daño con el frio. Y siendo así que hacemos todas estas diligencias para provecho del cuerpo, ¿ cómo para el provecho del alma estamos tan perezosos? Todo esto es de san Efren, que en tantas comparaciones y razones, nos enseña y persuade lo que importa poner guarda en los sentidos para defendernos de los enemigos que nos hacen guerra por ellos.

Y que sea este ejercicio muy propio de los incipientes, y de esta primera jornada, que llamamos purgativa, claramente se ve; porque poco sirve purificar el alma de los pecados pasados y de los malos hábitos y pasiones que están dentro de nosotros, si por otra parte están patentes y abiertos los albañales por donde entra otra tanta inmundicia al corazon. Porque la vista y el oido, el gusto, el olfato y el tacto, como dice san Gregorio 1, son como unas puertas ó ventanas por donde el alma se sale fuera de sí y se aficiona á los bienes esteriores, que no tiene dentro de sí, y cualquiera que mira incautamente por estas ventanas del cuerpo, muchas veces sin pensar ni querer se enlaza en el deleite del pecado, y enredado en sus mismos deseos, empieza á querer lo que antes no queria; porque el alma que no se previene para no mirar lo que puede desear, cegándose, despues comienza á desear lo que miró. Y por mucho peso y gravedad que tenga el espíritu, los sentidos del cuerpo hacen siempre brega por defuera con inquietud pueril, y sino son refrenados con el peso y gravedad del hombre interior, se llevan tras sí el alma flaca y aniñada á cosas livianas y perecederas. Esta guarda de los sentidos, de que aquí habla el glorioso y bienaventurado san Gregorio, es la que tanto nos encomienda nuestro santo Padre cuando dice 1: Todos tengan especial cuidado de guardar con mucha diligencia las puertas de sus sentidos, en especial los ojos, oidos y lengua, de todo des-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Greg., l. 21 mor., c. 2. , <sup>2</sup> S. p., c. 1, § 4.

orden, etc. Este es aquel rigor que se pide al que hace ejercicios, en las adiciones 7, 8 y 9, donde se dice ': Privarme de toda la claridad para el mismo efecto, cerrando ventanas y puertas el tiempo que estuviere en la cámara, sino fuere para rezar, leer y comer. No reir, ni decir cosa motiva á risa. Refrenar la vista, excepto al recibir ó al despedir de la persona con quien hablare, etc. Y aunque es verdad que se dan estos avisos para el tiempo retirado de los ejercicios, pero tambien se deben entender en su proporcion para todo tiempo; pues en todo tiempo se debe uno ejercitar procurando andar siempre adelante en la via del divino servicio.

Para mejor alcanzar este recogimiento de los sentidos, el único medio es tener verdadero conocimiento de las cosas del mundo como ellas son, y desprecio de las vanidades que hay en él; para que el engaño comun que los hombres tienen acerca de esto, no nos inquiete y solicite para querer gozarlas por medio de los sentidos. Este conocimiento y desprecio nos enseña á pedir nuestro santo Padre en el coloquio de la primera peticion, donde propiamente practica este cuarto grado de que vamos tratando; dice así 2: La tercera pedir conocimiento del mundo, para que aborreciendo aparte de mi las cosas mundanas etc. Este conocimiento que es principio de aborrecer y apartar de sí las cosas mundanas, se alcanza en gran parte por medio de la meditacion de la muerte, que para este fin se suele y debe platicar en este lugar. Porque, como dice el bienaventurado san Gregorio \*: El que considera cual ha de estar en la muerte, se, gobierna con temor en la vida, y empieza á vivir de veras en los ojos de su Criador, porque en los suyos se mira ya como muerto. No desea ninguna cosa transitoria, resiste á todos los deseos de la vida presente, y porque tiene por cierto que ha de morir, se mira ya como si estuviese muerto. Y porque la vida perfecta no es otra cosa sino una imitacion de la muerte, por eso los justos se libran de los lazos de las culpas, porque estando vivos tratan de hacerse semejantes à los muertos. ¿ Qué cosa se podia decir mas clara ni mas verdadera? Y ¿qué otro ejemplo mas conocido se podia proponer a los que desean la perfeccion, como lo es el de los muertos? Los muer-

<sup>1.</sup> Semana, n. 89, 90, 91. 2 1. Semana, n. 66. 3 Greg., l. 13 mor., c. 15.

tos no ven ni oyen, no hablan ni se quejan, no desean ni discurren vanamente, ni el alma como está ausente se puede divertir por estos sentidos. Y vosotros, dice el Apóstol¹, estais muertos, y vuestra vida está escondida con Cristo en Dios. Y estando vuestra vida toda en Dios, ha de ser como si el alma no estuviera presente en el cuerpo, sino para las cosas que pertenecen á la honra y servicio de Dios. El que de esta manera se mira y se trata como si ya estuviera muerto, ha cerrado la puerta y cortado de raiz todas las ocasiones de fuera, que le pueden inquietar para recaer en los pecados pasados. Y este es el cuarto grado de la via purgativa de que vamos tratando.

### CAPÍTULO XXIV.

DEL QUINTO GRADO DE LOS INCIPIENTES, QUE ES EL TEMOR DE DIOS.

El quinto y último grado de esta primera jornada, es el temor de Dios, el cual ha de ser como el ayo, y la guarda, y el fiador de los principiantes para que pasen adelante en su camino, y no se vuelvan atrás cuando les diere el olor de los ajos y cebollas, y les vinieren á la memoria las ollas que solian comer en Egipto. Porque así suele suceder, que olvidados muchas veces de la miseria de la esclavitud pasada, toman fastidio con el maná que baja del cielo, y desean aquellos manjares groseros de que entonces se hartaban. Quiero decir, que el temor, así como es el que dió principio á nuestra justificacion, y nos arrancó de los temores del mundo y de los deleites de la carne; así es á los principios el fiador para no volver á ellos hasta que se perfecciona y se hace robusta la caridad. Y así despues de haber andado los pasos que habemos declarado, conviene afirmarse y fortalecerse en el temor de Dios. Lo cual deseaba y pedia

4 Ad Col., c. 3.

el santo profeta cuando decia 1: Confige timore tuo carnes meas: Enclava, Señor mis carnes con lu temor; conviene á saber para que vo esté firme y fijo en tu servicio. Y lo mismo significó el Eclesiástico cuando dijo : Hijo, cuando te determinares de servir á Dios, está firme en la justicia y en el temor, y apareja tu alma para la tentacion; y porque este santo temor no solamente es bueno para los principiantes, sino para todos estados y para todas edades, añadió luego el Espíritu santo: conserva siempre y guarda el temor de Dios. v persevera en el hasta la vejez.

Este temor suele ser de cuatro maneras, segun que decíamos arriba, que habia cuatro motivos diferentes para aborrecer las culpas: porque el uno nace de temer á Dios por la pena con que castiga á los malos, segun que dijo el Salvador 3: No querais temer aquellos que quitan la vida al cuerpo, y no se la pueden quitar al alma, sino antes temed à aquel que puede condenar el cuerpo y el alma à la pena del infierno. Lo segundo, podemos temer á Dios porque nos puede privar de la gloria; y así dijo san Bernardo, que el primer temor es de no ser atormentados en el infierno, y el segundo de no ser privados de la vision de Dios en la gloria. Este segundo género de temor hace sola esta ventaja al primero, que puede hacer un jornalero á un esclavo; porque el jornalero teme perder la paga de su trabajo, mas el esclavo como trabaja sin esperanza de ganar jornal, no tiene temor sino á los azotes y al castigo. Y aunque esto es así; pero el uno y el otro temor es servil y fundado en interés, y por eso dijimos arriba, que los dos se reducen á un mismo motivo de aborrecer las culpas, que es el temor de la pena.

En conformidad de esto el bienaventurado santo Tomás tratando de este punto, distinguió tres maneras de temor tan solamente, conviene à saber ': Temor servil, temor filial, y temor inicial, que es medio entre estos dos, v va saliendo del temor servil, y dando principio al que llamamos filial. Porque si alguno, dice este Santo, se convierte à Dios por el temor del castigo y de la pena, ese temor es de esclavos, y por eso se llama servil; pero si se convierte á Dios por el temor de la culpa, ese es temor de los hijos, y por eso se llama filial, porque

<sup>2</sup> Eccles. 2. <sup>3</sup> Mat. 10. <sup>4</sup> S. Thom. 2, 2, q. 19, art. 2. 1 Paal. 118.

así como es propio de los esclavos temer el castigo, así es propio de los hijos el temor de dar enojos á su padre. Suele tambien suceder muchas veces, que se convierte uno á Dios por el temor de la culpa, ayudándose tambien del temor de la pena: y este temor así como está en medio de los dos sobredichos, así participa algo del uno y del otro, y llamase temor inicial, porque da principio al temor filial, y tiene algo del temor servil, y tambien porque es temor nacido de caridad principiante y menos perfecta, que por su flaqueza tiene necesidad de arrimarse algunas veces y sustentarse en el temor de la pena, hasta que la perfecta caridad echa del todo fuera á este temor, y se queda el temor de los hijos puro y fundado en solo amor. Pues cuando decimos que el paso último de esta primera jornada es arraigarse y fundarse en el temor, no entendemos del temor servil, el cual es el que suele dispertar los pecadores á la penitencia, ni tampoco del temor filial, que es propio de la caridad perfecta, sino de aquel temor medio, que habiendo ya dado entrada á la caridad, y principio al amor que se debe tener á Dios como à Padre, se vale y ayuda tambien del miedo de la pena, tanto mas cuanto está mas á los principios, y mas imperfecta y flaca la caridad; y así lo declaró nuestro santo Padre en el segundo preludio del quinto ejercicio, cuando dijo ': El segundo demandar lo que quiero; será aquí pedir interno sentimiento de la pena que padecen los daños, para que si del amor del Señor eterno me olvidare por mis faltas, á lo menos el temor de las penas me ayude para no venir en pecado.

Cuanta fuerza tenga este temor en el corazon de los hombres, bien claro se ve si consideramos lo que hacen para no morir, puestos en peligro de muerte, siendo finalmente forzoso el morir. ¿A qué trabajo no se ponen? ¿Qué remedio por áspero que sea no admiten? ¿qué pérdida tienen por grande á trueque de no perder el vivir? ¿ y de que ganancia hacen caso si es con peligro de morir? Pues, como dijo el Salvador, ¿qué le aprovecha al hombre ganar todo el mundo, sí es con pérdida y detrimento de la vida? Porque ¿de qué sirve el mundo ganado, si el que lo ha de gozar queda perdido? El santo Job comparó el temor de Dios á las olas hinchadas del mar, cuando dijo:

<sup>1 1.</sup>º Semana, n. 71.

Temia vo á mi Dios, como á las olas hinchadas del mar, y su peso no le podia sostener. Los que han navegado saben cuan furioso es este elemento, cuando levanta las olas hasta el cielo, y las abaja hasta el abismo, cuando brama alterado de los vientos, y amenaza la muerte á los que se han atrevido á pisar sobre él; cuando el navío está forcejando con los vaivenes para arrojar de sí y entregar á la mar los que habia recibido debajo de su amparo; cuando gritan los pasajeros, y con el temor de la muerte presente arrojan à la mar todas sus riquezas, pierden todos sus trabajos, mal logran sus empleos, y se desposeen de aquellos bienes, que solo por poseerlos se atrevie ron à tan evidente peligro. Pues por esta causa el santo Job queriendo encarecer su temor, dice: Temia vo á Dios, como cuando se levantan y se hinchan las olas del mar. Sobre las cuales palabras dice san Gregorio ': Cuando las olas hinchadas están encima y amenazan la muerte, entonces los navegantes ningun cuidado tienen de lo tem poral, ni se acuerdan de los regalos ó deleites de la carne; aquellas mismas cosas, por las cuales se determinaron á tan larga navegacion, las arrojan del navío, y ninguna cosa hay que no la desprecien con el desco y amor de vivir. Pues luego aquel se dirá que teme á Dios como á las olas hinchadas del mar, que con el deseo de la vida verdadera desprecia todo cuanto posee en este mundo. Y aunque es muy grande este encarecimiento, que dijo el santo Job, no es menor el del santo rey David, ni significó menos la fuerza de este temor cuando dijo 3: Enclava, Señor, mis carnes con tu temor. Porque, como dice san Basilio , así como aquellos que tienen fijados con clavos los miembros del cuerpo, no pueden moverlos para ninguna accion; así tambien aquellos cuya alma está poseida del temor de Dios, huven y se apartan de toda ocasion de pecado, y de ninguna manera se mueven por ella por importuna y molesta que sea. Pues para criar y conservar en nosotros este santo temor, ayuda mucho la consideracion del juicio final, y para este mismo fin puso nuestro santo Padre la meditacion del infierno. Este temor se debe siempre templar con la esperanza, para que no venga en desesperacion, como lo aconsejó el Eclesiástico cuando dijo \*: Los que temeis á Dios, esperad en él.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Greg. 21 mor., c. 17, <sup>2</sup> Psal, 118, <sup>3</sup> Basil. in psal. 33. <sup>4</sup> Eccles. 2,

## CAPÍTULO XXV.

CONCLUSION DE LO DICHO EN LOS CAPÍTULOS PASADOS.

Estos son los cinco grados de esta primera subida; ó podemos decir, que son como cinco torres repartidas en este camino, á donde debe cada uno mirar y encaminarse en los principios de su conversion mientras anda esta primera jornada de la via purgativa. Y son cinco dictámenes ó propósitos principales, á que se reducen todos los demás propósitos ó sentimientos particulares que pueden ayudar á los principiantes á purificar su alma de las culpas de la vida pasada, los cuales están tan trabados entre sí, y tan subordinados y dependientes de los primeros los que se siguen despues de ellos, como lo suelen estar en un camino de las primeras jornadas las que están mas adelante, que no se puede llegar á las segundas sin haber ya caminado las primeras. Porque ¿qué cosa hay mas propia y natural de un hombre que vuelve sobre sí despues de haberse perdido, que poner las mientes y el cuidado en el término y fin de su camino, á donde habia de ir, y de donde se descaminó, y determinarse á tomar otro camino que le lleve á él, como dijo el santo Profeta 1: Cogitari vias meas, et converti pedes meos in testimonia tua? He reparado, dice, en mis caminos, y advertido que iban errados, y volví mis pasos hácia tus mandamientos. Y quien se determina de desandar lo mal andado, y buscar camino para alcanzar su último fin, no puede dejar de aborrecer y arrepentirse de los pasos errados que le apartaron de él, que es lo mismo que aborrecer los pecados que nos apartaban de nuestra salvacion y bienaventuranza, y nos llevabaná eterna condenacion : y quien aborrece los pecados, es fuerza que se resuelva de no volver á ellos, y quien trata de veras de la enmienda, ha dè quitar las ocasiones de las recaidas. Y porque en todo esto hay muchas dificultades, y pasos muy peligrosos y reshaladizos, es menester que se afirme y <sup>1</sup> Ps. 118.

sustente en el temor de Dios, entre tanto que la caridad se hace robusta y perfecta; que cuando lo sea ella le unirá con Dios con los clavos del amor, mas fuertemente que lo pudiera estar con los del temor.

A estos cinco propósitos y dictámenes, y por este mismo órden fué introduciendo prácticamente nuestro santo Padre á los principiantes en los ejercicios de la primera semana; porque el amor del último fin, y determinacion de conseguirle cuanto es de nuestra parte, y el modo de caminar à él por el camino de la indiferencia, tomando y deiando las criaturas como nos ayudaren ó desayudaren para este intento; esto es todo lo que se pretende en la meditación del fundamento. El dolor de los pecados con todos los motivos loables y provechosos que nos pueden mover á él, está practicado en el ejercicio de las tres potencias, y en el de los pecados. La enmienda para lo de adelante se pide en los mismos dos ejercicios, y particularmente en los coloquios. y expresamente se propone en el coloquio del segundo ejercicio de los pecados. El huir las ocasiones con conocimiento de lo que es el mundo para aborrecerle, y huir de sus vanidades y engaños, es uno de los principales frutos de las dos repeticiones, que se viene á coger en el fervor de los tres coloquios que se hacen en ellas. Lo último, que es el temor, para tenerle como por resguardo y fiador en caso que se resfriase la caridad, es todo el intento del ejercicio del infierno.

Estos cinco sentimientos ó propósitos es lo que se desea, y lo que se pretende, y lo que se busca por medio de estos ejercicios, y lo que dijo nuestro santo Padre en la anotacion cuarta, que unos son mas tardos y otrôs mas prontos para hallarlo. Esto es aquello, sin lo cual no ha de quedar ninguno de los que se ejercitan, y en órden á lo cual se ha de tomar mas ó menos tiempo, pero todo lo que fuere necesario: y mas ó menos meditaciones, estas ó aquellas, pero todas las que fueren menester, y las que se juzgaren por mas convenientes para alcanzarlo. Y el que da los ejercicios debe mirar con atencion, en cual de estos propósitos está mas flaco su ejercitante, para cargar allí la mano, y darle meditaciones mas vivas y eficaces que le ayuden á repararse y tomar fuerza en él. Porque no ha de pensar nadie que ha hecho los ejercicios de la primera semana, porque medita estos

puntos ó estas materias que se señalan en ella, sino porque trata de alcanzar estos propósitos, y de arraigarse cada dia mas y aprovecharse en ellos, y porque se examina á sí mismo, y se prueba cuanto tiene y cuanto le falta de ellos para buscar medios y caminos, ejercicios y meditaciones para alcanzar lo que le falta. Y cada uno se persuada, que la tibieza ó flaqueza en estos afectos le hará tanta falta para crecer despues en espíritu, cuanta falta es la flaqueza de los cimientos para el edificio que ha de subir y cargar sobre ellos: y que sino es en alma bien purificada no se puede reformar con primor la imágen de nuestro Salvador, que es lo que se pretende en las semanas siguientes.

### CAPÍTULO XXVI.

DE LAS VIRTUDES QUE SE HAN DE BJERCITAR EN LA PRIMERA SEMANA Y VIA PURGATIVA.

Habiendo tratado hasta aquí de los dictámenes y propósitos que se han de procurar sacar de los ejercicios y meditaciones de la primera semana, y del órden que se debe guardar en ellos, resta decir de las virtudes que se han de ejercitar, que son propias de los incipientes y de la via purgativa. Porque para purificar el ánima no bastan dictámenes y propósitos, si no se llega á la ejecucion; y por eso decíamos arriba, que los pasos con que se hace el ejercicio espiritual, son de parte del entendimiento, el conocer la voluntad divina, cuanto á la disposicion de nuestra vida, y santidad y pureza de nuestras acciones, y de parte de la voluntad, el proponer y el ejecutar. En esta ejecucion se debe tambien guardar su cierto órden; así como dijimos que se ha de guardar en el proponer. De manera, que así como para levantar un edificio, es menester proceder ordenadamente, porque no se puede hacer la techumbre antes que los fundamentos; así tam-

bien es cierto, que entre las virtudes hay unas que son como fundamentos, y sín las cuales no se pueden alcanzar otras, y que las primeras disponen y facilitan el ejercicio de las que siguen, y generalmente vemos esto en todas las artes, que es necesario proceder con cierta traza y órden para conseguir el intento de ellas, la cual si guardaran los que tratan de su aprovechamiento espiritual, por ventura sacaran mayor fruto de sus ejercicios.

Habiendo pues de guardar alguna traza y órden en el ejercicio de las virtudes, la razon pide que empecemos por aquellas, que por una parte sean mas acomodadas al estado y disposicion en que cada uno se halla, y por otra tengan tanta correspondencia y trabazon con las demás virtudes y con todo el discurso de la vida espiritual, que recogiendo toda la atencion á una sola virtud se ganen de camino todas, y ejercitándose en una, sin echarlo de ver se ande todo el camino hasta tomar puerto en la union con Dios. Veamos pues ahora qué • virtudes son aquellas en que los incipientes deben poner todo su cuidado y á que deben aplicar toda su atencion para conseguir el intento de esta primera jornada. Y digo que conforme á la doctrina de nuestro santo Padre, en la primera semana y estado de los incipientes se debe uno ejercitar en la guarda de la celda; esto es, en la soledad y silencio, porque demás que son virtudes que tienen cuerpo, y por eso mas acomodadas para los menos ejercitados, tienen su correspondencia con todas las virtudes, y ayudan y acompañan en todas las jornadas de la perfeccion, y en todos tres estados de principiantes, proficientes y perfectos. Porque la soledad preocupa el tiempo, mortifica los afectos, adormece las pasiones, desvia las ocasiones, quita los cuidados, serena las potencias, y desocupando el alma de todas las criaturas, la dispone para acercarse mas y unirse con Dios. El silencio es el freno de todas las pasiones, y la guarda de la devocion y del fervor, y la llave con que el hombre interior está recogido y encerrado dentro de sí mismo; y como dijo san Diadoco 1: Præclara res est silentium, nihilque aliud, quam mater sapientissimorum cogitatuum. Excelente cosa, dice, es el silencio, y no es otra cosa, sino madre de sapientísimos pensamientos. Pues como quiera que todo el

<sup>1</sup> S. Diad., c. 70.

ejercicio de las virtudes se gobierne por los pensamientos, y la primera entrada de la gracia sea por el pensamiento, bien se ve cuanto importa el silencio para alcanzar las virtudes, pues es madre de buenos pensamientos. Y como de ordinario la flaqueza en las ocasiones, y las caidas en las tentaciones procedan de no estar uno atento á las razones eternas, ni armado y prevenido con buenos pensamientos; bien se ve cuanto daño hace para esto el mucho hablar, de donde nace traer el espíritu divertido y fuera de sí, y como dice el mismo Santo i, es causa de que el espíritu Tempestivis et opportunis cogitationibus privetur. Esto es, que no esté atento á los pensamientos que pide el tiempo, y la ocasion. De lo cual se ve que la soledad y el silencio ayudan de muchas maneras, como está dicho, á conseguir la perfeccion.

Y no menos toca á esto á los que por razon de su profesion son llamados particularmente á tratar y conversar con los pueblos, y reducir las almas á su Criador, ni por eso se han de olvidar de estas. virtudes, ni tenerse por menos obligados á la guarda y ejercicio de ellas. Porque si miramos su propio aprovechamiento, no menos las han menester, sino tal vez mucho mas, cual los solitarios: y si miramos el aprovechamiento de sus prójimos, tienen razones particulares para procurarlas, que no tienen los solitarios. Porque los monjes v anacoretas, de tal manera entran en la soledad, que se quedan siempre en ella; pero los que tienen obligacion de salir á tratar con los hombres por el bien espiritual de los mismos hombres, de tal manera se han de retirar á la soledad, que à sus tiempos han de salir de ella, y cuando salen han de llevarse consigo la misma soledad, y traerla á las ciudades, y á las calles y plazas, y al concurso de los pueblos y gente. Porque así como el que anda de ordinario derramado y distraido, si alguna vez se recoge á su celda, allá se lleva consigo el ruido de las plazas y de las ciudades; así el que á sus tiempos es amigo de su recogimiento, cuando sale á las calles y á las plazas se lleva consigo la soledad; porque estando entre los hombres no tiene delante sino á solo Dios, y hablando con los hombres habla de Dios y á honra de Dios, como decia de sí el Apóstol 3: Sicut ex Deo, vel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Diad., c. 70. <sup>2</sup> II Ad Cor. 12.

coram Deo in Christo loquimur: Hablamos á honra de Jesucristo palabras como recibidas de Dios, y dichas en la presencia y acatamiento de Dios. Lo mismo que he dicho de la soledad, digo tambien del silencio. Porque los solitarios guardan el silencio para nunca hablar; pero aquel á quien Dios ha encomendado el ministerio de la palabra, ha de guardar el silencio para sazonar con él sus palabras; porque la sal de las palabras es el silencio. El que no sabe callar el tropel de sus pensamientos, le declara tambien de tropel y desordenadamente, y así su razonamiento es sin gravedad, sin peso, sin eficacia y sin sahor, y por eso no sabe hablar quien no sabe callar. Luego el silencio es el que da su punto y sazon á las palabras. Sea pues el primer cuidado de los que tratan de su perfeccion, acostumbrarse á la soledad y al silencio, cada uno segun y cuanto permite su estado y el espíritu de su vocacion, y el que no ha grangeado en esto ningun caudal, haga cuenta que no ha entrado por la primera puerta de los ejercicios, como declararémos mas de espacio en los capítulos siguientes.

#### CAPITULO XXVII.

QUE LOS INCIPIENTES, QUE ESTÁN EN LA VIA PURGATIVA, SE DEBEN BJERCITAR EN LA GUARDA DE LA SOLEDAD.

Cuenta de sí mismo Paladio, que hallándose una vez combatido de una profunda tristeza, y desanimado á proseguir el ejercicio y lucha espiritual en que estaba, se fué á san Macario, y le dijo: Padre, mis pensamientos me afligen, porque me dicen que me vaya del monasterio, porque aquí ni hago nada, ni me aprovecho nada. Y el Santo le dijo: Responde á tus pensamientos: Propter Christum custodio hos parietes: estoy guardando estas paredes por amor de Jesucristo. Respuesta muy sabia y de maestro de mucha experiencia. Porque juzgo q ne no hay hombre tan imperfecto y tan poco ejercitado, que

ya que no pueda ser señor de sus pensamientos y de sus afectos para emplearlos en la contemplacion de Dios, por lo menos no lo pueda ser de sus movimientos corporales para hacerse fuerza y estar fijo en la guarda de su celda. Demás de esto dió á entender, que las paredes de la celda eran un tesoro tan grande, que todo un hombre estaba bien ocupado en solo guardarlas. Y que los demonios ponen tanto cuidado en robarnos estas paredes, que ningun cuidado y vigilancia sobra para guardarlas, y que cuando no hagamos mas que estarnos á vista de nuestras paredes, será tanto el fruto espiritual que deaquí sacarémos, que sin duda Cristo señor nuestro se dará por bien servido de que por su amor y respeto nos ocupemos en esto. Y nuestro santo Padre en la anotacion veinte, tratando de los que han de hacer todos los ejercicios, dice ': En los cuales por via ordenada, tanto mas se aprovechará, cuanto mas se apartare de todos amigos y conocidos, y de toda solicitud terrena; así como mudándose de la casa donde moraba y tomando otra casa ó cámara para habitar en ella, cuanto mas secretamente pudiere, etc.

Los provechos que trae esta soledad y apartamiento, los reduce nuestro santo Padre á tres, acomodados á los tres estados de los incipientes, proficientes y perfectos, con que se prueba claramente, que en todos tiempos es provechosa la soledad y el recogimiento. Cuanto á lo primero no se puede dudar, sino que es de grande importancia en los principios de la vida espiritual, retirarse de amigos y conocidos, y recogerse á la quietud de la celda para sanar de las dolencias y achaques de la vida pasada. Bien dijo Plutarco, que por muchas causas las enfermedades del alma son mas graves y mas peligrosas que las del cuerpo, pero por una muy particularmente, y es que los que tienen alguna enfermedad corporal, luego se recogen y se quietan, y se echan en su cama persuadidos, como es la verdad, que la primera medicina y la mejor, es la quietud, sin la cual los demás remedios hacen poco ó ningun provecho; y si hay tal vez alguno que no quiera recogerse ni quietarse, sus deudos y sus amigos le tienen por frenético, y le llevan por fuerza á la cama, teniendo por anistad v por beneficio hacerle en este caso esta vio-

4 Anot. 20.

lencia. Pero ¿quién hay que tenga esta providencia con los que tienen enfermedades espirituales? De donde vemos un número sin número de hombres incitados de la avaricia, encendidos de la ira, abrasados de la lujuria, ciegos con la ambicion, los cuales discurren libremente por las calles y por las plazas agravando cada dia mas sus enfermedades con las ocasiones, sin haber quien los exhorte ni quien los haga fuerza. Sea pues el primer cuidado de los que tratan de la salud de su alma recogerse á la quietud de su celda; la cual como dijo san Basilio ', es como la enfermería del Médico del cielo, donde se han de curar todos los que salen heridos de la guerra de sus pasiones, y es tan saludable la sombra de la celda, que todos los que se ponen debajo de ella quedan sanos de cualquiera llaga ó herida del hombre interior. Y por eso esclama el mismo Santo con admiracion: O celda, morada sin duda espiritual, porque tú haces de los soberbios humildes, y de los golosos templados, á los iracundos los haces mansos, y á los que son aborrecibles los vuelves amables y amorosos, y fervorosos en la caridad: tú pones freno á la lengua, y ciñes el cuerpo con el cíngulo de la castidad, tú conviertes la liviandad en gravedad, y las palabras vanas y chocarreras en silencio; pues ¿qué cosa puede ser mas maravillosa que esta? Porque si hubiera unos baños que sanasen de todas enfermedades á los que entraren en ellos, ; con qué ansia y cuan de lejos vinieran los enfermos, sin perdonar á ningun trabajo ni gasto para encerrarse en ellos, y gozar de este beneficio! v tenemos de nuestras puertas adentro la sanidad del espíritu sin caminos ni peregrinaciones, sin gastos ni espensas, y tan adentro de nuestras puertas, que en saliendo de ellas la perdemos, y con todo eso no la procuramos, siquiera por hacer esperiencia en qué consiste esta virtud y eficacia de nuestras paredes para mudar un hombre totalmente, v hacerle de vicioso virtuoso, y de carnal espiritual.

Y si bien lo miramos, esta eficacia consiste en dos cosas. Primera, en que la soledad nos limpia de las culpas pasadas. Segunda, que nos previene y guarda de las venideras, apartándonos de la ocasion; y como estas dos cosas sean tan propias de la via purgativa, así lo es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Basil, de laud celæ.

tambien este ejercicio del retiramiento y soledad. De lo primero dice Contemptus mundi ': Ninguno es digno de consolacion celestial, sino el que se ejercita con diligencia en la santa contricion; y si quieres arrepentirte de corazon entra en tu retiramiento, y destierra de ti todo bullicio del mundo, segun que está escrito: reprendeos en vuestros retraimientos: en el recogimiento hallarás lo que pierdes muchas veces por defuera, etc. Allí halla el alma arrovos de lágrimas con que se lava todas las noches, para que sea tanto mas familiar à su Hacedor, cuanto mas se desviare del tumulto del siglo. Y la causa porque en la soledad se halla la compuncion, es la que dijo el glorioso y bienaventurado san Basilio: Porque la soledad convierte la liviandad en gravedad, y la chocarrería en silencio, y no hay otra cosa mas contraria á la compuncion, que la vana alegría, como en otra parte dijo el mismo Autor. Si quieres, dice 2, aprovechar algo, consérvate en el temor de Dios, y no quieras ser muy libre, mas con disciplina refrena todos tus sentidos, y no te dés á vana alegría; date al remordimiento de corazon, y hallarás devocion: la compuncion descubre muchos bienes, que la soltura suele perder en brcve tiempo. Y por esta causa nuestro santo Padre entre otras leves rigurosas que pone á los que están en la via purgativa, una de ellas esº: No reir ni decir cosa motiva á risa. Pues si la alegría vana y la distraccion de los sentidos, es el mayor impedimento de la compuncion, ¿qué otra cosa puede haber que mas ayude para alcanzarla, que la soledad, por quitar todas las ocasiones de la vana alegría, y poner peso en el corazon y recoger los sentidos?

Lo segundo, ayuda tambien en grande manera la soledad para no cometer otras culpas de nuevo. Porque nuestras pasiones tanto son mas dificultosas de sujetar y de vencer, cuanto mas se irritan y embravecen con las ocasiones; y cuando se las quitamos de delante se suelen quietar y adormecer. Y así como las bestias fieras trayéndolas la mano blandamente, y halagándolas se déjan atar; así ellas no estando irritadas con el objeto presente, dan lugar á la razon para que las enfrene y reprima. Para esto es menester guardar con toda diligencia las puertas de nuestros sentidos, especialmente los ojos, oidos y lentatoro I, c. 20. 2 Contemptus mundi, lib. 1, c. 21. 3 1.4 Semana, n. 90 .

gua'; porque tal vez no entre por alguna de estas puertas algo que despierte é inquiete estas fieras que tenemos encerradas dentro de nosotros; las cuales como se sustentan de lo que se ve y se oye y se habla, quitandoles este sustento, se enflaquecen y pierden las fuerzas para derribarnos. Pues si es de lanta importancia el poner guarda en los sentidos, ¿cuánto mas fácil es y mas seguro encerrarlos á todos juntos debajo de esta sola llave de la soledad y encerramiento, que no andando fuera de él haber de pelear de por sí con cada uno de ellos? Y siendo esto asi no sé como la vana curiosidad y la concupiscencia de los sentidos nos promete falsa seguridad y nos saca con engaño del recogimiento. ¿ Para qué quieres yer, dice Contemptus mundi?, lo que no le conviene desear ni tener? El mundo se pasa, y sus deleites, los deseos sensuales nos llevan á pasatiempos, mas pasada aquella hora, ¿qué nos queda sino derranamiento de corazon y pesadumbre de conciencia? La salida alegre muchas veces causa triste y desconsolada vuelta, y la alegre tarde hace triste mañana, y así todo gozo carnal entra blando, mas al cabo muerde y mata. Es pues necesario á los que empiezan, para no ser vencidos en esta pelea de los vicios, escoger el campo que mas fuere en su favor, que no es otro, sino la soledad y el retiramiento. Y de estos mismos principios, de donde nace esta necesidad, nace tambien la dificultad; porque el hombre carnal v acostumbrado á los deleites de los sentidos, siente tristeza en abstenerse de ellos, y como no percibe las cosas del espíritu, así no halla dentro de sí ni de su recogimiento con qué alegrarse. Y de aquí es, que nuestro santo Padre á los que están en este estado no los exhorta al retiramiento con los provechos espirituales que han de sacar de él, porque estos remite á la experiencia, y antes de experimentarlos no los conocen, y solamente sienten la pena de apartarse de lo que les daba gusto; y así les pone solamente delante el mérito que tendrán de mortificarse, y dice así !: Del cual apartamiento se siguen tres provechos entre otros muchos principales: el primero es, que en apartarse hombre de muchos amigos y conocidos, asimismo de muchos negocios no bien ordenados, por servir y alabar á Dios nuestro señor, no poco merece delante su divina Majestad.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 3, c. 1, § 4. <sup>2</sup> Contempt. lib. 1, c. 20. <sup>3</sup> Anot. 20.

# CAPÍTULO XXVIII.

QUE LA SOLEDAD AYUDA TAMBIEN Á LOS PROFICIENTES Y Á LOS PERFECTOS.

No solamente ayuda la soledad y el recogimiento á los que empiezan, para curar sus enfermedades, sino tambien á los que se aprovechan para el ejercicio de las virtudes, y álos perfectos para la union con Dios; porque animados los principiantes al recogimiento, como se animan á cualquiera otra mortificacion ó aspereza corporal, con la ganancia de su merecimiento y con el interés del galardon, empiezan luego á sentir los efectos tan saludables de este ejercicio; de manera que cuanto al principio lo rehusaban, tanto despues lo apetecen y lo abrazan. Porque bien dijo el que dijo 1: El rincon usado se hace dulce, y el poco usado causa fastidio: si al principio de tu conversion guardares bien el recogimiento, serte ha despues dulce amigo y gratísimo consuelo. Y los efectos que se experimentan de este retiramiento y soledad, son tiempo desocupado, ánimo quieto, entendimiento alumbrado, y voluntad desapasionada para elegir en todas las cosas lo que fuere de mayor servicio y gloria divina, que todas son cosas muy necesarias para aprovechar en las virtudes á los que van en la via iluminativa.

Porque primeramente se halla uno sobrado de tiempo y libre de cuidados, y conoce claramente que los que se nos dan por amigos son los que nos roban el tiempo y el corazon, que son los mayores tesoros que tenemos; y si esto fuera para negocios de importancia, aun era menester dar el primer lugar al ejercicio de la oracion, y como se suele hacer cuando hay pleito de acreedores, darle su grado y antelacion, como á negocio de mas importancia. Pero ¿ qué diré? que pláticas vanas y negocios inútiles nos llevan el tiempo, el cual si rescatásemos con el retiramiento, nos sobraria para el estudio y para la

<sup>1</sup> Contempt. mundi, lib. 1, c. 20.

oracion; y así dijo uno 1: Si te apartares de pláticas superfluas, y de andar en balde, y de oir nuevas y murmuraciones, hallarás tiempo suficiente y aparejado para pensar en buenas cosas.

Del tiempo desocupado y de la copia de buenos pensamientos nace el ánimo quieto y tranquilo, porque lo que turba el corazon, ¿qué otra cosa es sino el tropel de los pensamientos que resultan de lo que se oye y se ve? Y por eso dijo el mismo \*: Pues te huelgas en oir algunas veces novedades, conviene que sufras que te venga turbacion del corazon.

Del ánimo quieto se sigue el entendimiento alumbrado. Porque así como la luz corporal está mas limpia y clara en el aire cuando está puro y sereno, que no cuando está mezclado de vapores y nieblas. así la luz espiritual resplandece mas en el espíritu quieto, que en el inquieto y turbado. En esta quietud y con esta luz y claridad se va purificando y perfeccionando el espíritu, y alcanzando cada dia mavor conocimiento de la verdad, y mayor inteligencia y gusto de las escrituras. Porque lo que dijo el Filósofo, que el alma con la quietud se hace sabia, dijo bien; y lo mismo afirma en nuestro propósito el Santo que dijo: En el silencio y sosiego se perfecciona el ánima devota, y aprende los secretos de las Escrituras; porque los afectos y sentimientos de la sagrada Escritura son muy semejantes á los que siente el alma dentro de sí, y sus verdades se represenian en el espíritu quieto y limpio, como en un espejo claro y resplandeciente. Pues siendo esto así que la meditacion de las Escrituras ayuda tanto para el ejercicio de las virtudes, y que para esta segunda jornada es tan necesaria la luz que por eso se llamó iluminativa, y el recogimiento y soledad nos dispone tanto á la luz v á la quietud, y á penetrar las Escrituras, bien se ve cuan provechoso medio y eficaz será este para los que están en el estado de los proficientes.

De este estado es muy propio tambien el ejercicio de las elecciones, como verémos en su lugar, esto es, escoger lo bueno en comparacion de lo malo, y lo mejor respecto de lo menos bueno, así en el estado de la vida, como en todas las acciones particulares, y para que sea esta eleccion sana y acertada, ninguna cosa se requiere mas que ha-

Contempt. lib. 1, c. 20.

cerla en tiempo tranquilo: Y tiempo tranquilo, dice el santo Padre 1, que es, cuando el ánima no es agitada de varios espíritus, y usa de sus potencias naturales libera y tranquilamente. Pues si la soledad y reliramiento ayuda tanto para alcanzar esta quietud y tranquilidad, mucho avudará sin duda para las elecciones. Y como nuestro santo Padre enderezaba principalmente este su libro ': Para vencerse el que se ejercita á st mismo, y ordenar su vida sin determinarse por afeccion alguna que desordenada sea, como está en el título de él; así entre todos los provechos que trae la soledad á los proficientes, puso en particular el santo Padre este de quietar el alma para buscar y hallar lo que desea; esto es, la divina voluntad en todas sus acciones y determinaciones, y dice así \*: Que el segundo provecho del apartamiento es, que estando así apartado, no teniendo el entendimiento partido en muchas cosas, mas poniendo todo el cuidado en sola una, es á saber, en servir à su Criador y aprovechar à su propia alma, usa de sus potencias naturales mas libremente para buscar con diligencia lo que tanto desea.

El tercer provecho del retiramiento es para los perfectos que están en la via unitiva, donde claramente se descubre el magisterio con que nuestro santo Padre puso estos tres provechos acomodados á las tres jornadas de la vida espiritual, porque dice así: El tercero cuanto mas nuestra ánima se halla sola y apartada, se hace mas apta para se acercar y llegar á su Criador y Señor, y cuanto mas así se allega, mas se dispone para recibir gracias y dónes de la su divina, y suma bondad. Y es mucho de considerar el modo de hablar de que usa el santo Padre en estos tres provechos de la soledad. Porque en el primero solamente hace mencion de la soledad corporal, apartándose de amigos y conocidos, y de la dificultad que se siente en ella, y mérito que le corresponde, lo cual todo es propio de los que empiezan. En el segundo, de tal manera hizo mencion de la soledad y apartamiento corporal, que notó el provecho principal de ella, que es la soledad de espíritu, con la union del entendimiento á un solo cuidado. Porque, como dijo san Gregorio \*: ¿ Qué aprovecha la soledad corporal, si falta la del corazon? Porque el que vive apartado en los desiertos.

<sup>1 1.</sup>ª Semana, n. 96.

<sup>3</sup> Anot. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1°. Semana, n. 1.

<sup>4</sup> Greg., lib. 3 mor., c. 12.

y con pensamientos y deseos de tierra está en medio del alboroto y ruido de los pueblos, este no vive en soledad, y el que corporalmente está en mitad de los pueblos y vive entre los hombres, y con todo eso tiene libre el corazon del alboroto de los deseos terrenos, este tal no está en la ciudad; luego la soledad espiritual es la que se debe desear y estimar, y saberse ayudar de la soledad corporal para alcanzarla. Y esto es propio de los que se aprovechan.

Llegando á tratar de los perfectos, no hizo el santo Padre mencion de la soledad corporal, sino de la espiritual solamente cuando dijo: Cuanto mas nuestra alma se halla sola y apartada, etc. Lo cual es propio de los perfectos, los cuales aunque estén corporalmente entre los hombres y entre los negocios y cuidados espiritualmente están lejos de ellos. Como se pueda hacer esto declarólo muy bien aquel santo que dijo: Señor, esta es obra de varon perfecto, nunca aflojar la intencion de las cosas celestiales, y entre muchos cuidados pasar casi sin cuidado, no á manera de torpe, mas con una excelencia de libre voluntad, sin llegarse con desordenada afeccion á criatura alguna. Porque los hombres perfectos, aunque están libres de cuidados, mas no por eso son descuidados como lo son los ociosos inhábiles y enemigos del trabajo; sino antes al contrario estando muy atentos á los cuidados y negocios que son del servicio de Dios, pasan como sin cuidado, porque son superiores á todos los sucesos, y poniendo la atencion en solo el beneplácito divino, no se allegan á criatura ninguna con aficion desordenada. Y si es así que los varones perfectos no se acercan á las criaturas con aficion desordenada, síguese que están lejos de ellas, y así viven en soledad, porque si el alma que llega á este estado está tan levantada sobre sí, que está lejos de sí misma y lejos de su mismo cuerpo, con mas razon estará lejos de todas las demás criaturas, aunque viva cerca de ellas con el cuerpo. Este recogimiento y soledad espiritual, que es de tanto precio y estima, se cria y se conserva con la soledad y recogimiento corporal, y por eso en cualquier estado que se halle el varon espiritual debe retirarse y esconderse, y volverse á su quietud mientras no le forzase á otra cosa la obediencia ó la caridad, y el mayor servicio divino; porque tal vez andando por su voluntad entre la gente, no le arrebate el cuidado de

los negocios terrenos. Porque si bien es verdad que por tres veces conjuró el esposo á las hijas de Jerusalen ', que no despertasen á su esposa, pero esto se entendia hasta que ella quisiese.

### CAPÍTULO XXIX.

QUZ DESDE EL PRINCIPIO DE LA CONVERSION SE DEBE PONER MUCHO (UIDADO EN LA GUARDA DEL SILENCIO.

El silencio es el sustituto de la soledad, y tiene los mismos buenos efectos que ella, porque los amigos de hablar buscan siempre la compañía de los hombres, y los que callan, ó huyen de ellos ó están entre ellos como si estuvieran en el desierto. De la guarda de la lengua y de los pecados de ella está mucho escrito, que será cosa superflua trasladarlo aquí. Lo que hace á nuestro propósito es, que el silencio no menos que la soledad es una medicina general para todas las pasiones y vicios á los que empiezan, y á los que se van aprovechando grande ayuda para adelantarse en las virtudes y para crecer en la luz interior, y en los perfectos es el que les guarda el sueño para gozar quietamente de la union con Dios.

Para declarar y probar esto, ¿de qué otras palabras podemos usar mejor, ni de qué otras semejanzas y sentencias que de las que usa el apóstol Santiago, que tan de espacio trató este punto? Todos, dice 3, ofendemos en muchas cosas; pero si se hallare alguno que no ofenda en las palabras, este es sin duda varon perfecto, porque siendo señor de su lengua, lo es tambien de todas sus acciones, y gobernan do su lengua como con un freno, gobernará tambien todo su cuerpo. Y sino mirad lo que pasa en los caballos, que poniendoles un freno en la boca los tiramos á nuestra voluntad por donde queremos; y lo que mas es, las naves siendo tan grandes y movidas de vientos tan

poderosos, con todo eso son llevadas de una parte á otra con un pequeño gobernalle ó timon, donde y como quiere el que las gobierna: así tambien la lengua, aunque es en sí misma un miembro pequeño del cuerpo, no son pequeños, sino grandes los efectos que hace. ¿Qué cosa se podia decir mas á propósilo para probar que de solo el gobierno de la lengua depende el gobierno de todas las acciones ; y que solo con poner freno en la lengua se enfrenan todas las pasiones para obedecer a la razon? Y por el contrario, el desórden de la lengua levanta una llama dentro de nosotros, que dificultosamente se puede apagar. ¿ No ves, dice el mismo apóstol Santiago, como un pequenito fuego es bastante para abrasar una grande selva? pues nuestra lengua es fuego, que aunque en la cantidad es pequeño, en la fuerza y eficacia contiene en sí todas las maldades. Y es así verdad, que la muchedumbre de pasiones y deseos de nuestro corazon, es como una selva, que entre tanto que callamos es leña seca, pero no encendida: mas en hablando de las cosas que amamos ó aborrecemos, de las que deseamos ó tememos, se despiertan tanto los pensamientos, y se avivan tanto los deseos, y se enfrenan tanto las pasiones, que parece - que se abrasa una selva entera dentro de nosotros; y apenas, y con mucho trabajo, callando no podemos apagar aquel fuego ni quietar el corazon. Bien dijo san Ambrosio', que el que peca de mucho hablar es menester que se recoja y se encierre dentro de los términos de su corriente, y de las márgenes de su ribera. El rio que sale de madre presto se enturbia, y recoge todo el lodo y las inmundicias por donde pasa. Y es mucho de notar, que la primera comparacion de que usó Santiago es del fuego y esta de san Ambrosio es del agua, y los dos elementos por ser furiosos declaran bien la propiedad de la lengua. ¿ Qué cosa mas temerosa que un rio arrebatado que sale de madre? Roba las mieses, ahoga los ganados, derriba las casas, v recoge y lleva tras sí toda la basura que halla; y una lengua habladora que sale de regla, hace estos daños y mayores, porque ahoga los buenos pensamientos, asuela las virtudes, hace furiosa la ira y remueve cuanto cieno hay en el corazon; y esto es no tratando por ahora de los daños que hace en los otros, porque estos son innumerables. De

Ambros. 1. 1 offic.

· lo cual se saca, que la lengua tiene tal correspondencia con todos los vicios y pasiones y todos los vicios y pasiones con ella, que todos pintan luego y se descubren en la lengua, y apenas hay calentura interior que no salga luego á la boca, la cual habla de lo que abunda en el corazon; yal revés, tambien de lo que habla la lengua se despiertan y avivan las pasiones en el corazon. Y así como todas las enfermedades, por muchas y diversas, y por secretas que sean se descubren luego en el pulso, y por eso quien tiene buen pulso se juzga que está del todo sano, así porque todos los vicios se descubren en la lengua, el que la tiene buena, y no ofende en las palabras, se llama y es perfecto varon. Pero hay aquí una novedad muy digna de ser advertida para la cura de las enfermedades espirituales, y es, que en las enfermedades corporales toda la medicina no ha hallado remedio ni le hay para concertar inmediatamente el pulso y por medio de él componer los humores; mas en nuestro caso, así como de la mortificacion de las pasiones, depende el concierto de la lengua, así de la mortificacion de la lengua depende el concierto de las pasiones, y aunque segun esto la cura espiritual pudiera empezar por la mortificacion de las pasiones, ó por la mortificacion de la lengua, pero para los principiantes mas á propósito es empezar por la mortificacion de la lengua. Porque las pasiones son mas ocultas, y los movimientos que nacen de ellas son secretos y menos obedientes al imperio de la razon; pero los excesos de la lengua son manifiestos y mas sujetos á lo que manda la voluntad, y de aquí es. que la mortificacion de la lengua es ejercicio mas provechoso y mas acomodado para los principiantes para venir por medio de él á la mortificacion de las pasiones.

#### CAPITULO XXX.

QUE EL SILENCIO ATUDA AL EJEROICIO DE LAS VIRTUDES, Y Á
LA UNION CON DIOS.

No solamente es el silencio medicina de nuestras enfermedades, sino grande ayuda para aprovechar en las virtudes; porque escusa de palabras ociosas y superfluas, de lo cual se sacan dos utilidades muy propias del estado de los proficientes. La primera es, que tienen tiempo para sus ejercicios espirituales. La segunda, que tienen atencion, recogimiento, luz y devocion en ellos.

Cuanto á lo primero del tiempo, es cosa cierta como decíamos arriba, que si ganásemos solo el que se gasta en las palabras inútiles, nos sobraria para dar largas horas á la oracion. El bienaventurado san Bernardo ponderando aquella sentencia del Salvador 1: De cualquiera palabra ociosa que hablaren los hombres han de dar cuenta en el dia del juicio, dice así: Si palabra ociosa es aquella que se dice sin alguna causa razonable, ¿ qué razon pueden dar los hombres de lo que se dice sin ninguna razon? Ninguno de vosotros hermanos, tenga en poco el tiempo que se gasta en estas pláticas ociosas, porque es tiempo aceptable, y dia de salud. Dicen algunos: quiero hablar un rato para pasar tiempo. O pasatiempo, ó por mejor decir: O tiempo que pasa: y pásase aquel tiempo y aquella hora que te ha dado liberalmente la misericordia de tu Criador para hacer penitencia, para negociar el perdon, para alcanzar la gracia, y para merecer la gloria: ó pasatiempo, en que se pasa aquel tiempo en que habias de aplacar la piedad divina, apresurarte á la compañía angélica, suspirar por la herencia perdida, aspirar á la felicidad prometida, despertar la voluntad remisa, y llorar la maldad comelida: y otras muchas cosas que con grande espíritu y fervor dice allí este Santo, probando con ejemplo del labrador, del nego-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mat. 12 Bern. de triplici custodia, manus, linguæ, cordis.

ciante y de otros, que los que tienen tanta tarea, como tienen los que tratan de aprovecharse en el espíritu, no les sobra una hora de tiempo, y es forzoso perder muchas sino guardan con rigor el silencio. Y lo que peor es, que no solamente pierden el tiempo en que hablan, sing tambien el tiempo en que oran. Porque sus oraciones salen tibias y distraidas, que ni tienen entendimiento para discurrir, ni voluntad para sentir, y pueden decir con verdad ': Mi corazon me ha desamparado, y la lumbre de mis ojos no está conmigo, porque el corazon del hombre es fugitivo, y si halla abierta esta puerta de la lengua se va tan lejos que si empezamos á llamarle á la entrada de la oracion, no basta toda la hora para que vuelva á nosotros ni se halle presente à lo que meditamos. Por otra parte la gracia de la devocion es tan delicada, que presto se evapora y desaparece si el vaso en que se infunde no está muy cerrado. Y esta es una de las causas principales porque ha menester sentarse solitario y callar el que se ha de levantar sobre sí.

Veamos lo que acerca de este punto dice el autor de Contemptus mundi; el cual en una parte dice así 2: ¿ Qué es la causa que tan de gana hablamos y platicamos unos con otros, viendo cuan pocas veces volvemos al silencio sin daño de la conciencia? La razon es, que por el hablar buscamos ser consolados unos de otros, y deseamos aliviar el corazon fatigado de pensamientos diversos, y tomamos placer de pensar y hablar de las cosas que amamos ó nos son contrarias. Mas ; ay dolor ! que muchas veces vanamente y sin fruto, porque esta exterior consolacion gran detrimento es de la interior y divina. Y en otra parte dice: Hijo, preciosa es mi gracia, no sufre mezcla de cosas estrañas ni de consolaciones terrenas. Mucho conviene desviar todos los impedimentos de la gracia, si deseas recibir en tu ánima su influencia. Busca lugar secreto, huélgate de morar contigo, deja las pláticas y ora devolamente á Dios para que te dé compuncion de corazon y pureza de conciencia. Y mas abajo dice: El ánima flaca no entiende aun que cosa sea tener el corazon apartado de toda cosa, ni el hombre animal conoce la libertad del hombre interior. Mas si quiere ser verdadero espiritual, conviene que <sup>1</sup> Psal. 37, 11. 2 Contempt. mundi, lib. 1, c. 10.

Digilized by Google

renuncie los de lejos y los de cerca, y se guarde de todos y mas de sí mismo.

Todo lo dicho prueba cuan necesario sea el silencio para los que se han de aprovechar en espíritu y mucho mas lo es para los que han llegado á la perfeccion y tratan de la contemplacion y via unitiva, cuyo estado y quietud, y modo de orar y de tratar con Dios se llama silencio por la semejanza que tiene con el silencio corporal. De este silencio declaró san Gregorio, lo que se dice en el Apocalípsi: Que cuando se abrió el séptimo sello se hizo silencio en el cielo como por media hora. Porque este cielo, dice este Santo, es el ánima de los varones perfectos, que levantándose por la contemplacion à las cosas celestiales, y retirándose del ruido de los pensamientos, y libre de los deseos y afectos de la tierra, estando firme y quieta en Dios, se dice que está en 'el silencio, y este silencio no dura mas que media hora, porque en esta vida la contemplación no puede ser perseverante y del todo perfecta. Y san Bernardo tratando de la contemplacion; este, dice ', es el fin, esta la consumacion, esta la perfeccion, esta es la paz, este es el gozo del Señor, este es el gozo del Espíritu santo, este es el silencio que se hizo en el cielo; porque mientras estamos en esta vida suele gozar algunas veces el afecto interior de este silencio de dichosísima paz que se hace en el cielo, esto es, en el ánima del justo; pero la hora no llega á ser mas que media, ó como media hora, pero con tanta abundancia, que de las reliquias de los pensamientos la memoria nos hace fiesta perpetuamente. Pues si el estado de los perfectos es silencio, el que no puede vencerse á guardar silencio con una sola lengua del cuerpo, ¿ cómo podrá guardar silencio en el espíritu, donde son tantas las lenguas que hablan, cuantos son los pensamientos que nos turban, v las pasiones v afectos que nos inquietan?

De todo lo dicho se saca, que las primeras virtudes en que se deben ejercitar los que empiezan, son la guarda de la soledad y del silencio; y la razon es porque siendo el ejercicio de estas virtudes mas fácil, es medicina general para todas las pasiones y vicios. Que sea mas fácil se ve claramente, porque está sujeto á lo que quiere ó no

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Greg., lib. 30 mor., c. 12. <sup>2</sup> Ber., de amore Dei, c. 4.

quiere la voluntad, porque estos movimientos exteriores de hablar ó no hablar, salir, ó no salir del recogimiento, obedecen puntualmente à lo que la voluntad manda, y se rinden sin resistencia à su imperio, lo cual no hacen los movimientos interiores de las pasiones, ni los pensamientos de nuestra imaginacion; pues muchas veces experimentamos que piensa uno lo que no querria, y padece contra su voluntad otros sentimientos, los cuales no puede reprimir ni apaciguar luego que desea. Y de aquí es, que la reformacion de los pensamientos y afectos es guerrra mas dificultosa y que pide varones mas ejercitados, pero la reformacion de lo exterior es mas fácil, y así deben empezar por ella los principiantes; y lo segundo, que la soledad y el silencio sean medicina general para todas las dolencias del alma, tambien consta de lo dicho, porque la lengua tiene correspondencia con todas las pasiones, y la soledad las quita á todas las ocasiones con que se irritan, y la materia en que se ceban y sustentan, y por esta parte siendo estos ejercicios mas fáciles, son remedios generales y como medicinas magistrales para todas enfermedades espirituales, y que quietan y disponen maravillosamente el espíritu para los ejecicios del aprovechamiento, y para la perfecta contemplacion. Pues así como el artifice que ha de hacer alguna obra de mucho primor, lo primero que apareja es la oficina donde pueda labrar con secreto y quietud, y luego recoge toda su atencion para formar en la materia la idea de su pensamiento; así el que trata de reformar en su alma la imágen de Dios lo primero ha de aparejar oficina en que labrar, que es su celda, lo segundo ha de recoger toda la atencion á su obra y esto lo hará callando.

## CAPÍTULO XXXI.

QUE LOS QUE TRATAN DE APROVECHAR Á SUS PRÓJIMOS DEBEN GUARDAR LA SOLEDAD Y EL SILENCIO Á SUS TIEMPOS.

Los que están en la Iglesia para ayudar á sus prójimos en la salvacion de sus almas, deben por lo menos procurar aquella soledad espiritual de que habló san Gregorio, conviene á saber, que de tal manera vivan entre la gente, y en medio de las ciudades y plazas, que lengan cerrados los ojos á cualquier honra, comodidad ó interés que puedan esperar de los hombres, como si estuvieran en los desiertos y no trataran con hombres; y estén tan deseosos de agradar á solo Dios, como si en el mundo no hubiera otra cosa, sino ellos solos y Dios. Para llegar á este grado de perfeccion menester es retirarse à sus tiempos, y huir de los hombres para el provecho de los mismos hombres. Así nos lo enseñó Cristo nuestro señor con su ejemplo, que predicando y conversando de dia en las ciudades, de noche se salia à los campos y à los montes à hacer oracion. Y ya que no se pueda imitar este ejemplo del Salvador de salirse á los montes y soledades, por lo menos se debe guardar su consejo, que dijo: Cuando orares éntrate en tu aposento y cierra tu puerta, y allí haz oracion á tu Padre celestial. Con mucha razon dice san Basilio ', que la celda era maravillosa oficina de las cosas espirituales: O cela rerum spiritualium mirabilis officina. Y es así, que la oficina cada artífice la escoge en aquel puesto, y la compone y adereza en aquella forma que sea mas á propósito y venga mejor con la obra que ha de hacer en ella. Y de aquí es, que los que tratan de aprovechar á sus prójimos, no pueden escoger la celda en los desiertos, sino en medio de las ciudades; pero ya que no pueden llevar su celda á la soledad, deben á sus tiempos llevar la soledad á su celda. Porque por estar dedicados para procurar la salvacion y perfeccion de sus prójimos,

Basil., hom. de laud. Eremi.

no pueden tener sus casas ni sus celdas en la soledad, y por haber de procurar en primer lugar la salvacion y perfeccion propia han de llevar la soledad á sus casas y á sus celdas, cuanto diere lugar la caridad y obligacion de mirar por el provecho ajeno. Y como quiera que la vida de los ministros del Evangelio sea mezclada de activa y contemplativa, así como seria vicio retirarse tanto á la soledad, que no se diese lugar á la accion; así lo seria ocuparse tanto en la accion, aunque fuese provechosa, que no quedase lugar á la contemplacion, que para aprovecharse á sí y á los demás es tan importante y necesaria. De esta manera se quita la ocasion que podrian tomar los tibios con color de caridad para dar todo el tiempo á negocios seculares, y á visitas y conversaciones inútiles, y quitarle al estudio y á la oracion; con lo cual vienen á perecer del todo los ministerios espirituales de los prójimos, y el que pensó ganarlos queda perdido, y el que salió á tratarlos, como obrero y ministro de Dios nuestro señor, se queda entre ellos y con ellos como seglar. Así se cumple espiritualmente lo que está escrito del libro de los Macabeos. En aquel dia, dice ', perecieron los sacerdotes en la guerra, porque quisieron hacer valentías, y no salieron con buen consejo á la guerra.

Asentemos pues por principio muy cierto, que para los ministerios espirituales de los prójimos, es de grande ayuda la guarda de la celda y de la soledad y silencio. Porque mal se pueden hacer estos ministerios, si en la oracion y trato con Dios, y si en el estudio de aquellas ciencias, que son necesarias para enseñar y guiar a nuestros prójimos, y para lo uno y lo otro es menester dar tiempo á la soledad; de lo cual se ve que al recogimiento y silencio que algunos pueden tener por espíritu peregrino, se debe en la verdad el fervor y esicacia de los ministerios, y la seguridad de los méritos.

Y empezando por la oracion, ¿cómo puede tener uno celo y fervor en ayudar á sus prójimos, si no es hombre de oracion? Y ¿cómo puede ser hombre de oracion, sino es amigo de su recogimiento? De manera, que no le ha de sacar de su celda sino la obligacion de la caridad por el bien espiritual de sus prójimos, y cesando esta, le ha de volver su deseo y su devocion por el bien espiritual suyo y de sus

Lib, Machab,

prójimos. Porque así como el cuerpo cansado pide como por justicia el descanso del sueño, y este mismo sueño repara las fuerzas para volver otra vez al trabajo; así lo experimentamos, que los que trabajan con celo de Dios en los ministerios de los prójimos, echan menos el reposo de la oración, y le apetecen y le piden como por justicia; y el mismo ejercicio de la oracion repara las fuerzas del alma para volver con nuevo aliento al trabajo de los prójimos. Y por el contrario, los que tienen fastidio de la oracion, dan manifiesto indicio de que no tratan con los prójimos con el espíritu que deben, y cada dia se hallarán mas flacos v menos dispuestos á llevar la carga de esta ocupacion, no atendiendo tanto al provecho ajeno, cuanto à su propio entretenimiento. Tenemos para esto ilustrísimo ejemplo de Cristo nuestro señor, el cual trabajando todo el dia en el oficio de la predicacion, se iba las noches á los montes y á los desiertos, y las pasaba de claro en claro en oracion, y siendo de dia predicador, á las noches podemos decir que era ermitaño: y no se pudo hacer otra mayor demostracion que esta para convencernos que no se puede sustentar el ministerio de la palabra sin el socorro de la soledad y silencio.

No puede ser sino que en este punto tenga mucho peso la autoridad de nuestro santo padre san Ignacio, al cual comunicó Dios nuestro señor tanta luz para criar obreros inconfusibles y ministros tan idóneos del Evangelio, como lo ha mostrado la experiencia en todo el mundo. Cosa larga seria traer aquí todos los lugares en que pide á los de la Compañía que sean hombres espirituales, y hombres de recogimiento y oracion; y bastará para entender lo que él sentia, citar dos testimonios suyos, uno de la sexta parte, y otro de la décima de las Constituciones. En la sexta parte tratando de los procesos de la Compañía, dice así ': Porque segun el tiempo y aprobacion debida, que se espera para admitir á profesion, y tambien para coadjutores formados, los que se admiten en la Compañía se presupone serán personas espirituales, y aprovechadas para correr por la via de Cristo nuestro señor cuanto la disposicion corporal y ocupacion exterior de caridad y obediencia permiten: no parece darles otra regla en

1 P. 6, c. 3, n. 1.

lo que toca á la oracion, meditacion y estudio, como ni en la corporal ejercitacion de avunos, vigilias y otras asperezas ó penitencias, sino aquella que la discreta caridad les dictare, con que siempre el confesor, y habiendo dubio en lo que conviene, el Superior tambien sea informado. Todas estas son palabras del santo Padre, en las cuales conviene primeramente averiguar, qué entiende aquí por la via de Cristo nuestro señor, por la cual dice que han de correr como personas espirituales los profesos y coadjutores formados de la Compañía. Y claramente se ve, que por esta via de Cristo nuestro señor entiende aquellos ejercicios espirituales que hace cada uno para su propio aprovechamiento, como son, la oracion, meditacion y estudio, y las demás penitencias corporales; los cuales distingue de las demás ocupaciones exteriores de caridad y de obediencia. Esto supuesto, en aquellos ejercicios no pone otra tasa ni medida, sino la que la discreta caridad dictare á cada uno; porque se presupone que serán personas tan espirituales y aprovechadas, que ocuparán en ellos. Cuanto la disposicion corporal y ocupacion exterior de caridad y obediencia les permitiere. Pues como quiera que estos ejercicios, con los cuales se ha de correr por la via de Cristo nuestro señor, no se puedan hacer sino en la soledad y con silencio, síguese que tanto debe uno guardar su recogi-. miento v silencio, cuanto no le forzaren las ocupaciones de la obediencia v de la caridad.

El segundo testimonio es en la décima parte de las Constituciones, donde tratando de los medios que han de ayudar á la Compañía para conservarse en su buen sér, y alcanzar el fin para que fué instituida, dice así': Para consecucion de lo que pretende la Compañía, que es ayudar las ánimas para que consigan el último y supernatural fin suyo, los medios que juntan al instrumento con Dios, y le disponen para que se rija bien de su divina mano son mas eficaces que los que le disponen para con los hombres, como son los medios de bondad y virtud, y especialmente la caridad y pura intencion del divino servicio y familiaridad con Dios nuestro señor en ejercicios espirituales de devocion, etc. ¿Qué cosa se pudo decir mas clara? Porque aquí no trata el Santó de los medios que ayudan para conseguir la perfeccion propia, sino de los que son 1 P. 10, § 2.

mas á propósito para ayudar á la salvacion y perfeccion de nuestros prójimos: y para esto dice, que ayudan mas los medios que le disponen para con Dios, que no los que le disponen para con los hombres. Y la razon está clara: porque como esta obra de la conversion de las almas sea sobre todas fuerzas naturales, y el autor principal de ella sea solo Dios, de mas importancia son los medios que juntan al instrumento con Dios, y le disponen para que se rija bien de su divina mano, que los que le disponen para con los hombres; porque por muy bien cortada que esté la pluma, y por muy aguda que esté la sierra, y por muy acomodado que esté el pincel, todo es cosa muerta si el artífice no toma en la mano y menea estos instrumentos. Pues si para el bien de las almas importa mas unirse con Dios que con los hombres, tambien importará mas el tiempo que se gasta á solas con Dios, que el que se gasta inútilmente con los hombres.

Nuestro padre Claudio, de santa memoria, insistiendo en esta doctrina de nuestro bienaventurado Padre y Fundador, en una carta que escribió de los medios que pueden ayudar para conservar la Compañía, trata muy despacio de este punto, y afirma 1: Que siendo tan propio de la Compañía reducir las almas á su Criador, el que quisiese retirarse de la comunicacion de los prójimos para vacar á sí solo, y para huir las distracciones y molestias que acompañan esta manera de vida, claro está que seria tentacion nacida de espíritu muy ajeno de nuestra vocacion. Pero que se debe mucho advertir, que si tomamos de nuestra vocacion los ministerios, tomemos tambien el tiempo v el modo de hacerlos. Porque siendo dos cosas las que nos pide nuestro Instituto, conviene á saber, ayudar á nuestros prójimos, y el modo de ayudarlos, acaece muchas veces, que algunos toman del Instituto la cosa, y no quieren tomar el modo de hacerla: lo cual con el discurso del tiempo puede ser en grande perjuicio de nuestra Religion. Porque, como dice san Buenaventura, una de las principales causas de haberse destruido las religiones, es la demasía de ocupaciones exteriores que distraen el corazon y apagan el calor de la devocion. Esto dice gravísimamente nuestro padre Claudio, porque no quiera nadie defender y cubrir la distraccion con el espíritu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epist. de med. ad conserva. Societ., n. 16, 17.

de la vocacion; v se persuadan todos, que como han de tomar del Instituto la ocupacion, así deben tomar también el tiempo y el modo de hacerla. Y habiendo dado algunos consejos muy provechosos cuanto al modo, dice cuanto al tiempo, que es necesario tomar alguno libre y desocupado de todos negocios, aunque sean santos, para respirar y reparar las fuerzas del espíritu, y bacernos mas útiles, no solo para nosotros, sino tambien para nuestros prójimos. Y esto dice, no es de ninguna manera espíritu peregrino, sino antes muy conforme á nuestras reglas y constituciones, y á la intencion y deseo de nuestro padre san Ignacio. Porque así como los escultores y canteros, y los demás artífices que labran mármoles y piedras ú otras materias duras, como saben que es fuerza que se emboten á menudo y se destemplen los instrumentos, tienen siempre á mano la piedra para amolarlos, y el fuego para darles nuevo temple en la fragua; y ni ellos, ni otro ninguno de buen juicio puede pensar que aquel tiempo es perdido, pues de otra manera no se podria hacer la obra por estar los instrumentos sin provecho; así tambien les suele suceder à los ministros del Evangelio, que trabajando en esta misma obra se destemplan y han menester volver á menudo á la fragua del recogimiento y oracion. Esta misma doctrina enseñó divinamente san Gregorio i sobre aquellas palabras del santo Job 1: ¿Por ventura enviarás tú los rayos, y ellos irán, y volviéndose á tí, te dirán: aquí estamos? Entonces, dice san Gregorio, los predicadores son enviados, y van cuando de lo secreto de la contemplacion, se derraman y estienden por la anchura de la vida activa. Pero volviendo le dicen á Dios: Aquí estamos, porque despues de las obras exteriores se recogen al abrigo de la contemplacion para rehacer alli la llama de su ardor, y encenderse con la presencia de aquella soberana caridad. Porque muy presto se enfriarian estos rayos entre las ocupaciones de afuera, aunque sean buenas, sino tuviesen cuidado de volverse al punto al calor de la contemplacion, que está encendido allá dentro. Y á lo dicho añade despues: Porque si con gran cuidado no volviesen luego á contemplar en Dios, la misma sequedad interior de su espíritu secaria sin duda y haria estériles las palabras exteriores de su predicacion. Todo esto es del glorioso

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grego., li. 30 Mor., cap. 2. <sup>2</sup> Job. 38.

san Gregorio, y lo trae á este propósito nuestro padre Claudio en el lugar que arriba dijimos; de lo cual se ve cuanto ayuda á los que tratan de la predicacion y de aprovechar á sus prójimos retirarse á sus tiempos á la soledad de la celda, para vacar á la oracion.

Y no es menos necesario hurtar algun tiempo del trato de los prójimos para darle al estudio, sin el cual apenas se puede hacer este género de ministerios ni provechosamente, ni acertadamente; porque quien quiere dar luz á los otros, ¿cómo lo podrá hacer sino tiene encendida su candela? Y como quiera que sean tantas y tan varias y graves las dificultades que cada dia se ofrecen para guiar las almas y desenmarañar las conciencias; los que no tratan de estudiar y de aprender lo necesario, ó son atrevidos y temerarios en resolver, ó encogidos y escrupulosos, y llenos de espinas para sí y para los otros. Y de aquí nace el retirarse de estos ministerios y huir de esta carga, por temor de no verse en estas dificultades y apreturas, tomando color de otros negocios y ocupaciones, por no confesar su ignorancia. Demás de este estudio aprovecha tambien mucho leer en libros de santos, y en las historias eclesiásticas, para tener de que hablar provechosamente con los prójimos. Porque así como la tierra que no se siembra de alguna semilla provechosa, no puede producir de suyo sino espinas y maleza; así el entendimiento que no lee, ¿ qué puede concebir sino discursos estériles? y ¿ qué puede hablar sino palabras inútiles y sin peso? Y esto es, por lo que toca al provecho de los demás; que si tratamos del consuelo y aprovechamiento propio, ¿qué mejor rato puede tener cada uno que el que gasta consigo mismo? y ¿ qué conversacion mas agradable y provechosa que la que se tiene con los mejores hombres que ha tenido el mundo? ¿ y en cuanto debiera estimar si pudiera comunicar á su contento con san Gregorio y san Agustin y san Ambrosio y con otros varones semejantes? Reconoció esto el mismo san Ambrosio, cuando dijo: Nunca estoy menos solo que cuando parece que estoy solo, ni menos ocioso que cuando estoy ocioso. Entonces llamo á mi gusto los que me parece, y me allego á los que quiero bien, y trato con aquellos que me hacen mas al caso. Ninguno se atraviesa, ninguno me interrumpe hasta que yo quiero. Y de todo lo dicho se ve, que el recogimiento y la soledad tomada á

sus tiempos, ayuda de muchas maneras para aprovechar á los prójimos; y que á los que ha Dios encargado este ministerio tan alto han de procurar descansar, callando con los príncipes y cónsules de la tierra; los cuales, como dijo el santo Job¹, edifican para sí soledades. Los reyes y cónsules, dice san Gregorio², son los santos predicadores, que rigiéndose bien á sí mismos, son cónsules para dar consejos de salud á los pueblos. Estos edifican para sí soledades, como lo hacia el que dijo³: Ecce elongavi fugiens, et mansi in solitudine.

### CAPÍTULO XXXII.

PROSIGUE EL MISMO INTENTO, Y QUE A LOS
QUE TRATAN DEL MINISTERIO DE LA PALABRA, ES MUY NECESARIA

LA GUARDA DEL SILENCIO.

Los que atienden al ministerio de la palabra de Dios, tienen particular necesidad y obligacion de guardar el silencio. Porque la lengua consagrada para la predicacion del Evangelio, y para la enseñanza espiritual de las almas, ha de ser como cosa sagrada, que no se puede convertir en usos profanos. Principalmente, que quien trata con hombres pecadores y mundanos, sino trata con ellos con mucha cautela y moderacion, y solamente á fin de sacarlos de sus vanidades y convertirlos de sus pecados, corre mucho peligro de irse tras ellos, y pegarsele las mismas vanidades y culpas en que ellos están enredados. Y así deben ser como los médicos que curan apestados ú otras enfermedades contagiosas, que si bien visitan estos enfermos para curarlos, pero es con la brevedad posible, y huyendo con toda cautela de su aliento, porque se miran como hombres que están sujetos á la misma enfermedad que van á curar en los otros, y previenen cuanto pueden con estos medios, que no se les pegue á ellos. De <sup>1</sup> Job. 3, 14. <sup>2</sup> Greg.lib. 4 Mor. c. 33. <sup>3</sup> Psal. 54. 8.

esta misma manera los que van á socorrer á á los que se ahogan, despues de haberse arrojado al agua animosamente, de tal manera se acercan á los que están en peligro para socorrerlos, que tambien se recatan y apartan de ellos porque no se los lleven tras sí, y los unos y los otros se queden ahogados. Consideren de la misma manera los que atienden á la salud de las almas, que están ellos sujetos á las mismas enfermedades, y pueden venir á caer en los mismos peligros, y que sino se retiran y recogen á sí mismos, en lugar de sanar á los otros se hallarán ellos enfermos, y en lugar de convertirlos se hallarán pervertidos.

No podemos dejar de admirarnos de la providencia que tiene cuanto à este punto nuestra Religion, con los obreros que cria para tratar con los seglares, y reducirlos á Dios, y ponerla por ejemplo á todos los que en cualquier tiempo y lugar se dedican á este ministerio. Porque siendo así que nuestra vocacion es para tratar con los seglares, apenas hay otra cosa en que nuestra regla ponga mayor cautela que en el trato y familiaridad con ellos; en tanto grado, que ningun estado hay en la Compañía, que no tenga regla ó aviso particular acerca de esto. Porque de los novicios, dice nuestro santo Padre en el examen 1: Porque suelen las comunicaciones por palabras ó por escrito de amigos y deudos, secundum carnem, ser mas para inquictar que para ayudar á los que atienden al espíritu, especialmente á los principios, sean demandados si serán contentos de no conversar con los tales, ni recibir letras, etc. Y en la tercera parte dice \*: Siendo de tanta importancia en apartar los que están en aprobacion de todas imperfecciones y de cuanto puede impedir su mayor provecho espiritual. Para tal efecto mucho conviene, que dejen toda conversacion de pláticas y letras con personas que puedan entibiarlos en sus propósitos, etc. Esto es de los novicios, y en los estudiantes no hay menor rigor 3. No trato de los juniores, que durante el tiempo de la separación, ni puede nadie entrar en su habitacion, ni ellos salir de ella sin licencia: pero en los demás estudiantes mas antiguos, se dice en la Inst. I, pro schol. n. 2 :: Velen los superiores en que nuestros estudiantes no se acostumbren á ha-

<sup>1</sup> Exam., c. 4, § 6.

<sup>§ 6. 2 3</sup> p., c. 2, § 2.

<sup>3</sup> Ordin., c. 15.

<sup>4</sup> Instr. 1, pro schol., n. 2.-

blar mucho con los de fuera ó con sus amigos, y trabar con ellos familiaridad ó comer con ellos, ó dar ó recibir dónes de ellos, si la necesidad ó la razon no pidieren otra cosa. Porque es cosa cierta, que con estas cosas y otras semejantes recibe grave daño el espíritu en los nuestros, y se entibia el fervor de la perfeccion religiosa. A lo cual se añade en la segunda instruccion 1: Que no sean llamados á la porteria, sino con expresa licencia del rector, la cual no conviene que la dé sino muy raras veces, y que vele para que estas conversaciones con los de fuera no sean muy largas, etc. De los predicadores se dice en su instruccion: Que se guarden de aquellas cosas que suelen detener à los predicadores é impedir sus estudios, y menguar el espíritu y devocion, como son la familiaridad demasiada con los seglares, visitas de los mismos, presentes y dónes admitidos con fucilidad, principalmente de mujeres, y cosas semejantes. Y para despertar el espíritu en los confesores, los medios que se les proponen son : Cuidado con la oracion, meditacion, y mortificacion: huir la ociosidad, la conversacion moderada y ordenada segun el espíritu de la Compañía con los seglares. Y entre otros medios que se oponen en otra instruccion para despertar el espíritu de la devocion, uno de ellos es : Del todo se veden las conversaciones inútiles y poco religiosas en la portería con los seglares, y no se permitan sino cuando fuere necesario para responder á algun caso de conciencia, ó para tratar de cosas espirituales y que pertenecen al bien de las almas, ó de otras del todo necesarias, segun que la prudente caridad lo dictare, á juicio del Superior. Demás de esto, los que están en misiones tienen regla que les ordena, que no tengan demasiada conversacion con los seglares, ó menos recatada ó que tenga sabor de seglaridad. Qué diré de las reglas comunes á todos, que mandan : Que ninguno en casa hable con los de fuera, ni llame á otros para hablar, sin licencia general ó particular del Superior. Que no lleve recados ni cartas de los de casa á los de fuera, ni al contrario, de los de fuera á los de casa. Que no cuente en casa los rumores seculares que ha oido fuera. Que no dé cuenta á los de fuera de las cosas que pasan dentro de casa. Y otras cosas semejantes, que si fueran apestados los de fuera, no pidiera mas recato en el comunicar con ellos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Instr. 2 pro schol. n. l. <sup>2</sup> Instr. 1 pro conc. n. 8. <sup>3</sup> Instr. pro conf., n.12. <sup>4</sup> Instr. 2 de renov. spirit., c. 1, n. 3. <sup>5</sup> Mis., regu. 26. <sup>6</sup> Reg. co. 36, 37, 38

Nuestro padre Claudio con este mismo espíritu aconseja en una parte', que á los que se sienten distraidos y derramados á las cosas exteriores, se les quiten todas las ocasiones de vaguear, encomendando á otros sus negocios, aun los útiles y piadosos; que se abstengan de hacer visitas, no por una semana tan solamente, sino por algunos meses hasta hacer costumbre de estarse en casa aunque sea de mala gana y contra su voluntad. Que guarde á la letra la regla de no salir á hablar con los de fuera, sino fuere llamado del portero, y con obediencia del Superior. Y en otra parte dice así 2: Precediendo alguna exhortacion eficaz de los frutos del silencio, de los daños y peligros del mucho hablar, y de la facilidad que hay en la Compañía de guardar el silencio: sean todos amonestados seriamente, que guarden la regla del silencio, que es tan clara y manifiesta, y dénse penitencias à los que no la guardaren. Y mas abajo dice : Mucho es de temer, que acostumbrándonos á mucho hablar y tratar entre nosotros y con nuestros prójimos, poco á poco nos venga á parecer menos mal el quebrantarse el silencio, y no haciendo mucho caso de él, como cosa que á nadie causa ofension, venga la regla á estar del todo caida, sin quedar de ella mas que estar escrita en los libros.

¿Quién no se admira de leer v considerar estas cosas? Porque si hemos de guardar tanto recogimiento, si tanto silencio, si comunicar con tanto recato con los seglares, ¿porqué no edificamos nuestras casas en los desiertos, donde con exaccion se pudieran guardar estas reglas, y porqué vivimos entre los seglares y conversamos con ellos donde hay tantas orasiones de quebrantarlas? Pero si bien lo miramos, la necesidad de vivir entre los seglares, v de conversar con ellos, es la que obliga á tener esta cautela, que si hubiéramos de vivir en la soledad, no fueran menester tantos avisos y prevenciones. El que anda entre enemigos, es el que tiene necesidad de armas, y el que camina entre víboras ha menester estar apercibido de triaca y contraveneno. Porque, como dice el Eclesiástico<sup>3</sup>: ¿Quién se compadecerá del encantador mordido de la serpiente, y de todos los que se allegan á las bestias? Así es el que se acompaña con el hombre malvado, y queda envuelto en sus pecados, y por eso ninguno se 1 Instr., c. 6, n. 1, 2, 3. 2 De spiri. aug. in Societ., c. 3, n. 9. 2 Eccle. 12.

ha de recatar mas de los seglares que el que ha de vivir entre ellos; ninguno ha de ser mas aficionado á su celda, que el que está obligado á salir de ella; ninguno se ha de ejercitar con mas cuidado en callar, que el que tiene por oficio el hablar; porque, como dice Contemptus mundi: Ninguno se muestra seguro en público, sino el que se esconde de grado: ninguno habla con seguridad, sino el que calla muy de gana.

Y para no salir del intento que propusimos, este silencio no solamente ayuda á la seguridad y provecho de los obreros, sino tambien al fervor de los ministerios y provecho de los prójimos, no solamente por el celo que sacan del trato con Dios, y la luz y ciencia que sacan del trato de los libros, sino por el gusto y aplicacion que se dan á los prójimos. Porque así como á los perros y aves es menester templarlos antes de salir á caza, porque si salen hartos, ni apelecen la caza, ni quieren trabajar ni cansarse para prenderla; así conviene que los obreros estén templados con el estudio y con la oracion, y con la soledad y el silencio, para que de buena gana trabajen en esta caza espiritual de las almas, de la cual habia dicho Dios por Jeremías : Yo enviaré muchos cazadores, y los cazarán de todo monte, y de todo collado, y de las cavernas de las piedras. Porque si está uno harto de hablar y cansado de otros negocios, ¿con qué ánimo recibirá al pobre, y enseñará al rudo, y persuadirá al protervo, y enfrenará al desbocado, y consolará al pusilánime, y reprenderá al atrevido, y pondrá espanto y terror al obstinado? Todos estos son oficios de quien no tiene otros cuidados ni ocupaciones, ni otras amistades ni conversaciones que se llevan el tiempo y la atencion, y hacen á uno enemigo del trabajo. Estos tales son como los perros golosos, que están todo el dia royendo huesos en la cocina, ó hurtando la carne de la despensa, que si los quereis sacar al trabajo de la caza, se distraen, y cuando menos penseis los hallaréis durmiendo a la sombra. A lo dicho se añade otra razon, y es, que á los que guardan su recogimiento y se desocupan de otros negocios por atender á solo este, los que tratan del bien de sus almas, los buscan de buena gana, y cuando los buscan los hallan; pero si

<sup>1</sup> Contempt. lib. 1, c. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jere. 16.

los ven distraidos en otros negocios ó cumplimientos de mas gusto, y que cuando los buscan no los hallan, presto dejan de buscarlos; porque ordinariamente vienen con encogimiento, como quien viene á dar trabajo sin haberlo servido; y si á la dificultad que tienen de confesar sus pecados, sospechan que la tiene tambien el confesor en oirlos, déjanse vencer facilmente, y muchas veces gustan de hallar color para dilatar ó dejar lo que hacian con repugnancia. Los mercaderes caudalosos asisten con gran perseverancia en su tienda para recibir y dar buen recaudo á los que vienen á comprar, y si alguna vez salen, siempre van con este cuidado de no perder por su ausencia alguna buena ocasion de ganancia; porque los que quieren negociar con ellos ¿dónde los han de buscar sino en su casa? Porque los pobres que tienen corto caudal, y mala mercadería, no saben estar en su casa, y traen las tiendas por las calles acuestas: y estos no pueden ser sino algunos miserables y cuitados, que volviendo á la noche bien cansados á su rincon, apenas traerán la costa hecha; y lo mas cierto será que traerán hecha mucha costa de su espíritu y aprovechamiento.

De lo dicho se saca de cuantas maneras ayuda el recogimiento y el silencio á los ministerios en que se trata del provecho espiritual de los prójimos; pero por el contrario, cuanto estorben las amistades y familiaridades de los seglares, que son tan ocasionadas á distracciones y parlerías, bien se ve por el cuidado con que la regla las prohibe: porque quitan el tiempo y la atencion, y el gusto y la aplicacion, y el espiritu y el fervor, y el celo de las almas nacido de la verdadera caridad, sin acepcion de personas. Porque el que se deja llevar de afectos humanos, es cosa forzosa que dándose todo á los que son de su gusto, se ha de negar á los que no lo son. Y como el gusto con que se fraguan estas amistades está fundado en motivos humanos, ó de nobleza y riqueza, ó de discrecion y letras, ó de sangre v parentesco, ó de otros semejantes, y estos son siempre tan limitados, que se estienden á muy pocos; de ahí es, que el que habia de abrazarlos á todos con la caridad de Dios, se embaraza casi con uno solo con aficion y amistad humana. Y viene á suceder lo que al médico que tiene enfermo el hijo ó la mujer, ó el amigo, que

gasta con ellos todo el dia, algun rato por ventura como médico curando, pero la mayor parte jugando y parlando, y si la enfermedad aprieta, ocupado con la congoja y el temor, descuida de !odo aunque perezcan los demás enfermos del lugar. Así suelen ser estos de que vamos tratando, que los desamparan á todos por el gusto y aficion de solo uno, y habiéndoles puesto Dios sobre su familia para que á sus tiempos les repartan á todos su medida, ellos no guardan la fidelidad que debian, dándoles á pocos todo el pan, aunque los demás mueran de hambre.

Quede pues por cosa cierta y asentada, que el que ha de ser general para todos, no ha de ser particular para ninguno, y el que ha de hacer bien á todos, no se ha de arrimar á ninguno; porque ¿de quién recibe la tierra mayores y mas continuos beneficios que del cielo y de las estrellas? y con todo eso el cielo y las estrellas son los cuerpos que mas distantes están de la tierra, y para repartir su luz y su influencia igualmente por toda la tierra, se apartan igualmente de toda ella. ¿ Quién son estos cielos y estas estrellas en la santa Iglesia, sino los predicadores y confesores, y los demás ministros que tiene Dios, y de quien se sirve para la salvacion de las almas? los cuales como las estrellas están dispuestos cada uno en su lugar v en su ministerio, y con su propia y particular virtud, para ' que influyan en todos los fieles luz y calor, y los ayuden á todos; y acómo los podrán ayudar á todos, sino desviándose de todos, no amándolos sino con el amor que la caridad ordenada requiere? Y cuando esta verdad no se probara con razones tan manifiestas, se convenciera por la experiencia de tantos y tan santos varones como hemos conocido y conocemos, que callando y escondidos llevan el peso de los ministerios, y al olor de su humildad y de su santidad se van tras ellos las almas tocadas de Dios, y haciéndose de propósito inhábiles para los cumplimientos y negocios del mundo, despiden de sí todos los egipcios, y admiten los jerosolimitanos, que así llamaba el grande Antonio los seglares que venian á tratar de pretensiones humanas, y á los que venian á tratar de cosas de su alma y de su salvacion.

De todo lo dicho se saca, que si es generalmente provechoso para

todos los que tratan de su perfeccion dar principio à la mortificacion de las pasiones, y al ejercicio de las virtudes por la soledad y el silencio, no es menos provechoso y necesario para los que han de ocuparse en ayudar á sus prójimos, los cuales desde sus principios se han de acostumbrar á callar v tener amor á su celda, en la cual se han de apercibir de oracion y de estudio, y de ella han de salir á pelear con los pecadores rebeldes para conquistarlos y rendirlos á Dios. y á ella han de volver á curar sus heridas y reparar sus fuerzas, y en ella los han de hallar los que tocados de Dios vienen á buscar remedio para sus almas, y de ella han de salir á buscar los que andan perdidos y olvidados de Dios y de si mismos, y á ella los han de tracr para sacarlos del ruido del mundo y darles algun sabor de la quietud, y en ella han de estar tan de espacio y con tan buen gusto para todos, que cada uno piense que á ninguno quiere mas que á él. De esta manera no siendo de ninguno será de todos, y deseando estar solo para unirse con Dios, se los llevará todos à Dios en pos de si.

Esto se ha dicho en este lugar del amor de la soledad y silencio, por ser estas las primeras virtudes en que se han de ejercitar los que empiezan desde la primera jornada del camino espiritual. Y no hay que maravillarse que hayamos cargado tanto la mano en esta parte; porque, como dijo casi en este propósito nuestro padre Claudio de santa memoria, siendo como es tan dificultoso tomar el medio entre la accion y la contemplacion, son menos y con menor daño los que declinan al extremo del demasiado recogimiento, y muchos mas los que dan en el extremo de distraccion, y mayores los daños é inconvenientes que resultan de él: y por eso los primeros deben ser amonestados tan suavemente, y corregidos con tanta mederacion, que no se dé ocasion á los muchos que con tanto daño y peligro se dejan llevar del extremo contrario. Y con esto damos fin á la primera jornada de la via purgativa, para dar principio en el libro siguiente á la segunda, que llamamos via iluminativa.

Digitized by Google

## LIBRO SEGUNDO.



### DE LA VIA ILUMINATIVA.

#### PRÓLOGO.

Habiendo tratado en el primer libro de la primera jornada del camino espiritual, que es propia de los incipientes, y llamamos via purgativa, y declarado los pasos principales de ella, y las virtudes mas propias de aquel estado; resta que prosiguiendo nuestro camino tratemos en este segundo libro de la segunda jornada, que pertenece á los proficientes, y llamamos via iluminativa, donde declararémos los pasos de esta jornada, las dificultades y tentaciones que particularmente se ofrecen en ella, y las virtudes que son propias de este estado, con la luz que se dignare de comunicarnos aquel Señor que dijo de sí: Yo soy luz del mundo, el que me sigue no anda en tinieblas, mas tendrá lumbre de vida.

### CAPÍTULO PRIMERO.

DE LAS DIFICULTADES DE LA VIA ILUMINATIVA Y PRIMERO DE LAS TENTACIONES QUE EN ELLA SE OFRECEN.

La segunda jornada de vida espiritual y del camino de la perfeccion, que pertenece à los proficientes, y llamamos comunmente via iluminativa, dijimos arriba ser muy semejante al camino que hicieron los hijos de Israel por el desierto, despues que quedaron sus enemigos ahogados en el mar Bermejo. En el cual camino pasaron muchas y graves dificultades, unas que nacieron del mismo camino, por ser tan largo y de tantos rodeos, peligros, y malos pasos, otras de los enemigos, que les hacian resistencia y contradiccion. Así vemos que á los que están en este estado demás del tedio y molestia y dificultades que suele traer consigo el ejercicio de las virtudes, no les faltan guerras y tentaciones de los enemigos invisibles, que ya con fuerza, ya con maña procuran distraerlos ó embarazarlos en este camino. Lo uno y lo otro significó nuestro santo Padre cuando dijo 1: Sean instruidos de guardarse de las ilusiones del demonio, y defenderse de todas lus tentaciones. Veis aquí la guerra de los enemigos: Y sepan los medios que darse pudieren para vencerlas, y para insistir en las verdaderas virtudes y sólidas. Veis aquí el camino largo y dificultoso de las virtudes: Ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos. Veis aquí el tedio, el cansancio, las molestias, los desconsuelos y sequedades, que suele traer consigo un camino tan largo: Procurando andar siempre adelante en la via del divino servicio. Veis aquí el conato y fervor con que el proficiente ha de insistir animosamente en su camino, no dejándose vencer de cualesquiera dificultades que se ofrezcan; porque no vengan sobre nosotros espiritualmente los castigos y azoles que corporalmente vinieron sobre los hijos de Israel, á los cuales les sucedia todo en figura de lo que pasa por nosotros en la verdad,

1 3. p., c. 1, § 10.

Y particularmente no tentemos á Cristo nuestro señor, como dice el Apóstol 1, desconfiando de su poder y del cumplimiento de sus promesas, como algunos de aquellos israelitas, cuando vencidos del trabajo y del tedio del camino hablaban contra Dios y contra su siervo Moisés, y decian \*: ¿ Para qué nos sacahas de Egipto para matarnos en esta soledad? fáltanos el pan, no tenemos agua, y va nos da en rostro y tenemos fastidio de este maná, manjar tan delicado, que de ninguna manera satisface á nuestro apetito. Porque estos que así se desanimaron y desconfiaron, perecieron de mordeduras de serpientes: castigo que experimentan los que pierden la confianza, y desanimados desisten del camino empezado, y no estriban seguramente en las promesas de Dios; los cuales padecen mayores tentaciones, y sienten mas vivas las pasiones, que como viboras y serpientes venenosas los muerden, y los derriban y matan. Porque muy bien dijo aquel santo que dijo 3: El comienzo de toda mala tentaciones no ser constante en el bien comenzado, y no confiar en Dios.

Pues luego á dos cabezas se reducen las dificultades de este camino, conviene à saber, al trabajo que trae consigo el mismo ejercicio de las virtudes, y á la pelea de las tentaciones. Y para decir algo de cada una de estas dos cosas, se debe presuponer que es propio de este tiempo medio y estado de los proficientes ser ejercitados y probados con varias peleas y tentaciones. Porque el demonio tanto mas fuertemente se arma contra uno, cuanto siente en él mayor resistencia, y tanto mayor guerra le hace, cuanto ve que se va aprovechando con mas fervor. Y para mejor salir con su intento hace liga y alianza con el mundo para combatirle con sus leyes, y con la carne para afligirle y derribarle con sus pasiones. Y las pasiones es cierto que suelen estar mas vivas y furiosas, cuanto mos se les niega lo que desean, porque la privacion es causa de apetito, y el apetito. no teniendo en que cebarse, y de que mantenerse, como fiera hambrienta se embravece mas, hasta que con el tiempo y el ejercicio viene finalmente à desfallecer v à sujetarse.

Estas suclen ser las causas porque los que se van mortificando sienten muchas veces mayores tentaciones. Y por el contrario, el no 1 Cor. 10. 2 Nu. 21, 3 Contempt, mund, lib. 1, c. 13,

sentirlas suele proceder de tibieza v de dejarse llevar de sus gustos y antojos. Porque en los tales las pasiones, como bestias hartas y bien mantenidas, se duermen: y el demonio por ser hombres flacos y cobardes se desdeña de pelear con ellos. Y á este propósito cuenta Casiano en la colacion segunda del abad Moisés', una historia de un monje viejo en los años, pero de poca experiencia y de menos fervor; al cual como uno de los mas mozos le diese cuenta sencillamente de una grave tentacion que padecia en la carne, esperando hallar en él consuelo y remedio, el viejo le respondió ásperamente, diciendo, que quien era tentado de vicio tan feo, no merecia el nombre de religioso; y le dijo otras razones tales, que el mancebo lleno de tristeza y de desesperacion, trataba de dejar los hábitos y el monasterio, y volverse al siglo, donde pudiese soltar la rienda de sus deseos. Lo cual como viniese á noticia del abad Apolo, persona de conocida santidad y de mucha experiencia y discrecion, consolando y quielando al mancebo se fué á la celda del viejo, y con lágrimas suplicó á Nuestro Señor, que la tentacion que el mozo padecia la pasase en el viejo, para que siquiera con su experiencia aprendiese á compadecerse de los tentados. Lo cual como sucediese así, empezó el pobre viejo á inquietarse, y andaba como loco entrando y saliendo de la celda, y corriendo á una parte y á otra con mucha inquietud y liviandad. Echó de ver esto el abad Apolo, que estaba á la mira, y esperando esta ocasion, y preguntándole la causa de este desasosiego, como no le respondiese nada, avergonzado de lo que sentia dentro de sí, le dijo finalmente Apolo estas gravísimas razones, que son al propósito de lo que vamos tratando: Vuélvete, dijo, á tu celda, y acaba ya de entender, que hasta ahora por tu tibieza, ó el demonio no ha tenido noticia de tí, ó te ha despreciado y tenido en poco, y se ha desdeñado de pelear contigo, y no te ha puesto en el número de aquellos cuyo fervor y ejercicios le instigan y provocan á hacerles guerra perpétua. Un hombre que despues de tantos años como has gastado en el hábito y profesion de monje, no pudiste un solo golpe que ha tirado contra tí, no digo yo resistirle y vencerle, pero ni aun sufrirle por un solo dia. Y ha permitido el Señor que seas herido de esta manera, pa-

<sup>1</sup> Cass, coll. 2, c. 13,

ra que siquiera en la vejez aprendas con tu propia experiencia à compadecerte de la flaqueza ajena. Y habiéndole afeado el daño que cuanto era de su parte habia hecho en aquel religioso mancebo, añadió: al cual sin duda no hubiera acometido el enemigo con tanta fuerza, con cuanta se ha desdeñado de pelear hasta ahora contigo, sino fuera porque envidioso de su aprovechamiento se quiso anticipar y prevenir con sus saetas encendidas la virtud, que ya adivinaba de su espiritu, teniendo sin duda por mas valiente y esforzado al que juzgó que era menester combatir con tanta continuacion y vehemencia. Todo esto es de Casiano.

Y de esta doctrina se ve que cuanto uno mas se esfuerza á hacer guerra al demonio, tanto el demonio se la hace mayor á él: y que Faraon persigue al pueblo de Dios cuando va huyendo, y así tambien el espíritu malo con los malos trata como con amigos, dándoles gusto y placer para entretenerlos en sus culpas: con los buenos trata como con enemigos, dándoles inquietud y molestia con sus tentaciones para volverlos (cuando no sea sino de cansados) á su obediencia y servicio. Esto mismo enseñó nuestro santo Padre en las primeras reglas de discrecion por estas palabras : La primera regla en las personas que van de pecado mortal en pecado mortal, acostumbra comunmente el enemigo proponerles placeres aparentes, haciendo imaginar delectaciones y placeres sensuales por mas las conservar y aumentar en sus vicios y pecados, etc. La segunda en las personas que van intensamente purgando sus pecados, y en el servicio de nuestro Señor de bien en mejor, subiendo, es el contrario modo que en la primera regla, porque entonces propio es del mal espíritu morder, tristar y poner impedimentos, inquietando con falsas razones para que no pase adelante, etc. En estas reglas son mucho de advertir aquellas palabras, que es propio del mal espíritu morder, tristar y poner impedimentos, inquietando con falsas razones para que no pasen adelante los que van intensamente purgando sus pecados, y subiendo de bien en mejor en el servicio de Dios nuestro señor. Porque estas palabras derechamente hablan con los que están en este estado de los proficientes, y los aperciben para tentaciones y peleas, segun lo que está escrito 2. Hijo, cuando 2 Recles. 2.

<sup>1.</sup> Regla y 2. de lás de discrecion.

te derminares á servir á Dios, consérvale en justicia y en temor, y apareja tu ánima para la tentación.

Y esta es la causa, y muy digna de ser advertida y considerada, porque en el discurso de la segunda semana, que corresponde á la via iluminativa, nuestro santo Padre tantas veces trata de guerras y de conquistas de capitanes y de banderas. Porque luego en la primemera meditacion (cuyo titulo es, el llamamiento del rey temporal, y como verémos despues, es como el principio y fundamento de los ejercicios de la segunda semana) introduce á Cristo nuestro señor que, á semejanza de un rey temporal llama á los suyos á la guerra, y dice ': Mi voluntad es de conquistar todo el mundo, y todos los enemigos, y ast entrar en la gloria de mi Padre. Por tanto, quien quisicre venir conmigo, ha de trabajar conmigo, porque siguiendome en la pena, tambien me siga en la gloria. Y el fruto de esta meditacion es ofrecerse á esta guerra que se ha de hacer contra la propia sensualidad y contra el amor carnal y mundano, de los cuales se suele ayudar el demonio para dar mayor fuerza á sus tentaciones. Y así en el tercer punto de este mismo ejercicio se viene á sacar este propósito diciendo 3: El tercero, los que mas se querrán afectar y señalar en todo servicio de su Rey cterno, y Señor universal, no solumente of recerán sus personas al trabajo, mas aun haciendo contra su propia sensualidad, y contra su amor carnal y mundano, harán oblaciones de mayor estima y mayor momento. Y despues de este primer ejercicio habiéndose ocupado otros tres dias en otras diferentes meditaciones, el cuarto dia se torna á renovar la memoria de esta guerra, y dice así 3: El cuarto dia meditación de dos banderas, la una de Cristo súmo capitan y señor nucstro, la otra de Lucifer mortal enemigo de nuestra humana natura. Luego toda esta semana es de guerra, de la cual entonces sale uno con victoria, cuando se vence á sí mismo: lo cual se propone luego en el mismo título del libro que dice: Ejercicios espirituales para vencer á sí mismo. Y entonces ha conquistado uno el reino de Dios nuestro señor, cuanto mas se dejare á sí mismo, con lo cual remató nuestro santo Padre toda esta segunda semana, cuando dijo': Porque piense

<sup>1 2.</sup> Semana, n. 8.

<sup>2 2.</sup>º Semana.

<sup>3 2.</sup> Semana.

<sup>4 2.</sup>ª Semana, n. 110.

cada uno que tanto se aprovechará en todas cosas espirituales, cuanto saliere de su propio amor, querer é interés.

Y porque la materia de la meditación en esta segunda semana ordinariamente es de la vida de Cristo nuestro señor, quiso nuestro santo Padre que estuviésemos advertidos, que en todos los ejemplos de su santísima vida, y en todas las palabras de su predicacion nos está llamando y solicitando á esta guerra espiritual contra el demonio, mundo y carne, y contra nosotros mismos. Y así dijo en el título de la primera meditacion : El llamamiento del rey temporal ayuda á contemplar la vida del Rey eternal. No dijo que el llamamiento del rey temporal ayuda, y persuade, y mueve para seguir el llamamiento del Rey eterno ; sino que ayida á contemplar la vida del Rey eternal ; dándonos á entender que toda la vida del Rey eternal es un contínuo llamamiento de sus vasallos á la guerra y conquista del reino de Dios; y que este habia sido el intento de Cristo nuestro señor en su venida al mundo. Lo cual él predicó diversas veces cuando dijo': No penseis que vine à poner paz en la lierra, porque no vine à poner paz, sino cuchillo y guerra; porque vine á apartar el hijo de su padre, la hija de su madre, la nuera de su suegra, y los mayores enemigos del hombre serán los mas íntimos y domésticos de su casa. Y para significar que guerra era esta, añadió: El que ama á su padre y á su madre mas que à mí, no es merecedor de mí; y el que ama á su hijo ó á su hija mas que á mí, no es digno de mí, ni tampoco lo es el que no toma su cruz y me sigue. Donde nos declara nuestro Salvador, el blanco que hemos de tener en la meditación de su vida y de su doctrina y ejemplos, que no es otro sino seguirle por imitacion, peleando contra todos los estorbos y tentaciones, aunque sean nacidas de las cosas mas cercanas y queridas, como son el padre y la madre, el hijo y la hija, y el amor que nos tenemos á nosotros mismos. Porque todo lo hemos de pisar por imitarle, tomando nuestra cruz para seguirle y hacernos semejantes á el: teniendo por cierto que los mas domésticos son los mayores enemigos, porque cuanto mas queridos y amados, tanto suelen hacernos en estas ocasiones mayor guerra y contradiccion. Pues luego el que se resuelve á andar esta jornada en seguimiento de Cristo nuestro señor, y oye el llamamiento de este Rey eternal, y la exhortacion de este valeroso Capitan que nos anima á pelear para conquistar el reino de Dios, que está dentro de nosotros; dispóngase este tal á salir á esta guerra con aquel brio y resolucion que se escribe de aquel caballo generoso en el libro de Job: Que en oyendo el sonido de la trompeta responde animosamente, como quien admite el desafío y que de lejos percibe el olor de la guerra, la exhortacion de los capitanes, y la vocería y clamor de los ejércitos.

### CAPÍTULO II.

QUE LAS TENTACIONES DE LOS PROFICIENTES SE REDUCEN A DOS CABEZAS.

Mas porque la muchedumbre de los enemigos suele desanimar à los soldados, y el que se distrae à muchas cosas està menos atento à cada una de ellas, era necesario en órden à la práctica, reducir estos enemigos à menos, y poner en arte esta milicia espiritual, recogiéndola en breves palabras, y en ciertos y determinados preceptos. Lo cual veamos como lo bace nuestro santo Padre en este ejercicio de las banderas, donde llegando à tratar de la exhortacion que hace Lucifer à sus soldados, dice así ¹: El tercero, considerar el sermon que les hace, y como les amonesta para echar redes y cadenas, que primero hayan de tentar de codicia de riquezas, como suele, ut in pluribus, para que mas facilmente vengan à vano honor del mundo, y despues à crecida soberbia: de manera, que el primer escalon sea de riquezas, el segundo de honor, el tercero de soberbia, y de estos tres escalones induce à todos los otros vicios.

Acerca de estas palabras es mucho de considerar, que de los tres géneros de bienes, ó por mejor decir de males, que dijo el glorioso 

2.º Semana, n. 59.

y bienaventurado san Juan 1, que habia en el mundo, que son concupiscencia de la carne, concupiscencia de los ojos (que es lo mismo que codicia de riquezas) y soberbia de la vida; nuestro Padre solamente puso los dos, que son codicia de riquezas, y soberbia; si bien es verdad, que entre estos dos puso un segundo escalon, que es el deseo de las honras. Y con razon se puede dudar porque no hizo mencion de la concupiscencia de la carne y tentaciones deshonestas, siendo un enemigo que tanto estrago hace en el mundo. A esta duda se responde, que nuestro santo Padre no hizo mencion de este enemigo, ni de este género de tentaciones, lo primero porque es increible el recato que siempre guardó en esta materia, que aun tratar de ella de propósito nunca quiso, juzgando que la obligacion era muy conocida, y presuponiendo que los que tratan de su aprovechamiento han de estar tan lejos de este vicio, que ni han de acordarse de él, ni tomarle en la boca, como nos lo amonestó el glorioso apóstol san Pablo 2, y que el mejor modo de pelear con este mónstruo, era echar, como dicen, la guerra de casa, y pelear con tanto esfuerzo con otras pasiones y vicios menores, é insistir con tanto fervor en otras virtudes mas perfectas, y traer la carne tan castigada y el espíritu tan atareado en el trato interior, y tan purificado con el ejercicio de la oracion y presencia de Dios, que estuviese muy lejos la carne de pedir lo vedado, viendo que no le conceden lo permitido. De manera, que la doctrina de la castidad, no es otra ni diferente de la doctrina de las demás virtudes, y particularmente de la doctrina de la oracion y union con Dios. Porque, como dice san Basilio \*, la castidad no es virtud que del cuerpo se comunica al alma, sino antes por el contrario, es joya y tesoro del alma, con cuya entereza é incorrupcion se conservan tambien los cuerpos puros y limpios. Porque el alma tocada del deseo del sumo Dios, se sirve de la castidad del cuerpo, como de alas para poderse levan tar en alto, sin embarazarse con la liga pegajosa de los deleites carnales. Y el espíritu para poder contemplar quietamente en Dios, ama la castidad, y la pone en su cuerpo como por guarda para que no deje llegar ni muy de lejos los deleites carnales que le hacen ruido I Joan. 2. 2 Ephes. 5. 2 Lib. de vera Virginitate in princip.

Digilized by Google

y le inquietan. Esto dice san Basilio, y por la misma razon nuestro santo Padre contentándose con la doctrina tan acertada que dió en las Constituciones, en materia de la oracion y de las demás virtudes de la castidad, solamente dijo en la sexta parte ': Y porque lo que toca al voto de la castidad no pide interpretacion, constando cuan perfectamente debe guardarse, procurando imitar en ella la puridad angélica con la limpieza de cuerpo y mente. Esto dijo allí nuestro santo Padre, de la castidad, y no sabemos que ni en los ejercicios, ni en las Constituciones haya hablado otra vez de esta materia.

Pero aun hay otra razon mas particular porque en esta segunda semana no hizo mencion de este género de tentaciones. Porque, como dice el mismo Santo en la anotacion décima : Comunmente el enemigo de natura humana tienta mas debajo de especie de bien, cuando la persona se ejercita en la via iluminativa, que corresponde á los ejercicios de la segunda semana, y no tanto en la via purgativa, que corresponde á los ejercicios de la primera semana. De donde se ve, que las tentaciones sensuales, que abiertamente inducen al mal, no pertenecen lanto á los que se ejercitan en la segunda semana, cuanto á los principiantes que están en la via purgativa. No porque en todos estados no esté uno sujeto á estas tentaciones, sino porque á los principiantes pertenece ser enseñados en el modo con que han de pelear contra ellas, y tambien el ejercitarse de manera que ganen algun dominio y superioridad sobre ellas, porque así podrán pasar adelante á la pelea contra las tentaciones mas espirituales: esta pues es la causa porque en esta segunda semana nuestro santo padre Ignacio no trató de estas tentaciones, sino dando ya esta guerra por vencida, trató solamente de pelear con la codicia de las riquezas y de las honras.

Y es aquí tambien mucho de advertir, que muchas veces el amor de la honra y de la hacienda nos apartan claramente del camino de la virtud. Y esta tentacion es tambien de principiantes, como lo enseñó nuestro santo padre Ignacio en la anotacion nona por estas palabras: La nona es de advertir, cuando el que se ejercita anda en los ejercicios de la primera semana, si es persona que en cosas espirituales

<sup>1</sup> G. p., c. 1, § 1. <sup>2</sup> Anot. 10.

no haya sido versado: y si es tentado grosera y abiertamente, y así como mostrando impedimentos para ir adelante en servicio de Dios nuestro señor, como son trabajos, vergüenza y temor por la honra del mundo. Donde se ve, que el temor de perder la hacienda ó la honra, cuando aparta del servicio de Dios y del ejercicio de la virtud (el cual llamó el glorioso y bienaventurado santo Tomás, temor mundano) es tambien tentacion grosera y de principiantes. Mas porque no pocas veces sucede, que el amor de la riqueza y honra mundana, no solamente no nos desvia claramente de la perfeccion, antes nos persuadimos que nos ha de ayudar para alcanzarla, y dándole entrada con este color, abre despues la puerta á innumerables vicios; por eso esta tentacion se cuenta en el número de las tentaciones espirituales, y que vienen con color y apariencia de bien, y que propiamente pertenecen á la segunda semana.

Por esta manera de tentaciones que vienen disimuladas, notó gravemente san Gregorio ', que con mucha propiedad se dijo de aquel caballo en el libro de Job: De lejos huele la guerra, la exhortacion de los capitanes y la vocería del ejército: atribuyendo a los capitanes la exhortacion, y al ejército la vocería. Porque estos vicios, que son como cabezas y capitanes, entran exhortando y persuadiendo con apariencia de razon, y tras ellos se sigue un ejercito entero de pecados, que va no van disimulados, sino triunfando claramente, y con alaridos como vencedores, porque la soberbia dice : razon es que desees los puestos mayores, porque siendo superior de muchos, podrás tambien ayudar al bien y provecho de muchos. Y la avaricia dice: no hay culpa en desear los bienes temporales, porque tú no tanto tienes deseo de ser rico, cuanto temor de no ser pobre, y lo que los otros esconden y guardan con escasez, tú lo distribuyes con misericordia y liberalidad. A estas exhortaciones de los capitanes se sigue el ahullido del ejército, porque en estando rendida el ánima á estos vicios principales, los demás se quitan la máscara, y entran de tropel como vencedores. Y esto es lo que dijo nuestro santo Padre, que en el sermon que hace Lucifer á los suyos 1: Les amonesta para echar redes y cadenas, que primero hayan de tentar de codicia, de rique-

<sup>4</sup> Greg., lib. 31 mor., c. 17. 2 2. Semana, n. 59.

zas, etc. Estas redes ó enredos consisten en persuadirles con color de mayor bien, y á título de necesidad suya ó de los suyos, ó de piedad y mayor gloria divina, que deseen y procuren las riquezas tempora-les, y de esta manera los lleva arrastrando como con cadenas: Para que mas facilmente vengan á vano honor del mundo, y despues á crecida soberbia, de manera que el primer escalon sea de riquezas, el segundo de honor, el tercero de soberbia, y de estos tres escalones induce á todos los otros vicios. Todas estas son palabras de nuestro santo Padre.

Sea pues la conclusion de todo lo dicho que el primer cuidado de los que aprovechan, debe ser vencer las tentaciones que con apariencia de bien procuran distraerles de su intento; las cuales se reducen á dos, que son codicia de riquezas temporales, y apetito de la honra mundana; porque cortadas estas dos cabezas facilmente huirá todo el ejército de los vicios que las siguen. Y finalmente se hace aquí tanto caso de estos dos géneros de tentaciones, porque como uno de los principales frutos de esta segunda semana sea la eleccion del estado en los que no le han tomado, y ninguna cosa haya que nos aparte mas del estado de la perfeccion que estos dos amores de la riqueza y de la honra vana, fué necesario poner todo el esfuerzo posible para desarraigarlos del corazon, porque no nos perturbasen y cegasen al tiempo de la deliberacion, para no escoger el estado de vida que mas nos conviene. Porque es cierto, que estos ejercicios espirituales ', Son para vencer á sí mismo y ordenar su vida sin determinarse por aficion alguna que desordenada sea, como se dice en el mismo título de este libro.

1.º Semana, n. 1.

#### CAPITULO III.

DE LAS DIFICULTADES DE LOS PROFICIENTES POR PARTE DEL BJER-CICIO DE LAS VIRTUDES, Y DE LOS MEDIOS CON QUE SE VENCEN.

El padre Diego Lainez, segundo prepósito general de la Compañía y uno de los mas amados y estimados de nuestro santo Padre entre sus primeros compañeros, por sus grandes letras, prudencia y autoridad, dicen que solia decir graciosamente del santo Padre que era hombre de pocas verdades. Y decíalo así, porque no era hombre que gastaba palabras, ni se derramaba en ellas, sino que reducia su enseñanza á pocos principios, y encerraba muchas sentencias en pocas verdades. Lo cual se descubre bien en las palabras que vamos declarando en la tercera parte de las Constituciones, donde dice ': Sean instruidos de guardarse de las ilusiones del demonio en sus devociones, y defenderse de todas las tentaciones, y sepan los medios que darse pudieren para vencerlas, y para insistir en las verdaderas virtudes y sólidas, ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos, procurando andar adelante en la via del divino servicio. En las cuales palabras comprendió todas las dificultades de la via iluminativa, así las que vienen de las tentaciones de nuestros enemigos, como las que trae consigo el mismo ejercicio de las virtudes. Porque de lo primero dice: Sean instruidos de guardarse de las ilusiones del demonio en sus devociones, y defenderse de todas las tentaciones, etc. Donde claramente distingue dos géneros de tentaciones, unas encubiertas y disimuladas, otras claras y manifiestas: en las primeras nos hace el demonio la guerra con astucia y con engaño, conviene á saber, cuando viene con máscara de virtud y se transfigura en ángel de luz. Lo cual suele suceder de ordinario á vuelta de nuestros ejercicios espirituales y devociones: y de estas ilusiones dice que debemos guardarnos; esto es, procediendo con discrecion, con cautela y circunspeccion. Las segundas 8. p., cap. 1, § 10.

tentaciones suelen ser declaradas en todo género de vicios, y de estas, dice, que debemos defendernos como de enemigos manifiestos, y ser instruidos para saberlo hacer, de lo cual dijimos algo en el capítulo pasado y se dirá mas en su propio lugar.

Cuanto al ejercicio de las virtudes dice: Y sepan los medios que darse pudieren para insistir en las verdaderas virtudes y sólidas, ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos, etc. Donde en pocas palabras apunta cinco dificultades que se ofrecen para adquirir las virtudes, y aprovecharse en ellas.

La primera, la muchedumbre que hay de virtudes, todas necesarias para la perfeccion de la vida espiritual.

La segunda, la semejanza que hay entre las virtudes sólidas y las aparentes, entre las fingidas y las verdaderas.

Tercera, despues de haber conocido las verdaderas virtudes y sólidas, resta otra nueva y no menor dificultad en saber los medios convenientes para insistir en ellas. Esto es, con qué órden nos hemos de ir ejercitando en ellas, y qué medios y ejercicios hay mas convenientes para aprovecharse en cada una de ellas.

Cuarta dificultad, y no menor, insistir en estos ejercicios de las virtudes, ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos.

Quinta, no volver atrás del propósito y punto de aprovechamiento y perfeccion en que una vez se pusiere, antes procurar andar adelante en la via del divino servicio.

Dificultades eran estas para poner temor á los que emprenden esta jornada juzgando tal vez que ó por ser tan larga ó tan dificultosa, ó tener tantos pasos peligrosos y tantos enemigos con quien pelear, y tantos caminos atravesados en que perderse, despues de haberse cansado no habian de poder salir con ella. Pero nos ha proveido Dios nuestro señor del remedio que en estas ocasiones suele ser de mas ayuda y de mayor importancia, que es de una buena guia y bien ejercitada en este camino. Esta es nuestro santo Padre, que en la segunda semana de los ejercicios nos va llevando por un atajo breve y seguro, señalando cinco dictámenes ó propósitos, por los cuales se debe cada uno ir encaminando para salir de las cinco dificultades

que hemos propuesto, y llegar al fin deseado de su aprovechamiento: y los propósitos ó dictámenes son estos que se siguen.

Primero, tomar por guia y dechado de mis acciones, la vida y doctrina de Cristo nuestro señor, proponiendo firmemente de seguir su llamamiento y santas inspiraciones, para perfeccionarme en cualquier estado de vida que tuviere, con la imitacion de sus ejemplos, con la éjecucion de su doctrina, con la obediencia de sus inspiraciones.

Segundo, tengo de procurar fundarme y arraigar en mi corazon la pobreza y humildad espiritual; esto es, quitando el afecto y amor de las riquezas temporales y haberes de este mundo, y deseando todo lo contrario de lo que los mundanos desean, conviene á saber, pasar injurias, falsos testimonios y afrentas, y ser tenidos y estimados por locos, por desear parecer en algo á nuestro Criador, etc.

Tercero, con este mismo deseo de parecer é imilar á Cristo nuestro señor, tengo de escoger la pobreza actual, y el pasar efectivamente injurias, desprecios y oprobios, en caso que se entienda ser esto de mayor servicio y gloria divina; y tambien en caso de igual servicio y gloria divina; porque en esto seré mas semejante á Cristo nuestro señor.

Cuarto, ninguna cosa tengo de resolver ni determinar acerca del estado de mi vida, ó acerca de mis acciones particulares, que no sea por razon y motivos de la mayor gloria divina y el mayor servicio de la divina Majestad, cerrando los ojos á todas las demás razones y motivos humanos, y que tengan sabor de carne y de sangre.

Quinto, las elecciones y propósitos que una vez tuviere hechos bien y ordenadamente, y por razones de servicio y gloria divina, no debo mudarlos ni alterarlos, sino tratar de la ejecucion y cumplimiento de ellos: las determinaciones que hubieren sido torcidas, y por respetos de carne y sangre, debo reformarlas, haciéndolas en tiempo y con modo que todas mis acciones vayan siempre encaminadas á la mayor gloria divina.

Estos cinco propósitos ó dictámenes, son como los nervios por donde se gobierna todo el aprovechamiento espiritual; y los huesos en que consiste la firmeza del hombre interior, son como el fundamento en que estriba todo este edificio de la torre evangélica, y como una

quinta esencia en que está recogido lo mas apurado de todo el ejercicio de las virtudes. Y por tener encerrada en si tan alta perfeccion, piden mucha capacidad para ser entendidos, y mucho fervor para ser abrazados, y mucho esfuerzo y constancia para ser ejecutados. Y por eso dice nuestro santo padre Ignacio ', que estos ejercicios de la segunda semana, se deben dar á pocos, de raras partes, ó que quieran determinar del estado de su vida, y tales, que de su aprovechamiento se espera notable fruto á gloria de Dios. Porque no se den á quien es rudo ó de poca complexion, cosas que no pueda descansadamente llevar y aprovecharse con ellas. Asimismo segun que se quisiere disponer, se debe dar á cada uno porque mas se pueda ayudar y aprovechar. Por tanto, al que se quisiere ayudar para se instruir, y para llegar hasta cierto grado de contentar á su ánima, se pueden dar algunos exámenes, etc. Por donde si el que da los ejercicios viere al que los recibe ser de poco sugeto, ó de poca capacidad natural, de quien no se espera mucho fruto, mas conveniente es darle algunos ejercicios leves, etc., y no proceder adelante en materias de eleccion, ni en otros algunos ejercicios que están fuera de la primera semana. Todas estas son palabras de nuestro santo Padre en diferentes lugares donde trata de este punto; por las cuales bastantemente nos da á entender, cuanta dificultad tengan estos propósitos de la segunda semana, que son los grados de la via ilumi - . nativa y propios de los proficientes, así de parte del entendimiento, como de parte de la voluntad, como la experimentará muy presto el que se quisiere ejercitar en ellos. Ahora veamos en qué consiste cada una de las cinco dificultades de que arriba dijimos, y como nos hemos de ayudar de estos cinco dictámenes ó propósitos para vencerlas, y para andar siempre adelante por la via del divino servicio.

P. 4, c. 8, lit. E. P. 7, c. 4, lit. F. 1. Semana, anot. 18.

## CAPÍTULO IV.

DE LA MUCHEDUMBRE DE LAS VIRTUDES, Y PRIMERO DE LAS VIRTUDES TEOLOGALES.

Primeramente la muchedumbre de las virtudes hace muy dificultoso el ejercicio de ellas; porque son tantas que con mucho cuidado y estudio apenas se pueden saber sus nombres, y mucho menos conocer sus naturalezas y propiedades, y la materia, ocasiones y actos con que se ejercitan. Porque unas virtudes son teologales, otras cardinales que llamamos, ó morales; unas infundidas de Dios, otras adquiridas con nuestro ejercicio: y de estas, unas son corro cabezas y raices, otras como miembros y ramos que salen de ellas. Y para dar alguna noticia de esta materia pondrémos aquí una breve suma y declaracion, no tanto de la naturaleza de las virtudes, cuanto de sus nombres, sacada de lo que mas largamente trata santo Tomás en la Secunda secundæ, y otros autores 1.

La primera de las virtudes teologales, que se infunde en nuestras almas, es la fe, á la cual pertenece dar crédito á todas las cosas que Dios nuestro señor ha revelado, sin buscar otro argumento mas que la autoridad del mismo Dios, que nos lo revela, y de la santa Iglesia nuestra madre, que lo propone. De esta fe dijo san Pablo², que es el fundamento de las cosas que esperamos, y la que nos convence á creer las cosas que no vemos. Estas verdades de la fe, para que nos muevan á abrazar lo bueno y á aborrecer lo malo, es menester rumiarlas y desmenuzarlas con el discurso del entendimiento, con humildad y atencion, y para esto ponemos la meditacion; la cual si se levanta de punto con luz mas clara y afecto mas encendido, llegará á ser contemplacion. Y contemplacion es una vista sencilla, atenta y quieta de las verdades que creemos, que inclina y mueve al

2 Ad Heb. 11.

<sup>1</sup> P. Diego Alvarez de Paz, tomo 2, lib. 3. P. 2, per plura capita Fe.

amor de Dios y al desprecio de las cosas del mundo. Y desprecio del mundo es una renunciacion de todas las cosas visibles, que se hace interiormente con la voluntad, y exteriormente con la obra, y nace del amor de Dios; la cual con razon se atribuye á la fe, que nos descubre bienes mayores; por lo cual dijo san Juan', que núestra fe es la victoria que vence al mundo. De aquí nace la que llamamos pureza del corazon. Porque puro se llama, como dice santo Tomás², lo que no está mezclado con cosas mas viles. Y el que ayudándose de la fe con que cree los bienes invisibles, desprecia y renuncia los bienes visibles y mundanos, este tal tiene su corazon puro, pues guarda sus pensamientos y sus afectos, sus palabras y sus obras limpias y sin mezcla de las cosas terrenas. Y estas son las virtudes ó ejercicios vir tuosos que andan en compañia de la fe.

Siguese la esperanza, que es la segunda virtud teologal, con la cual los bienes invisibles de la bienaventuranza y vida eterna, que creemos con la fe, los esperamos alcanzar y poseer por la gracia y misericordia de Dios, y por premio de nuestros merecimientos y buenas obras. A esta virtud le arrimamos por una parte la confianza y por otra el temor. Confianza llamamos una segura y firme persuasion de que Dios nuestro señor nos ha de favorecer y ayudar en todas las necesidades y peligros, en todas las tentaciones y tribulaciones, así temporales como espirituales, y que nos gobierna siempre como Padre amoroso, y mira en todas las acciones por nuestro bien y provecho. Esta esperanza cuando está crecida da gran firmeza á nuestro corazon entre las inconstancias y vaivenes de esta vida, y casi quita el sentimiento de todos los trabajos que suceden en ella. Esta confianza para que sea firme, y no dé en el estremo de la presuncion, debe estar acompañada y asegurada con el temor, El cual ha de ser temor de no pecar, temor de no incurrir en alguna pena temporal ó eterna, temor de no perder los bienes perdurables que se esperan, que todo viene á ser finalmente temor de no resbalar en alguna ofensa contra su Criador, lo cual es la puerta de todos los otros males.

La última de las virtudes teologales, y la mas perfecta de todas, es <sup>1</sup> I Joan., 5, 4. <sup>2</sup> S. Thom. 2, 2, q. 7, art. 2.

la caridad, que nos une estrechamente con Dios. Porque es una virtud con que amamos á Dios por sí mismo y por su misma bondad, y le servimos y obedecemos por sí mismo, no por temor de penas ni por esperanza de premios, aunque de este temor, y de esta esperanza nos debemos tambien ayudar á sus tiempos, como dijo nuestro santo Padre en la tercera parte de las Constituciones '. A este amor de Dios es consiguiente el amor de todos los prójimos, conocidos, parientes y estraños, amigos y enemigos, a los cuales debemos amar por amor de Dios. Y amarlos por amor de Dios, es amarlos porque son hechura de Dios, y porque participan de él los bienes de naturateza, v son llamados à los de gracia, v capaces de los bienes eternos de la gloria. Y finalmente amarlos por amor de Dios, es amarlos porque Dios quiere y manda que sean amados. A este amor cuando es fervoroso, se sigue el celo; y celo es un afecto intenso y ferviente con que deseamos y procuramos el bien del amado (que respecto de Dios será procurar su honra, y respecto de los prójimos procurar su provecho) y si hay alguna cosa que se atraviese para estorbar lo uno ú lo otro; esto es, la honra de Dios, ó el provecho de los prójimos, hacerle rostro y resistencia con fortaleza y constancia, y procurar vencerla, cuanto sea posible.

De este amor de Dios y del prójimo resultan en nosotros dos afectos respecto de Dios, que son gozo y paz, y dos respecto del prójimo, que son misericordia y beneficencia. El gozo se sigue naturalmente, como dice santo Tomás², de la presencia de la cosa amada, y tambien de saber que le va bien á la persona que amamos; lo cual propiamente pertenece al amor de amistad, con el cual se goza y se alegra uno de que á su amigo le sucedan las cosas prósperamente, aunque este ausente, y como la caridad es amor de Dios cuyo bien no le puede faltar, porque él es su misma bondad, y por el mismo caso que es amado, está presente al que le ama conforme á lo que dijo san Juan²: El que está en caridad está en Dios, y Dios está en él; de ahí es, que de la caridad procede el gozo, gozándose los que le aman de su bien y de su presencia. La paz tambien nace de la caridad, la cual no solamente dice union y concordia con los próji-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3 p., c. 1, § 26. <sup>2</sup> S. Thom., 2, 2, q. 28, art. 1. <sup>3</sup> I Joan. 4.

mos, sino tambien de cada uno consigo mismo. Porque como sucede muchas veces desear uno cosas contrarias (ó porque el apetito
sensitivo y racional son contrarios entre sí, ó porque con el mismo
apetito desea cosas que no puede alcanzar juntamente) es cierto, que
mientras no se concordan estos apetitos, no puede estar quieto el corazon, ni tener uno paz consigo. Pero la caridad compone todas estas diferencias, porque amando á Dios de todo corazon, unimos y
concordamos en él todas nuestras voluntades. Y amando al prójimo
como á nosotros mismos, queremos tambien cumplir su voluntad
como la nuestra; y así de la caridad nace la paz. Esto es de santo
Tomás <sup>1</sup>.

Respecto del prójimo, es tambien causa la caridad de la misericordia y de la beneficencia. Misericordia es una virtud con que nos dolemos del mal de nuestro prójimos. Porque si los amamos como á nosotros mismos, es consiguiente que nos aflijan los males que ellos padecen, como si nosotros los padeciéramos. Lo cual llamamos tambien compasion, porque hacemos compañía al que padece, y padecemos juntamente con él. Esta compasion cuando es verdadera, se muestra en las obras, de donde resulta la que llamamos beneficencia, que significa aquel buen afecto de la voluntad que viene á tener efecto en las obras con que hacemos bien á todos los que podemos, ejercitando en varias materias y ocasiones todas las obras de misericordia, así las espirituales como las corporales. Y esto es lo que toca á las tres virtudes teologales y á las demás que están conjuntas ó proceden de ellas.

<sup>1 2, 2,</sup> q. 29, art. 1 et 3.

# CAPÍTULO V.

#### DE LA MUCHEDUMBRE DE LAS VIRTUDES MORALES.

No son menos fecundas las virtudes que llamamos cardinales ó morales, porque comprenden debajo de sí otras muchas virtudes, que son como ramos ó como hijas, compañeras y allegadas suyas. Primeramente, la prudencia es como la guia que gobierna las acciones humanas, y la que teniendo delante el fin que pretende, busca los medios convenientes con la madura consultacion, y los halla con el juicio acertado, y los ejecuta eficazmente con su imperio. Esta prudencia, segun las materias à que se aplica, toma diferentes nombres. Porque la que gobierna una casa y familia, se llama económica, y militar la que gobierna un ejército, y la que atiende al gobierno de un reino en el príncipe, ó en los súbditos, y los dispone en órden al bien comun de la república, se llama política. Otra prudencia hay que en las cosas interiores y espirituales sabe reconocer y apartar lo verdadero de lo falso, lo bueno de lo malo. y lo menos bueno de lo mejor, para aceptar y seguir lo bueno respecto de lo malo, y lo mejor respecto de lo menos bueno; y esta llamamos discrecion espiritual, la cual es muy necesaria en las elecciones. Las ayudas que tiene la prudencia, y las virtudes y propiedades que la acompañan son estas. Primera, la memoria para acordarse de las cosas pasadas, la cual se debe enriquecer, no solamente con la propia experiencia, sino tambien con la leccion de las historias en aquellas materias que penden de nuestro gobierno v providencia. Segunda, el entendimiento para reconocer el estado de las cosas presentes y penetrar las razones de ellas. Tercera, la solercia v sagacidad para conjeturar acertadamente de las cosas ocultas, y el buen discurso para venir sin error al conocimiento de unas cosas por otras. Demás de esto deben acompañar á la prudencia la circuns. peccion para mirar atentamente todas las circunstancias del negocio que emprendemos, para que no se yerre por razon de ellas lo que mirando la sustancia de la obra fuera acertado. La providencia para prevenir los medios convenientes en órden al fin que pretendemos. La solicitud para no dar lugar á dilataciones en la ejecucion de lo que conviene. Y finalmente la cautela para mirar con cuidado si se atraviesan en la ejecucion algunas dificultades y estorbos, para que lo que se empezó con prudencia, no se trueque y se acabe con temeridad. Y porque es dificultoso que ninguno por sabio que sea alcance ó advierta todas las razones ó circunstancias de las cosas, es muy propio de la prudencia pedir y tomar consejo de los mas sabios y experimentados; y aquella aplicacion del ánimo para oir y admitir los consejos, no resistiéndolos con dureza, ni olvidándolos con descuido, ni menospreciándolos con soberbia, esta es la que llamamos docilidad.

Síguese luego la justicia, nobilísima virtud entre todas. Esta es la que hace florecer los reinos, la que guarda las ciudades, enriquece las repúblicas, tiene quietas las comunidades, y conserva en paz todo el universo. Esta es la que en los contratos de los particulares guarda igualdad, y en la distribucion de los bienes comunes no mira las personas, sino los merecimientos: la que da á cada uno lo que es suyo, y hace menospreciar el interés propio por no agraviar el derecho ageno, y cerrar los ojos al hien particular, por atender y mirar por el provecho comun. Y aunque mirando la naturaleza de esta virtud en todo rigor, pocas veces toca el uso y ejercicio de ella á personas religiosas, y que por razon de su profesion tratan de la perfeccion y aprovechamiento espiritual; pero hay un género de virtudes, que por emplearse en cumplir con algunas obligaciones, y pagar algunas deudas, son como ramos de la justicia y se reducen á ella, y el ejercicio de estas es muy propio de personas espirituales. Estas virtudes que decimos, unas nos ordenan bien para con Dios, y otras para con los hombres. Porque á Dios primeramente le debemos toda honra, culto y adoracion, como á señor universal y criador de todas las cosas, sintiendo de él altísimamente, y estimándole sobre toda estimacion, y sujetándonos á él en lo profundo de nuestro corazon, y este oficio hace la virtud de la religion, que por esta causa es excelentisima entre todas las virtudes morales; pero si á este Señor á quien

debemos todo servicio y reverencia le ofendemos, tenemos obligacion á pedirle perdon, con aborrecimiento de la culpa y debida satisfacion, lo cual hace la virtud de la penitencia.

Para con los hombres nos corren tambien varias obligaciones, porque á la patria, á los padres, hermanos y parientes debemos amor y reverencia, y en las ocasiones tambien socorro y defensa; y para esto se pone tambien la virtud de la piedad. A los mayores en edad, en dignidad, en sabiduría ó en alguna otra excelencia, se les debe honra, respeto y cortesía, y para esto es la virtud que llamamos observancia. A los superiores cuando mandan se debe obediencia, que es una virtud que inclina à ejecular los mandamientos de los superiores, por esta razon de que son superiores y lo mandan. A los bienhechores se debe agradecimiento, ó gratitud; á la cual toca reconocer el beneficio recibido, alabarle y estimarle, y darse por obligado al retorno, cuando lo pida la ocasion, y cuanto lo sufra la posibilidad. A todos los hombres se debe el trato sencillo y verdadero, no mintiendo, no fingiendo, no engañando, sino hablando de las cosas como ellas son, y mostrándose cada uno en lo defuera cual es en lo de dentro, todo conforme á reglas de buena prudencia, y para esto es la virtud de la verdad y simplicidad. Y como estas hay otras muchas virtudes y actos particulares de cllas, que en todas materias nos disponen á cumplir lo que por cualquiera causa y buen respeto debemos á los otros hombres.

Vengamos á la fortaleza, que es una virtud que gobierna las acciones humanas en los casos ásperos y dificultosos, ora sea sufriendo los trabajos con contancia cuando se ofrecen, ora sea acometiendolos con esfuerzo cuando conviene y lo piden las ocasiones: de manera que ni falte uno á sus obligaciones por temor, ni exceda por temeridad ni osadía, y si la fortaleza se ejercita en emprender cosas grandes y dificultosas, tiene dos virtudes que la ayudan, que son magnanimidad y magnificencia, y si se ejercita en sufrir las cosas adversas, tiene otras dos, que son paciencia y longanimidad. La magnanimidad es la que se estiende á obras grandes y excelentes, y dignas de mucha honra, y la que desprecia y tiene en poco la honra mundana cuando se la ofrecen, ni la pretende cuando se la niegan, contentandose solamente con merecerla: siendo verdad, como lo es, que no la merece el

que la tiene por fin de sus obras, sino el que obra cosas grandes sin pretenderla, solamente por el fin propio y debido de la virtud. A esta virtud de la magnanimidad acompaña otra que llamamos seguridad, la cual quita de nosotros el temor congojoso de errar, ó de no conseguir lo que pretendemos, y nos ayuda á emprender las cosas dificultosas con tranquilidad y quietud; porque el magnánimo confiando en el socorro y ayuda divina, no mira estas empresas como cosas sobre sus fuerzas; y así está seguro del suceso con la humildad. La magnificencia es la que tiene en poco el dinero y las riquezas temporales, y usa de ellas con grandeza en obras suntuosas y extraordinarios gastos, no vanas, sino provechosas y de lucimiento á la república y al bien comun dentro de los límites de la virtud y prudencia; como son edificios de templos, de hospitales, de universidades, de palacios y dotaciones grandes para el culto divino, para el remedio de los necesitados, para el aumento de las letras y buenas artes, y cosas semejantes. Y estas virtudes son las que acompañan á la fortaleza para emprender cosas árduas y dificultosas.

Mas para sufrir las adversas, es en primer lugar la paciencia, á la cual pertenece moderar la tristeza que suelen causar los males de esta vida, como son enfermedades, pobreza, deshonras, contradicciones y persecuciones, muertes de personas conjuntas en sangre ó en amistad, y cosas semejantes. Moderar la tristeza que resulta de estas cosas adversas, de manera que no exceda los límites de la razon; esto es paciencia, y tambien lo es gobernarse en estas ocasiones de manera que no se dé muestra ó significacion de ánimo flaco y vencido con el peso de la tribulacion, ni se vea en el hombre exterior cosa que no sea de corazon esforzado y varonil. Y si estos males duran por mucho tiempo, y el remedio se dilata; así como se añade nueva dificultad por la largueza del tiempo, así es menester nueva virtud que alargue el ánimo y le haga igual, no solo á la grandeza del mal. sino tambien á la duracion de él, y esta llamamos longanimidad. De esta manera queda nuestro espíritu bien armado con la virtud de la fortaleza, así para sufrir las cosas adversas, como para emprender las dificultosas.

La última de las virtudes morales es la templanza, á la cual per-

tenece poner tasa y moderacion en el apetito y prosecucion de las cosas que causan deleite; así en las que tocan al cuerpo y los sentidos, como en las que tocan al alma y sus potencias; de manera que el apetito y concupiscencia de lo que da gusto, no haga exceder de los términos de la razon. Esta moderacion cuando se pone en el manjar se llama abstinencia; cuando en la bebida, principalmente del vino y de todo lo que puede embriagar, se llama sobriedad. Para templar y refrenar los deleites ilícitos y lascivos de la carne, se pone la virtud de la castidad. Y si se estiende mas á renunciar los deleites lícitos del matrimonio, con firme propósito de conservar en la carne corruptible perpetua incorrupcion, eso llamamos virginidad. Para cuya guarda, y dela castidad, es necesaria una vergüenza virtuosa para contener la vista, la lengua, el rostro y las manos de cualquier cosa indecente, y que puede ofender la limpieza de la castidad; y este género de recato y verguenza llamamos pudicicia. Y cuando se pasa mas adelante, no solamente quilándole al cuerpo los entretenimientos que tienen olor de liviandad é indecencia, sino castigándole con ayunos, vigilias, disciplinas, cilicios y otras asperezas semejantes; esto es penitencia corporal. Demás de estas virtudes, para moderar la demasía en el hablar, ponemos la virtud del silencio; y para componer todos los movimientos y acciones del hombre exterior, la virtud de la modestia; y esto es lo que toca á la templanza acerca de las cosas corporales.

Cuanto al espíritu, en dos cosas solemos exceder ordinariamente. La primera, es en el apetito del saber cosas curiosas, secretas é inútiles, y las mas veces dañosas, emperezando por el contrario en el estudio de las cosas provechosas. Y para avivar el cuidado de estudiar lo provechoso, y reprimir la curiosidad del saber lo inútil y dañoso, se pone la virtud de la estudiosidad. La segunda cosa en que excedemos, es en el apetito de la propia excelencia, estimándonos á nosotros, y deseando ser estimados de los otros mas de lo que somos y merecemos; y para moderar este apetito se pone la excelentísima virtud de la humildad, con la cual un hombre conociéndose de verdad, se desestima y tiene por vil, y de la misma manera quiere ser conocido y desestimado de los otros.

## CAPÍTULO VI.

QUE TODAS LAS VIRTUDES SON NECESARIAS PARA LA PERFECCION, Y DE LA DIFICULTAD QUE RESULTA DE AQUÍ Á LOS PROFICIENTES.

Si en cualquier género aquello se llama perfecto que no le falta nada, sin duda mucho le falta á quien le falta cualquiera de las virtudes, y así no puede ser ni llamarse perfecto. Porque como cada virtud disponga el alma para obrar debidamente y conforme á razon en ciertas materias y ocasiones, faltando aquella virtud consiguientemente el espíritu está flaco y desfallece de lo que debe conforme á razon en aquella ocasion y en aquella materia en que ayuda y fortalece aquella virtud. Y no solamente se siente esta flaqueza en la materia particular de aquella virtud que falta, pero cualquiera de las demás virtudes que parece que se poscen se halla sola y desamparada, y por faltar una se vienen muchas veces á perder todas, y se cumple la sentencia que se dió contra aquel siervo perezoso que no grangeó nada con el talento de su señor 1: Al que tuviere le darán mas, y al que no tiene le quitarán aun aquello que parece que tenia. Cualquiera virtud, dice san Gregorio ', tanto es menor, cuanto no tiene las demás en su compañía. Porque muchas veces nos ha sucedido ver algunos hombres castos, pero no humildes, algunos que parecen humildes, pero no misericordiosos; otros que parecen misericordiosos, pero no justos; otros que se tienen por justos, pero son de los que tienen puesta la confianza, no en Dios, sino en sí mismos; y es cierto que ni la castidad puede ser verdadera donde falta la humildad, ni es verdadera humildad la que no se acompaña con la misericordia, ni sabe inclinarse á la compasion de las miserias ajenas, ni es misericordia verdadera la que se tuerce de la rectitud de la justicia, ni es justicia verdadera la que no pone su confianza en el Cria-

<sup>1</sup> Matt. 15. <sup>2</sup> Greg., lib, 22 Mor., c. 1.

dor, sino en sí mismo ó en las criaturas. Así que una virtud sin as demás no es virtud, ó si lo es, no es virtud perfecta.

De esta doctrina de san Gregorio se saca, que de tal manera nos hemos de ejercitar en las virtudes, que ninguna dejemos, ninguna menospreciemos pensando que no es necesaria; porque la falta de cualquiera por mínima que sea, hace falta, y suele ser ocasion de muchas faltas. Ningun rostro se puede llamar hermoso, si una sola parte tiene fea: ningun hombre está honestamente vestido y adornado, si una sola parte tiene rota ó desnuda: ningun edificio es firme y acomodado, sino tiene todas sus cuatro paredes trabadas entre sí y con el techo: y es cierto que las virtudes son las que hacen la hermosura del hombre interior, y las que le visten y adornan, y le hacen ser casa y templo de Dios; v así cualquiera que falte, ni el espíritu tiene hermosura, ni está decentemente vestido y adornado, de manera que cubra honestamente la confusion de su desnudez. Y para poder cumplirla aconsejaba el Espíritu santo al obispo de Laodicea 1, que comprase oro fino y quilatado, para ser rico y vestirse de vestiduras blancas para que no se viese su pobreza y confusion. Esta es aquella vestidura de bodas 1, que por no tenerla el otro convidado fué atado de piés y manos, y mandado echar en las tinieblas exteriores. Porque ¿ con qué cara se ha de querer sentar á la mesa en compañía de los otros santos, el que va roto y remendado con la falta de alguna virtud, y sucio y manchado con las culpas que ha cometido por falta de ella? Pues si miramos las virtudes como un edificio espiritual, que hace morada y templo para Dios, se ve mas claramente cuan necesarias sean todas para la firmeza y perfeccion de él. Porque, como dice san Doroteo, el que quiere edificar una casa, conviénele levantar su edificio por todas cuatro paredes, porque si atiende á sola una y se descuida de las demás, pierde su trabajo y su dinero, y al cabo no tiene casa en que morar; porque no mira que cualquier viento le puede derribar aquella pared por no estar encadenada y trabada con las demás, y cuando estuviera muy firme, mal se puede cargar el techo sobre una sola pared. Y lo mismo dice este Santo que sucede á los que insistiendo solamente en el ejercicio de una so-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apoc. 3. <sup>2</sup> Matth. 22.

la virtud, se descuidan de ejercitarse en las demás, los cuales tambien son semejantes á los que saliendo á la pelea dejasen desarmada cualquiera parte del cuerpo, que por allí puede su enemigo acometerles y darles la muerte.

Esta es la primera dificultad, y no la menor de los que caminan esta segunda jornada de la via iluminativa, y están en el estado de los proficientes; conviene à saber, haber de crecer y aprovecharse en tantas y tan diferentes virtudes. Para lo cual es necesario estar atentos á las materias y ocasiones de cada virtud, y las circunstancias y modo con que debe ejercitarse; es menester pelear con el vicio contrario, y con la costumbre y pasion que inclina á él. Y si es verdad que el rey que es combatido y se le hace guerra por muchas partes, teniendo repartidas sus fuerzas está mas flaco para defenderse en cada una de ellas; y el que tiene á su cargo muchos negocios, teniendo repartida la atencion, no puede dar tan buen recaudo á cada uno de ellos; ¿ cómo podrá un espíritu flaco, hacer juntamente guerra á tantos vicios, y defenderse de ellos, y atender al ejercicio de tan diferentes virtudes? Para hacer los vestidos con que se compone el cuerpo, y las joyas con que se adorna, son menester tantos y tan diversos oficiales, por ser tan diferentes las materias en que labran, y tan varias las formas y figuras de estos aderezos; pues ¿ cómo no será menester mucha industria y mucho trabajo y atencion para hacer los vestidos del alma, y las joyas preciosas de las virtudes con que se compone y adorna, siendo tan diferentes las materias, las circunstancias y ocasiones de cada virtud? Para un edificio son menester tantos materiales, tantos artifices, tanta costa y trabajo; ¿cómo no será menester mucho mas para edificar este templo y casa para Dios, que se viene à fabricar con la junta y trabazon y correspondencia de todas las virtudes? Por lo cual nos aconseja el Salvador<sup>1</sup>, que el que tratare de edificar esta torre, haga primero la cuenta si tiene caudal para acabarla, porque no dé ocasion de escarnecerle y reirse de él, à los que vieren que no pudo salir con lo que habia empren. dido.

Es verdad que todo lo necesario para este edificio está de nuestras Luc. 14.

puertas adentro, sin ser necesario salir á buscarlo fuera de nosotros, porque el suelo donde hemos de edificar es nuestro corazon, los artífices nuestras potencias, entendimiento y voluntad, los materiales sus mismos actos de ellas; esto es, los pensamientos y los afectos, de los cuales pulidos y labrados con el ejercicio de las mismas potencias se viene à levantar este grande edificio de que hablamos. No es necesario navegar los mares, ni discurrir por regiones no conocidas para recoger piedras preciosas y mármoles escogidos; no es necesario traer por el mar desde el Libano los cedros, ni juntar no sé cuantos millares de artífices y maestros que bastan á consumir los tesoros. de los reves; nada de esto te piden, de ti y en ti has de fabricar la casa para el señor Dios tuyo, tú mismo has de ser el artífice, el suelo ha de ser tu corazon, y la materia tus pensamientos y tus afectos. Y aunque esto es así verdad, y que no es pequeño alivio de este cuidado, ni poca ayuda de costa para este edificio, saber uno que para él no le puede hacer falta ninguna de las cosas que están fuera de sí; ¿pero quién se entenderá consigo mismo? ¿y quién podrá poner en órden los pensamientos y los afectos que tiene dentro de sí? El que entrare dentro de sí para reformarse y componerse con las virtudes, y reglar por ellas todos sus pensamientos y afectos, tal vez experimentará que el mundo que está dentro del hombre es el mundo mayor, y que este que se ve por defuera en su comparacion es mundo menor. Pues para vencer esta dificultad sirve el primero de los propósitos que arriba dijimos, que es recoger todos nuestros cuidados y pensamientos á la imitacion de Cristo nuestro señor y al cumplimiento de sus inspiraciones, que es el primer paso de la via iluminativa de que tratarémos en el capítulo siguiente.

## CAPÍTULO VII.

QUE BL PRIMER PASO DE LA VIA ILUMINATIVA, ES BL PROPÓSITO DE IMITAR Á CRISTO NUESTRO SEÑOR, Y CUMPLIR SUS INSPIRACIONES.

Para el intento que propusimos en el capítulo pasado, tenemos necesidad de declarar y probar dos cosas. La primera, que el primer paso de esta segunda jornada, es un propósito firme de imitar á Cristo nuestro señor, en aquella forma que él nos inspirare, y en aquel grado y modo de vivir á que él nos llamare. La segunda, que este propósito avuda á vencer la primera dificultad de este camino, que nace de la muchedumbre de las virtudes que son necesarias para la perfeccion.

Cuanto á lo primero se debe advertir, que antes del primer ejercicio, que es la Encarnacion, puso nuestro santo Padre una meditacion, como principio y fundamento de toda la segunda semana, cuyo título es: El llamamiento del rey temporal, etc. De manera, que así como en la primera semana, antes de la primera meditacion, que es el ejercicio de las tres potencias, está puesto un principio y fundamento fuera del número de todas las meditaciones; así tambien fuera del número de las meditaciones de la segunda semana, y antes de la primera de ellas está el ejercicio del llamamiento del rey temporal, como principio y fundamento de todas. Y así como en el principio y fundamento de la primera semana se enseñan dos verdades; la primera, cual sea el último fin para que el hombre fué criado; la segunda que todas las criaturas fueron hechas para ayudarnos á conseguir este último fin; y así como el fin y fruto que se ha de sacar de aquella meditacion no es otro, sino hacer dos propósitos; el primero una firme determinacion de buscar y conseguir, cuanto es de nuestra parte, nuestro último fin, y el otro de indiferencia à todas las cosas criadas, no queriendo, cuanto es de nuestra parte, tomarlas ni dejarlas, sino cuanto nos ayudan ó estorban á conseguir

nuestro último fin; de la misma manera en el ejercicio del rey temporal se enseñan dos verdades. La primera, que no hay otre camino para alcanzar en esta vida la perfeccion y despues de ella la bienaventurauza, sino es la imitacion de Cristo nuestro señor, el cual dijo de sí: Yo soy el camino. Y de aquí es, que este Señor los llama á todos para que le sigan, haciendo guerra contra su propia sensualidad, y contra su amor carnal y mundano, é imitándole en pasar injurias y afrentas, y todas las demás incomodidades que trae consigo la pobreza y falta de las cosas necesarias. La segunda verdad es, que atento que Cristo nuestro señor es generalmente el dechado y ejemplar de todos los que se han de salvar, y es el camino por donde han de caminar todos los superiores y los súbditos, los príncipes y los vasallos, los casados y las vírgenes, los religiosos y los seglares; de ahí es, que no todos pueden imitar á Cristo nuestro señor en el mismo grado y en la misma forma, mas cada uno debe sacar de aquel ejemplar conforme á su oficio y estado, y á sus particulares obligaciones. Y por eso debe cada uno estar atento á la inspiracion y llamamiento de este Señor para escoger aquel estado de vida y para gobernarse en él, conforme á su santísima voluntad. A estas dos verdades se siguen dos propósitos, en que consiste el fruto de esta meditacion. El primero, es el propósito de seguir é imitar à Cristo nuestro señor, y muy particularmente en sus deshonras y afrentas, y en todos los demás trabajos de su cruz, conforme á lo que él dijo: El que quisiere venir en pos de mí, tome su cruz y sígame. El segundo propósito es de seguir el llamamiento, y cumplir y ejecutar las inspiraciones de este Señor, así en lo que toca al estado de la vida, como á las demás cosas particulares. Y estos son los dos propósitos en que decíamos que consiste el primer paso de esta segunda jornada y via iluminativa.

Y que sea este el intento y fin de este ejercicio del llamamiento del rey temporal, y el fruto que se ha de sacar de él, consta claramente si consideramos con atencion las palabras del mismo ejercicio. Porque lo primero, que no hay otro camino para la perfeccion, ni otra esperanza de alcanzar la gloria, sino la imitacion de Cristo nuestro señor, se propone luego en la plática que hace el rey temporal á los

suyos, cuando dice ': Mi roluntad es de conquistar toda la tierra de infieles, por tanto quien quisiere venir conmigo ha de ser contento de comer como yo, y así de beber y vestir, etc. Asimismo ha de trabajar como yo en cl dia, y vigilar en la noche, etc., porque así despues tenga parte coumigo en la victoria, como la ha tenido en los trabajos. Y aplicando estas palabras despues á la plática que hace el Rey eterno, dice así: Mi voluntud es de conquistar todo el mundo, y todos los enemigos, y ast entrar en la gloria de mi Padre. Por tanto quien quisiere venir conmigo, ha de trabajar conmigo, porque siguiéndome en la pena, tambien me siga en la gloria. Al conocimiento de esta verdad se ha de seguir el propósito de imitar á Cristo nuestro señor, el cual se declara en el último punto de este ejercicio, donde se dice 3: El tercero, los que mas se querrán afectar y señular en todo servicio de su Rey eterno y Señor universal, no solamente ofrecerán sus personas al trabajo; mas aun haciendo contra su propia sensualidad y contra su amor carnal y mundano, harán oblaciones de mayor estima y mayor momento, diciendo :: Eterno Señor de todas las cosas, yo hago mi oblacion con vuestro favor y ayuda delante vuestra infinita bondad, y delante vuestra Madre gloriosa, y de todos los santos y santas de la corte celestial, que yo quiero y deseo, y es mi determinacion deliberada (solo que sea ruestro mayor servicio y alabanza) de imitaros en pasar todas injurias, y todo vituperio, y toda pobreza, ast actual como espiritual, etc. Esto es lo que toca á la imitacion de Cristo nuestro señor.

Pero que esta imitacion se haya de hacer conforme al llamamiento é inspiracion del mismo Señor, es cosa muy constante y repetida en estos ejercicios de nuestro santo Padre. Porque primeramente en la anotacion quince de las veinte primeras, advierte el Santo: Que el que da los ejercicios no debe mover al que los recibe mas á pobreza ni á promesa que á sus contrarios, ni á un estado ó modo de vivir que á otro. Porque dado que fuera de los ejercicios, lícita y meritoriamente podamos mover á todas personas, que probabiliter tengan sugeto para elegir continencia, virginidad y religion, y toda manera de perfeccion evangelica, tamen en los tales ejercicios espirituales, mas conveniente, y mu-

<sup>1 2.</sup>ª Semana, n. 5.

<sup>2 2.</sup> Semana, n. 8.

<sup>3 2.</sup> Semana, n. 10.

<sup>4 2.4</sup> Semana, n. 11.

cho mejor es buscando la divina voluntad, que el mismo Criador y Señor se comunique á la su ánima devota, abrasándola en su amor y alabanza, y disponiéndola por la via que mejor podrá servirle adelante : de manera, que el que los da no se decante ni se incline á la una parte ni á la otra, mus estando en medio, como un peso deje immediate obrar al Criador con la criatura, y á la criatura con su Criador y Señor. Este es un grande aviso para los padres y maestros espirituales, del cual hablarémos mas á la larga en su propio lugar. Y á nuestro propósito bien claramente se ve, que pudiendo uno imitar á Cristo nuestro señor en varios estados y diferentes grados de perfeccion, aquel tan solamente debe escoger, á donde le inclina el espíritu de la gracia y la divina inspiracion. Y el tomar resolucion, y hacer propósito de obedecer à este llamamiento é inspiracion divina, es el intento de esta meditacion del rey temporal, y el fruto que hemos de sacar de ella. Lo cual se propone en el segundo preámbulo, que dice así 1: El segundo demandar la gracia que quiero, será aquí pedir gracia á Nuestro Señor para que no sea sordo á su llamamiento, mas presto y diligente para cumplir su santísima voluntad. Y estuvo tan atento nuestro santo Padre á este punto, de que la imitacion de Cristo habia de ser conforme à su llamamiento é inspiracion, que siempre que trata de la imitacion de la pobreza de Cristo, porque en esto puede haber en la Iglesia diferentes vocaciones y estados, añade siempre aquella condicion: Si fuere esta la divina voluntad, y si Dios nuestro señor me quisiere llamar á este estado. Esto se ve en el tercer punto de la segunda parte de este ejercicio del rey temporal, donde dice ' que se ofrece á toda pobreza, así actual como espiritual, queriéndome vuestra santísima Majestad elegir y recibir en tal vida y estado. Y en la segunda parte del ejercicio de las banderas se introduce Cristo nuestro señor exhortando á sus capitanes y soldados : Que á todos quieran ayudar en tracrlos primero á suma pobreza espiritual, y si su divina Majestad fuere servida, y los quisiere elegir, no menos á la pobreza actual. Y en el coloquio del mismo ejercicio repite lo mismo: Un coloquio, dice , á Nuestra Señora, porque me alcance gracia de su

<sup>1 2.</sup> Semana, n. 3.

<sup>2.</sup>ª Semana, n. 11.

<sup>3 2.4</sup> Semana, n. 62.

<sup>4 2.</sup>ª Semana, n. 63.

Hijo ; Señor, para que yo sea recibido debajo de su bandera, y primero en suma pobreza espiritual, y si su divina Majestad fuere servida y me quisiere elegir y recibir, no menos en la pobreza actual, etc. Sea pues la conclusion de todo lo dicho, que el primer paso de esta segunda jornada, y el primer propósito de los proficientes, ha de ser tomar por guia y por dechado la vida y doctrina de Cristo nuestro señor, proponiendo firmemente de seguir su llamamiento y santas inspiraciones, para perfeccionarse en cualquier estado de vida que escogieren, con la imitacion de sus ejemplos, con la ejecucion de su doctrina, y con la obediencia de sus inspiraciones.

Esto supuesto, veamos ahora cual es la razon porque el amor del último fin, y la indiferencia á todas las cosas criadas, es el primer propósito de los incipientes, y el primer paso de la via purgativa, y por eso se propone en el principio y fundamento de la primera sema na; y porque tambien la imitacion de Cristo nuestro señor y el obedecer á sus inspiraciones es el primer propósito de los proficientes y el primer paso de la via iluminativa; y por eso se propone en esta primera meditacion, que es como principio y fundamento de la segunda semana.

Para mayor inteligencia de este punto debemos presuponer, que de dos partes principales que tiene el ejercicio de la virtud, y de la justicia y santidad cristiana, que son apartarse del mal y hacer bien; la primera, que es apartarse del mal, pertenece á la via purgativa, y es propio ejercicio de los incipientes, y el fin de la primera semana. Y la segunda, que es aprovecharse en el bien, pertenece à la via iluminativa y al estado de los proficientes, y es el fin de la segunda semana. Para apartarse del mal, el primer paso es conocer que es malo, y sacar á tiempo aquella consecuencia que tan tarde y tan sin provecho sacaron los malos despues de haber visto su condenacion 1: Ergo erravimus à via veritatis, et justitice lumen non illuxit nobis, et sol intelligentiæ non est ortus nobis. Luego errado habemos, dicen los desventurados, del camino verdadero. y la luz de la justicia no nos ha amanecido, ni el sol de la inteligencia ha salido para nosotros. Este es el primer paso de los que quieren acertar, el conocer que han 1 Sap. 5.

errado. Y así como el que ha errado un camino, lo primero que hace es poner los ojos en el fin y término á donde pretende llegar, y de allí conoce y echa de ver que va errado, y de este conocimiento se sigue el detenerse y no pasar adelante; y para no pasar adelante ni porfiar en el yerro en que ha caido, el remedio es no aficionarse ni resolverse à echar por un camino ni por otro, por razones v motivos particulares, como serian, por ser el camino mas llano, mas fresco ó mas florido y ameno; pues todo esto importa poco para llegar al término deseado; antes cuanto es de su parte se hace indiferente á cualquier camino, no deseando mas que alcanzar el fin propuesto; de la misma manera el que ha errado el camino de su salvacion, lo primero que debe hacer, es poner los ojos en el último fin para que fué criado, y por él descubrirá los errores de la mala vida, que tan lejos nos desvian de este fin. Y tomando resolucion de enderezar su camino para conseguir este último fin, lo segundo se debe hacer indiferente à todos los bienes y males de este mundo; para que si el amor de los bienes y el temor de los males presentes le habia hecho correr por el camino de su perdicion, la indiferencia á los mismos males y bienes le detenga de hacer mal, hasta descubrir el camino por donde se ha de adelantar en el bien. Y esta es la causa porque el amor del último fin, v la indiferencia á todas las cosas criadas, es el primer paso de los que empiezan, como se contiene en el principio y fundamento de la primera semana.

En la segunda semana, el primer paso es el propósito de imitar à Cristo nuestro señor, y de obedecer à su llamamiento y à sus inspiraciones. Y la razon de esto se saca de la misma semejanza del que ha errado un camino. Porque así como este despues de haberse detenido para no llevar adelante su error, antes de empezar à caminar lo primero que hace, es determinar y escoger el camino por donde ha de llegar al término que pretende; y si el tal camino es dificultoso, y se atraviesan por él sendas diferentes, ó tiene otros pasos en que poder errar, busca guia que le vaya enderezando y guiando para no rodear ó perderse; eso mismo debe hacer en primer lugar el que trata de aprovecharse y andar adelante en el camino de las virtudes; porque lo primero ha de determinar el camino, y lo segundo ha de buscar

guia que le lleve por él. El camino no hay otro sino Jesucristo nuestro señor, el cual dijo de sí mismo: Yo soy el camino, ninguno viene á mi Padre sino por mí. Y en otra parte: Yo soy la puerta, si alguno entrare por mí será salvo. Y todo el Evangelio y epístolas canónicas están llenas de este sentimiento, que todo nuestro bien y aprovechamiento consiste en la imitacion de Jesucristo señor nuestro, y en hacernos semejantes á él. Mas porque en la Iglesia hay muchos y varios estados, muchos y varios caminos, diferentes ejercicios, diversísimas virtudes y varios modos de ejercitarlas; y Cristo señor nuestro es dechado generalmente de todas, y ejemplar de toda aquella variedad de que está vestida y hermoseada la santa Iglesia; esta es la causa porque hay necesidad de guia para andar este camino, y para saber cada uno la parte que le toca de él. Y esta guia no es otra, que el llamaniento secreto de Cristo nuestro señor, que como buen pastor va delante y nos endereza por las sendas de la justicia, como está escrito en el salmo 1: Deduxit me super semitas justitiæ, propter nomen suum: Que por solo ser quien es nos encamina y lleva como de la mano por el camino de la virtud. Esta guia es el Espíritu santo, que con su secreta inspiracion nos mueve y enseña, y con su soplo nos inspira hasta tomar puerto en la tierra deseada, como está escrito: Spiritus bonus deducet me in terram rectam: pues luego el primer paso de la via iluminativa, es el propósito de imitar á Cristo nuestro señor, y de seguir su llamamiento é inspiracion, como se propone en el principio y fundamento de la segunda semana. Resta que declaremos como este propósito ayuda á vencer la dificultad que nace de la muchedumbre y variedad de las virtudes, lo cual verémos en el capítulo siguiente.

<sup>1</sup> Psal. 24.

## CAPÍTULO VIII.

QUE CON BL EJERCICIO SOBREDICHO SE VENCE LA PRIMERA DIFICULTAD DE LA MUCHEDUMBRE DE LAS VIRTUDES.

Con este propósito que hemos dicho, se quita la primera dificultad de los proficientes, que nacia de la muchedumbre y diversidad de las virtudes. Las cuales si para tenerlas fuera menester conocerlas, y para ejercitarlas penetrar la naturaleza de cada una de ellas y en qué se diferencia de las demás, qué actos tiene propios suyos y los vicios que le son contrarios; si fuera menester entender estas cosas y atender á ellas, para muchos y aun para todos fuera, no solamente dificultoso. sino casi imposible el ejercicio de las virtudes. Pero la verdad es, que el entender estas cosas, si bien hace á los hombres sabios v filósolos, pero tambien les suele hacer soberbios é hinchados mas que virtuosos. Y lo que tiene fuerza para engendrar en el alma todas las virtudes y conseguir la perfeccion de ellas, es la virtud de la divina gracia, y la secreta inspiracion del espíritu de Jesucristo, y la imitacion de su vida y de su cruz. Digamos primero como la divina gracia, y la obediencia y cumplimiento de sus inspiraciones obra secretamente en el alma todas las virtudes, sin saber sus nombres, ni menos sus naturalezas ni definiciones, y luego verémos como ayuda para lo mismo la imitacion de Cristo nuestro señor.

Cuanto á lo primero, con razon se rie san Agustin de muchos filósofos que tenian puesta la fuerza de vivir bien en solas palabras, escribian libros muy curiosos y sutiles de la naturaleza y propiedades de las virtudes y los vicios, dividiendo, disputando, discurriendo y raciocinando, y concluyendo con grande agudeza llenando los libros y ostentando vanamente su sabiduría, los cuales estaban tan pagados y satisfechos de sí mismos, que se afrevian á decir á los otros hombres; seguidnos á nosotros, oid nuestra doctrina, y tened nuestra secta si quereis vivir bien. Pero la experiencia mostraba cuan lejos estaba la buena vida de esta vana sabiduría, y que no hay otra puerta para

bien vivir, sino Jesucristo y su gracia, en la cual como en semilla, están encerradas todas las virtudes. Y esta comparacion de la semilla declara muy bien lo que vamos diciendo. Porque así como en un granito de semilla están encerrados en virtud la hoja y la flor y el fruto, aunque no se ve nada de esto con los ojos, pero sepultado aquel grano de semilla en las entrañas de la tierra, y abrigado con su calor y sustentado con su jugo y humedad, viene á declarar y á producir y brotar todas estas eosas, y esto con su virtud natural, sin que sea necesario que el que sembró aquella semilla entienda como esto se hace, ni atienda á ello; esto mismo sucede en las obras de la gracia, la cual es una divina semilla, que plantada en el alma, y escondida y abrigada en nuestro corazon, va dando su fruto á su tiempo; conviene á saber el ejercicio de todas las virtudes, cuando lo pide el tiempo y la ocasion; y lo que mas es, se halla el alma enriquecida y llena de estas virtudes, sin que sepa como ni cuando, ni con que actos las ha grangeado. Y en esto puso la fuerza Cristo nuestro señor en una parábola por san Marcos, cuando dijo ': Así es el reino de Dios, como si un hombre arrojase en la tierra alguna semilla, y luego se va y la deja, y duerme de noche, y sé levanta de dia, y la semilla brota y crece sin que el hombre sepa ni lo eche de ver ; porque la tierra de suyo, por virtud de la semilla que recibió, produjo la yerba (que es cuando decimos que está el pan en berza), despues la espiga, y finalmente el trigo ya lleno y bien granado. ¿ Qué es esto, sino decir que la divina inspiracion plantada en el corazon va produciendo todas las virtudes desde sus principios, cuando están imperfectas, hasta que son fruto sazonado y llegan al colmo de su perfeccion, y esto sin que el hombre ponga otro estudio ni otra atencion mas que obedecer al divino llamamiento v cooperar con su inspiracion?

Y si es maravillosa la naturaleza en la formacion de las yerbas y de las plantas, no lo es menos en la formacion de los animales, y en particular del hombre con todos sus miembros y sentidos, ni nos declara menos el modo con que se van criando todas las virtudes, tantas y tan diferentes, en un corazon que es obediente á la gracia

<sup>1</sup> Marc. 4.

v á la divina inspiracion. Aquella santa mujer madre de los mártires Macabeos, exhortándolos á dar su vida y ofrecer los cuerpos á los tormentos, les decia: Yo no sé como os aparecisteis vosotros dentro de mis entrañas, porque yo no os di el espíritu y vida que teneis, ni pudiera, ni supiera formar y concertar vuestros miembros, y poner cada uno de ellos en su lugar. Y es así, que fuera imposible formarse el cuerpo de un niño en las entrañas de su madre, si esto se hubiera de hacer con arte, y con conocimiento de tanta muchedumbre y variedad de miembros, y del puesto y oficio y disposicion que ha menester cada uno de ellos. Pues vemos que los pintores, si son grandes artifices, apenas alcanzan á dibujar la figura exterior del cuerpo; pero lo secreto y lo interior de él los médicos, si son grandes letrados, apenas saben conocerlo, cuanto menos componerlo y formarlo. Pero esta es obra de la suma sabiduría y virtud del Criador, que forma dentro de las entrañas de una mujer, sin que ella lo entienda, y sin tener dechado y ejemplar de que aprender lo que sirve despues de ejemplar para los pintores, y de libro en que los médicos y los filósofos estudien y aprendan. Esto mismo sucede en las obras de gracia, por virtud de la cual se forma todo el hombre interior à semejanza de la imagen de Jesucristo, con todos sus miembros y sentidos; esto es, con todas las virtudes que le componen y hermosean, lo cual se halla muchas veces en personas tan ignorantes y sencillas, que no saben los nombres de las mismas virtudes que poseen, siendo como son virtudes tan perfectas, que de ellas aprenden los teólogos lo que escriben despues en sus libros. Esta es verdad constante y general, que la naturaleza obra con mas facilidad y con mas perfeccion que el arte, y con mayor facilidad y perfeccion obra la gracia lo que no puede acabar el discurso, el ingenio, ni las fuerzas naturales. Bien dijo san Agustin ' en otro propósito, que si alguno quisiese dar á otro reglas para saber andar, y le advirtiese que no ha de levantar el postrer pié hasta haber asentado el primero y despues muy por menudo se fuese enseñando como ha de doblar. las coyunturas y gobernar las demás partes del movimiento, este tal dirá la verdad, y no se puede andar de otra manera; pero mas fa-

<sup>1</sup> Aug. lib. 2 de dotrina christiana, c. 37.

cilmente los hombres andan haciendo, que no lo echan de ver cuando lo hacen, ó lo entienden cuando lo oyen. Y lo mismo sucede en los hombres humildes y sujetos al espíritu de la gracía, que mas facilmente ejercitan en las ocasiones todas las virtudes, que no las entienden cuando se las declaran, y siendo rudos para entenderlas y para saber sus nombres y náturalezas, están hábiles y dispuestos para ejercitarlas. Porque para andar como anduvo Jesucristo ¿ qué otra cosa es menester mas que tener el espíritu de Jesucristo? y así lo dijo el Discípulo amado ': Qui dicit se in ipso manere, debet sicut ille ambulavit, et ipse ambulare: el que dice que está en él, debe andar como anduvo él; y aquel se dice que está en Jesucristo, y es miembro suyo, que tiene su espíritu, como dijo el Apóstol 2: Si quis spiritum Christi non habet, hic non est ejus: no es de Jesucristo el que no tiene su espíritu. Pues así como el que tiene alma y sér de hombre, naturalmente anda como hombre, y lo demás seria cosa monstruosa, y para andar como hombre no es menester otro estudio mas que ser hombre; así tambien para andar como Jesucristo, no es menester otro estudio, mas que tener el espíritu de Jesucristo, que quien vive con espíritu, con espíritu anda, la cual consecuencia hizo el Apóstol cuando dijo 3: Si spiritu vivimus, spiritu et ambulemus.

De lo dicho consta, como el espíritu de la gracia y de la divina inspiracion obra secretamente en el alma toda la variedad de virtudes con que ella se hermosea y enriquece. Pero como la gracia pide que nosotros ayudados de ella, obremos juntamente con ella; y como los actos con que se crian y crecen las virtudes, son libres, y con conecimiento y advertencia de lo que se hace; así es de grande ayuda tener delante algun dechado, á cuya imitacion salgan nuestras obras y nuestras virtudes mas perfectas. Séneca filósofo gentil daba este consejo á los que tratan de mejorar su vida y sus costumbres. Escoge, dice 4, alguno cuya vida y conversacion mas te agradare, y traéle siempre delante de tus ojos, ó como guarda y testigo, ó como dechado y ejemplo. Lo que quiero decir es, que es de suma importancia ponerse delante alguno, para cuya imitacion sea necesario animarse y despertar nuestro cuidado y adelantar nuestras costumbres.

<sup>1</sup> I Joan 2, 2 Ad Roman. 8. 3 Ad Gal. c. 5. 4 Epist. 11,

Si no es con alguna regla, no podrás corregir lo que está torcido. De este consejo se aprovechaba san Antonio, de quien escribe Casiano, que cuando estaba en el monasterio notaba con cuidado la virtud en que cada religioso se aventajaba, y le tomaba por dechado para imitarle en aquella virtud. Y así de uno aprendia la modestia, de otro la templanza, en uno imitaba la mansedumbre, en otro la humildad; de uno tomaba el fervor de la oracion, de otro el estudio de las sagradas letras. De esta manera haciéndose discípulo de todos, recogia dentro de sí las virtudes que estaban repartidas entre todos. Y aunque es así, que esta imitacion de los santos es de grande utilidad y provecho; pero sobre todo lo es la imitacion de Cristo nuestro señor, con cuya imágen quiso el Padre eterno que se conformasen todos los que habian de ser salvos 1. Este ejemplo hace grandes ventajas á los ejemplos de los demás santos, porque es ejemplo generalmente de todas las virtudes; y generalmente de todos los estados, v de ilustrísimas y perfectísimas virtudes: y porque los ejemplos de los demás santos en tanto se deben imitar en cuanto ellos sacaron de este dechado de Cristo nuestro señor, como lo confesó de sí el Apóstol. cuando dijo \*: Sed imitadores mios, como yo lo soy de Jesucristo.

El traer delante este dechado para imitarle y conformarse con él, es tambien un grande socorro para vencer la dificultad que nace de la muchedumbre y diversidad de las virtudes, y el recoger toda nuestra atencion á imitar y trasladar en nosotros los ejemplos que nos dió Cristo nuestro señor en varias ocasiones que se le ofrecieron en el discurso de su vida, que con solo esto vendrémos á conseguir la perfeccion en todo género de virtudes. Porque así como suele acaecer que algun grande artífice saque su dibujo de labores de mucho primor, y de grandes proporciones y correspondencias, y un discípulo rudo guiándose por él, saca las mismas correspondencias y proporciones sin entenderlas ni saber en qué consiste, solamente atendiendo á imitar el ejemplar de su maestro; así habemos de entender que las acciones de Jesucristo iban todas regladas con suma sabiduría con lo mas perfecto de las virtudes; y nosotros, aunque discípulos rudos y que no alcanzamos en qué consiste el primor y perfeccion de cada

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Ro. 8, 29.

<sup>3</sup> I Ad Cor. 11, 1.

virtud, las vendrémos à poseer todas perfectamente, mirando con atencion y conformándonos con este dechado que nos ha propuesto Dios para que le imitemos. Sea pues el primer paso de los que andan esta jornada, el propósito de imitar cuan de cerca pudieren á Cristo nuestro señor obedeciendo á sus inspiraciones y llamamientos, para que meditando siempre en los gloriosos ejemplos de su vida, se vayan mudando y transformando en su imágen, de claridad en claridad; esto es, con aumento de nuevas luces y resplandores, y con posesion perfecta de todas las virtudes.

### CAPÍTULO IX.

QUE LA VIA ILUMINATIVA NO ES OTRA COSA QUE EL CAMINO DE LA PACIENCIA Y DE LA IMITACION DE LA CRUZ.

Antes de pasar adelante á declarar los demás pasos de esta jornada, conviene presuponer que esta que llamamos via iluminativa, no es otra cosa sino camino de paciencia, ejercicio de padecer, imitacion de Jesucristo crucificado, y el camino real de la santa cruz. Lo cual si entendieran algunos como ello es, no se deslumbraran tanto con estos nombres de via iluminativa, que teniéndose y llamándose alumbrados, han venido á quedar del todo ciegos. Porque esto que llaman luz lo han querido para resplandecer en los ojos de los hombres, y lo que llaman consolacion lo han convertido en regalo y sensualidad, y así presumiendo de espirituales, en la verdad no son sino desvanecidos y sensuales, ambiciosos y carnales. Sea pues principio cierto, que el que hubiere de andar por este camino ha de ser enemigo de la honra, y del regalo, y ambicioso de injurias y desprecios, y codicioso de la santa pobreza, y ha de criar las flores de las virtudes entre estas espinas, y el fruto de la santidad perfecta le ha de coger por medio de la paciencia. Por este camino nos aconseja el Apóstol, no

solo que andemos sino tambien que corramos. Corramos, dice 1, por la paciencia en esta lucha y pelea, que nos pone delante la fe, como si dijera, nos representa batalla contra todas las adversidades que se pueden ofrecer en este mundo, y nos promete la corona en el cielo; la fe nos enseña que el reino de los cielos padece fuerza, y que los valerosos y esforzados son los que le conquistan y arrebatan. Esta fe nos propone, que en esta vida hemos de pelear con la pobreza, con la deshonra, con los dolores, con las contradicciones y persecuciones de los hombres, y contra nosotros mismos; esto es, contra nuestro amor sensual y mundano; y despues de esta vida nos promete la riqueza, la honra y el descanso y la bienaventuranza en el cuerpo y en el alma. Corramos pues con aliento esta carrera y peleemos con esfuerzo esta batalla, y no desfallezcamos en esta lid; lo cual harémos no peteando, sino sufriendo, no con armas, sino con paciencia, poniendo los ojos en aquel Señor, que es el primer autor y predicador de aquesta fe, y el primero que hizo en sí la prueba, y consumió felizmente esta carrera; el cual pudiendo tener descanso se abrazó con la cruz, teniendo en poco la deshonra y el desprecio; y ahora está sentado y glorioso á la diestra de su Padre. Toda esta sentencia es de san Pablo, que con tanta fuerza de razones y de palabras nos declara cual sea este camino què llamamos camino de la luz, que no es otro sino el camino de la cruz y de la paciencia.

Esta misma doctrina prosigue muy á la larga aquel santo que escribió el libro de Contemptus mundi, en el capítulo último del segundo libro, que es del camino real de la santa cruz. Y entre otras cosas dice así: La señal de la cruz estará en el cielo, cuando Nuestro Señor vendrá á juzgar; entonces todos los siervos de la cruz que se conformaron en la vida con Jesucristo crucificado, se allegarán á él con gran confianza. Pues que así es, ¿ porqué tememos tomar la cruz, por la cual van al reino? En la cruz está la salud y la vida. En la cruz está la defensa de los enemigos En la cruz está la infusion de la suavidad soberana. En la cruz está la fortaleza del corazon. En la cruz está la suma virtud. En la cruz está la perfeccion de la santidad. No está la salud del ánima

4 Ad Rom. 12, 1.

ni la esperanza de la vida eterna sino en la cruz. Mira que todo consiste en la cruz, todo está en morir en ella. Y no hay otra via para la vida, y para la verdadera y entrañable paz, sino la via de la santa cruz y contínua mortificacion. Vé donde quisieres, que no hallarás mas alto camino en lo alto, ni mas seguro en lo bajo. Nuestro señor Jesucristo por cierto en cuanto vivió en este mundo, no estuvo una hora sin dolor de pasion; porque convenia que Cristo padeciese y resucitase de los muertos, y así entrar en su gloria. Pues ¿ cómo buscas tú otro camino, sino este camino real de la santa cruz? Aparéjate pues como bueno y fiel siervo de Cristo á llevar con esfuerzo la cruz de tu Señor crucificado por tu amor. Aparéjate á sufrir muchas adversidades y diversos daños en esta miserable vida, y así será contigo Jesus donde quiera que fueres; y de verdad que halles á Jesus donde quiera que te escondieres. Encomienda á Dios las consolaciones, y haga su divina Majestad lo que mas le pluguiere; y tú díspon tu voluntad á sufrir las tribulaciones y estimarlas por grandes consolaciones. Y aunque sueses arrebatado y llevado hasta el tercer cielo con san Pablo, no estarás ya por eso seguro de no sufrir alguna contradiccion. Que Nuestro Señor dijo hablando del mismo san Pablo: Yo le mostraré cuantas cosas le convendrá padecer por mi nombre. Pues luego el padecer se queda, si quieres amar á Jesus y servirle para siempre. Que cierto no está nuestro merecimiento, ni la perfeccion de nuestro estado en muchas consolaciones y suavidades, mas en sufrir grandes pesadumbres y tribulaciones. Porque si alguna cosa fuere mejor y mas útil para la salud de los hombres, que sufrir adversidades, por cierto Cristo nuestro señor la hubiera enseñado por palabra y ejemplo: mas él manifiestamente amonesta á sus discípulos y á todos los que desean seguirle, que lleven la cruz, y dice: Si alguno quisicre venir en pos de mí, niéguese á sí mismo, y tome su cruz, y sigame. Así que leidas y bien escudriñadas todas las cosas, sea esta la postrera conclusion: Que por muchas tribulaciones nos conviene entrar en el reino de Dios.

Con este mismo espíritu nos enseñó nuestro santo Padre este camino, cuando dijo 1: Es mucho de advertir y ponderar delante de nues1 Exam. c. 4, §. 44.

tro Criador y Señor, en cuanto grado aprovecha á la vida espiritual aborrecer en todo, y no en parte, cuanto el mundo ama y abraza, y admitir y desear con todas las fuerzas posibles, cuanto Cristo nuestro señor ha amado y abrazado, como los mundanos que siguen al mundo andan buscando con tanta diligencia honores, fama y estimacion de mucho nombre en la tierra, como el mundo les enseña; así los que van en espírilu, y siguen de veras á Cristo nuestro señor, aman y desean intensamente todo lo contrario; es á saber, vestirse de la misma vestidura y librea de su Señor, por su divino amor y reverencia, tanto, que donde á la su divina. Majestad no le fuese ofensa alguna, ni al projimo imputado á pecado, deseen pasar injurias, falsos testimonios, afrentas, y ser tenidos y estimados por locos (no dando ellos ocasion alguna de ello) por desear parecer é imitar en alguna manera á nuestro criador y señor Jesucristo, vistiéndose de su vestidura y librea, pues la vistió él por nuestro mayor provecho espiritual, dándonos ejemplo que en todas cosas á nosotros posibles, mediante su divina gracia le queramos imitar y seguir, como sea la quia que lleva á los hombres á la vida. Que todas estas son palabras de nuestro santo Padre en el capítulo cuarto del exámen, las cuales nos manda ponderar y encarecer delante de nuestro Criador y Señor: y es como la sustancia y como una quinta esencia de todo lo que se contiene en esta segunda semana, y un excelente comentario de los ejercicios que hay en ella; de los cuales en gran parte están sacadas las palabras que hemos referido. Declárase tambien en ellas el intento de esta segunda semana y de la via iluminativa, y el fruto que se ha de sacar de ella, que no es otro sino conformarse cuanto nos fuere posible con Jesucristo crucificado.

Y de aquí es, que los cinco dictámenes ó propósitos que vamos declarando de esta segunda jornada y estado de los proficientes, son otros cinco pasos con que mas nos vamos acercando á la semejanza y participacion de la cruz. Porque el primero es en general la determinacion de imitar á Jesucristo y obedecer á su llamamiento. El segundo, esta imitacion de Jesucristo la determina á la imitacion de su cruz, cuanto al afecto, quitando el amor de la hacienda y de la honque mundana, y poniéndole en la pobreza y deshonras de Jesucristo. El tercero pasa mas adelante, á querer imitar esta cruz, cuanto al

efecto, en la pobreza actual, y en las deshonras efectivamente padecidas. Y porque al que así padece no le queda otro alivio sino el de las consolaciones espirituales, el cuarto se adelanta mas, á querer andar por este camino de la cruz, ora sea con muchas visitaciones espirituales, ora sin ellas, á imitacion de aquel Señor, que estando padeciendo en la cruz nos significó la falta de consuelo que tenia en la parte inferior de su alma, cuando dijo: Dios mio, Dios mio, ¿porqué me desamparaste? Y este Señor que así padecia estaba clavado en su cruz con clavos, y mucho mas con su amor, sin querer bajar de ella, aunque sus enemigos se lo pedian y le ofrecian el creer en él. Y á imitacion de esto, el quinto grado es afirmarnos en nuestras determinaciones, clavándonos con la fuerza de nuestro propósito en nuestra cruz, sin volver jamás atrás, antes andando siempre adelante en la via del divino servicio.

Con estos cinco propósitos se deshacen otras tantas dificultades que se ofrecen en este camino. La primera, es la muchedumbre y variedad de virtudes que son necesarias para la perfeccion, las cuales todas se poseen sin otro estudio y trabajo, mas que de mirar en el dechado de Cristo nuestro señor, y sacar de él conforme á la inspiracion de la divina gracia, como hemos declarado en los capítulos pasados. La segunda, es saber distinguir entre las virtudes sólidas y verdaderas, y las que son aparentes y fingidas, para lo cual ayuda el segundo propósito de la pobreza y humildad espiritual, como verémos en los capítulos siguientes.

## CAPÍTULO X.

DEL SEGUNDO GRADO DE LA VIA ILUMINATIVA, QUE ES LA POBREZA
DE ESPÍRITU Y HUMILDAD DE CORAZON.

De dos maneras podemos ejercitar é imitar la pobreza y humildad de Jesucristo nuestro señor. La primera es, con solo el afecto teniendo el corazon libre del amor desordenado de las riquezas y de las honras de este mundo, y antes aficionado á todo lo contrario. La segunda, tambien con el afecto experimentando la falta de las cosas temporales, y los desprecios y deshonras del mundo, como las experimentó el Salvador y sus apóstoles ; á los cuales él dijo 1: Acordaos de lo que muchas veces os he dicho, que el siervo no ha de querer ser mas que su señor, ni el discípulo mas que su maestro, ni el apóstol mayor que el que le envia. Si me han perseguido á mí, tambien os perseguirán á vosotros, y si al Padre de familias han deshonrado y llamado Belzebú, ¿cuánto mas deshoprarán á sus domésticos y criados? Así que muchas veces dispone Cristo nuestro señor las cosas de manera, que su pobreza y sus deshonras, y finalmente su cruz, no solamente la abracemos con el afecto sino tambien con el efecto: aquello primero pertenece al segundo grado de los proficientes, y esto segundo al tercero de que hablarémos despues.

Entre estos dos grados hay una diferencia, que se debe advertir con consideracion; y es, que al primer grado de la pobreza y humildad de espíritu, y al despreciar con el afecto todas las cosas, son llamados generalmente todos los cristianos, so pena de no serlo mas que en el nombre, sin exceptuar estado ni condicion ninguna; pero al segundo de la pobreza y humildad actual y con el efecto, ni son llamados todos, ni los que lo son es en el mismo grado. Lo primero que todos los cristianos sean llamados á la pobreza de espíritu y á la humildad del corazon, es cosa cierta y la razon está clara. Porque

<sup>1</sup> Math. 10. Luc. 6. Ioan. 15.

todos los cristianos, de cualquier estado y condicion que sean, son llamados generalmente á la perfeccion, pues con todos hablaba el Salvador, y á todos predicaba cuando dijo: Sed perfectos como lo es vuestro Padre celestial. Y porque la perfeccion cristiana consiste en la perfeccion de la caridad y del amor de Dios, así como no es posible caber en un corazon el amor del mundo con el amor de Dios; así no puede caber la perfeccion, con el amor de las honras y riquezas del mundo. Y siendo así, que todos son llamados á la perfeccion, síguese tambien que todos son llamados al desprecio de las honras y de las riquezas, y á la pobreza de espíritu y humildad de corazon, que principalmente consiste en renunciar todos estos bienes, por lo menos con el afecto.

Esta doctrina nos enseñaron los doctores sagrados, y antes de ellos los santos apóstoles, y antes de ellos Cristo nuestro señor en su Evangelio. Porque el apóstol Santiago llama adúlteros á los que ponen su amor en los bienes de este mundo, y le quitan por el mismo caso de Dios, que es su legítimo y verdadero bien. Adúlteros dice ', ¿no sabeis que la amistad de este mundo es enemiga de Dios? Porque cualquiera que quisiere ser amigo de este siglo se hace enemigo de Dios. Y el bienaventurado san Juan en su primera canónica dice \*: Si alguno pusiere su amor en el mundo, la caridad de Dios no está con él. Porque todo cuanto hay en el mundo, ó es concupiscencia de la carne, que es amor de los regalos y deleites, ó es concupiscencia de los ojos, que es amor de las riquezas temporales, ó es soberbia de la vida, que es amor de las honras mundanas, los cuales amores ni son de Dios, ni proceden de Dios, sino del mundo. Luego el que quiere tener perfecta caridad y amor de Dios, debe en primer lugar desocupar su corazon del amor de los bienes del mundo; porque si la caridad perfecta es amar á Dios de todo corazon y con todas las fuerzas, ¿cómo puede emplear en Dios todas las fuerzas ni darle todo el corazon, quien le tiene ocupado todo, ó la mayor parte con la aficion de las riquezas y honras de este mundo?

Esta es la doctrina evangélica, y la enseñanza apostólica con que se crió desde sus principios la santa Iglesia, y estos son los funda
1 Jacob 4.

2 I Joan. 2.

Digilized by Google

mentos firmes de todo el edificio espiritual, que se funda y estriba sobre la pobreza de espíritu y desprecio de las riquezas, y sobre la humildad de corazon y desprecio de las honras. Y así como todos los cristianos deben cada uno en su estado procurar la perfeccion, así deben hacer este propósito, y andar este paso de la pobreza y humildad, por lo menos con el afecto. Porque no dijo Santiago, el religioso, ó el monje que tuviere amor de este siglo, por el mismo caso se hace enemigo de Dios, sino generalmente: Cualquiera que quisiere ser amigo de este siglo se hace enemigo de Dios. Ni dijo san Juan, el religioso que tuviere amor de este siglo, la caridad de Dios no está en el; sino cualquiera que amare las cosas de este mundo, no está en él la caridad de Dios. En lo cual hace fuerza san Basilio por estas palabras: ¿No te parece, por ventura, dice este Santo, que los evangelios se predicaron tambien para los casados? ¿No ves que no solamente á los monjes, sino tambien á los casados se les pedirá estrecha cuenta si vivieron conforme á las leyes del Evangelio? Porque fuera de la licencia que tienen de vivir con sus mujeres, todos los demás preceptos igualmente se pusieron para todos, y todos los que hicieren contra ellos están en el mismo peligro. Pues es cierto que Cristo señor nuestro, cuando promulgaba las leves de su Padre, hablaba con los que vivian en el mundo, y con los que seguian el modo comun de vivir que hay en él. Con este mismo sentimiento nos desengaña el bienaventurado san Juan Crisóstomo cuando dice 1, que todos los preceptos del Evangelio están indiferentemente puestos á los religiosos y á los seglares. Porque no dijo el Salvador; si el que jurare, ó el que mirare la mujer ajena para desearla fuere monje, ese tal peca; pero si fuere seglar, no peca. No dijo eso, sino absolutamente: No jureis. El que mirare la mujer para desearla, ya ha cometido adulterio en su corazon etc. Y no solo en estos preceptos, pero en otros consejos de mayor perfeccion no hizo esta diferencia; porque sin hacer mencion de religiosos ni de seglares absolutamente, dijo: Bienaventurados los pobres de espíritu. Y si todos son llamados á la pobreza de espíritu, el menor grado que pueden tener en ella es, cuando siendo ricos con la posesion, no lo son con el co-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. 3, contra vitup. vitæ monast.

razon, porque le conservan libre del amor de las riquezas. Y por el mismo tenor podemos decir, que con todos los cristianos generalmente hablaba el Salvador, cuando dijo ': Aprended de mí que soy manso y humilde de corazon. Y en otra parte ': El que te hiriere en una mejilla, ofrécele la otra; y al que te pusiere pleito sobre el sayo, dale la capa tambien. Todo lo cual por lo menos se ha de entender en el afecto y preparacion del ánimo, que no la puede haber sin la pobreza y humildad espiritual.

Sea pues principio cierto y asentado, que los que tratan de caminar adelante en su aprovechamiento espiritual, han de tener libre su corazon del amor de las riquezas y de las honras mundanas, y traer siempre delante lo que nos aconseja el Piscípulo amado del Señor: No querais amar el mundo, ni las cosas que están en él, porque el mundo se acaba, y todo lo que se puede desear en él. Y el santo rey y profeta David en medio de las grandezas del reino, y estando en posesion de todos los bienes que puede dar el mundo, nos aconseja lo mismo, cuando dice 3: Divitiæ si afluant, nolite cor apponere, esto es, que aunque haya abundancia de riquezas, el corazon esté lejos de ellas: y aunque estén las arcas llenas, se conserve el corazon vacío y desembarazado para Dios. Porque como dice la Escritura \*: Bienaventurado es el varon que no se le fué el corazon tras el oro, ni puso su esperanza en el dinero. Y á los ricos de este siglo les manda san Pablo <sup>8</sup> que no sean altivos, sino humildes de corazon, y que no pongan su esperanza en cosa tan incierta como son las riquezas de la tierra.

Siendo esto tan cierto que todos los cristianos son llamados á la pobreza y humildad de espíritu, y que por lo menos con el afecto se deben conformar con la imágen de la humildad y pobreza del Hijo de Dios; no es menos cierto que no todos son llamados á la pobreza y humillacion actual, de manera que en el efecto sientan los oprobios y tengan parte en las deshonras y en la desnudez de nuestro Salvador. Antes vemos que segun el órden de la divina Providencia conviene que haya muchos en la Iglesia que estén en lugares altos y po-

<sup>1</sup> Math. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Math. 5.

<sup>8</sup> Paal, 61.

<sup>4</sup> Eccles, Sl.

<sup>5</sup> Ad Tim. 6.

sean riquezas temporales, y sean temidos y reverenciados de los menores, para que con esta diferencia de grados, se guarde mejor la subordinacion, y las repúblicas y reinos sean mejor gobernados, y todos se ayuden unos á otros para conseguir su último fin á mayor gloría de Dios nuestro señor. Y es esto tan claro y tan cierto, que no hay para que detenernos en probarlo.

Pero para no engañarnos en este punto, se debe mucho advertir que la pobreza espiritual, que como hemos dicho pertenece á todos, no puede ser verdadera sino está un hombre de tal manera dispuesto, que abrace tambien la pobreza actual siempre que entendiere ser esa la voluntad de Nuestro Señor y su mayor gloria. Porque ¿qué cosa es pobreza espiritual sino amor de la pobreza actual en caso que se sirva Dios con ella? En lo cual padecen algunos grande engaño pretendiendo quitar el afecto y amor de las riquezas, pero de tal manera y con tal condicion, que no las han de dejar, sino quedarse con ellas. De manera, que presupuesto que no han de dejarlas con efecto, en lo demás son muy liberales en dejarlas con el afecto. Este es un grande engaño, y manifiesto impedimento, y de su remedio tratarémos en el capítulo siguiente.

# CAPÍTULO XI.

DE LOS RJERCICIOS CON QUE SE ALCANZA ESTE PROFÓSITO, Y DE LA MEDITACION DE LOS TRES BINARIOS.

Hemos dicho que despues de aquel primer propósito y general resolucion de imitar á Cristo nuestro señor, el segundo paso y primer principio de esta imitacion ha de ser desear imitar á este Señor en pobreza y en sus deshonras y afrentas, por lo menos con el afecto, deseando padecer otro tanto por él, como él padeció por nosotros; y que entonces este deseo será verdadero cuando estemos dispuestos á seguir-

le con efecto en esta su pobreza y deshonras, siempre que se ofreciere la ocasion y entendiéremos ser esta la divina voluntad. Y es de tanta importancia entrar por este camino al ejercicio de las virtudes sólidas y perfectas, que nuestro santo Padre en todos los ejercicios de esta segunda semana, ninguna cosa mas pretende que traer al que se ejercita à que tome esta resolucion y arraigue este propósito en su corazon. Porque luego en la primera meditacion en el último punto del ejercicio del llamamiento del rey temporal, dice así: Eterno Señor de todas las cosas, yo hago mi oblacion con vuestro favor y ayuda delante de vuestra infinita bondad, y delante de vuestra Madre gloriosa y de todos los santos y santas de la corte celestial; que yo quiero y deseo, y es mi determinacion deliberada (solo que sea vuestro mayor servicio y alabanza) de imitaros en pasar todas injurias y todo vituperio y toda pobreza, asi actual como espiritual, queriéndome vuestra santisima Majestad elegir y recibir en tal vida y estado. Esta misma condicion declara en el tercer punto de la segunda parte del ejercicio de las banderas, donde dice así : Considerar el sermon que Cristo nuestro señor hace á todos sus siervos y amigos que á tal jornada envia, encomendándoles que á todos quieran ayudar en traerlos primero á suma pobreza espiritual, y si su divina Majestad fuere servida, y los quisiere elegir, no menos á la pobreza actual, etc. Lo mismo en el coloquio d Nuestra Señora por que me alcance gracia de su Hijo y Se ñor, para que yo sea recibido debajo de su bandera, y primero en suma pobreza espiritual, y si su divina Majestad fuere servida, y me quisiere elegir y recibir, no menos en la pobreza actual, etc. ¿ Qué otras palabras se pudieran decir mas fervorosas, ni qué otras razones mas encendidas para movernos y obligarnos á adorar con toda reverencia la pobreza y las deshonras de Jesucristo, y abrazarlas con el asccto, y si Dios fuere servido, con el efecto?

Mas porque hay muchos que con el deseo de salvarse, y de hallar paz dentro de su corazon, quieren y procuran quitar el amor y afecto desordenado de las riquezas, pero ha de ser de tal manera y con tal condicion que no han de dejarlas; y habiéndose de quedar con ellas son muy liberales en querer renunciarlas con solo el afecto, y

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 2. Sem., n. 11.

<sup>2 2.</sup>ª Sem., n. 62.

queriendo tener amor á la pobreza, no quieren experimentar los efectos de ella; porque cuanto tiene de comodidad el poseer las riquezas, tanto tiene de congojoso y escrupuloso el amor desordenado de ellas; y así del mismo amor propio, de donde nace no querer dejar las riquezas con el efecto, suele nacer tambien el dejar el afecto de ellas ; pues para curar la tibieza de estos, y quitar este estorbo de pasar adelante en su aprovechamiento, ordenó nuestro santo Padre esta meditacion de los tres binarios, que es, de tres géneros de hombres, que deseando todos quitar el afecto desordenado de las riquezas, no todos ponen los medios que convienen, para que considerando el diferente estado de estos hombres escoja cada uno para sí lo mejor. Y que sea este el intento de este ejercicio, vese claramente por el primer preámbulo de la historia 1: La cual es de tres binarios de hombres, y lo mismo fuera decir de tres ternatios ó de cualquier otro número de hombres, porque tanto es como decir de tres géneros ó maneras de hombres: Y cada uno de ellos ha adquirido diez mil ducados (no dice injustamente sino) no pura y debidamente por amor de Dios, y quieren todos salvarse, y hallar en paz á Dios nuestro señor, quitando de si la gravedad é impedimento que tienen para ello en la afeccion de la cosa requirida. Siendo este el estado de esta causa é historia, la meditacion es considerar como estos tres géneros de hombres, siendo semejantes en la codicia y amor desordenado del dinero con que ganaron los diez mil ducados, y en el deseo tambien que todos tienen de quitar de sí la aficion de ellos (porque todos desean salvarse y tener paz consigo y con Dios) con todo eso son semejantes en los medios que ponen para conseguir este intento, para que considerando vo esta diferencia de medios y de caminos en tercera persona, donde suelen juzgar los hombres mas desapasionadamente, escoja para mí lo que fuere meior.

La diferencia pues, consiste en esto; porque el primer binario querria quitar el afecto que á la cosa adquirida tiene para hallar en paz á Dios nuestro señor y saberse salvar, y no pone los medios hasta la hora de la muerte, lo cual es propio de hombres perezosos que van siempre dando largas y pidiendo nuevos plazos para la ejecucion

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 2. Semana, n. 67.

de sus buenos deseos, hasta que en esto se les acaba la vida; por lo cual dijo el Espíritu santo', que quiere y no quiere el perezoso. Porque queriendo nunca acaba de querer, y deseando nunca acaba de ejecutar2: El segundo quiere quitar el afecto, mas así le quiere quitar que quede con la cosa adquisita, de manera que alli venga Dios donde el quiere, y no determina dejarla para ir á Dios, aunque fuese el mejor estado para él. Lo cual es propio de hombres tibios, y que no se renuncian del todo à sí mismos, sino que entran á servir á Dios sacando partidos y condiciones, y merecen, que pues no se daná Dios del todo tampoco quiera Dios admitir la parte, sino que los vomite y los arroje léjos de si \*: El tercero quiere quitar el afecto, mas así le quitar, que tambien no tiene aficion à tener la cosa adquisita ó no tener sino quiere solamente quererla ó no quererla, segun que Dios nuestro señor le pondrá en su voluntad, y á la tal persona le parecerá mejor para servicio y alabanza de su divina Majestad. Lo cual es propio de hombres fervorosos y bien determinados. Y pues se ve claramente, que deseando todos tres quitar el afecto, este solo pone los medios convenientes para conseguirlo, resta que nosotros nos dispongamos á lo mismo, y que para quitar de veras el afecto de la hacienda, estemos con determinacion de tenerla ó dejarla, como entendiéramos ser de mayor servicio divino. Y porque para resolver esto se requiere tiempo, y quietud, y luz de Nuestro Señor, y otros medios que se 'practican en los ejercicios de las elecciones \*: Entre tanto quiere hacer cuenta que todo lo deja en afecto, poniendo fuerza de no querer aquello ni otra cosa ninguna, sino le moviere solo el servicio de Dios nuestro señor, de manera, que el deseo de mejor poder servir à Dios nuestro señor le mueva á tomar la cosa ó dejarla. Y aunque es verdad, que para tomar resolucion mas acertada nos conviene estar en las elecciones con esta indiferencia , pero es de notar, que cuando nosotros sentimos afecto, ó repugnancia contra la pobreza actual, cuando no somos indiferentes á pobreza ó riqueza, mucho aprovecha para extinguir el tal afecto desordenado pedir en los coloquios (aunque sea contra la carne) que el Señor le elija en pobreza actual, y que él quiere, pide y

<sup>1</sup> Prov. 13.

<sup>2 2.4</sup> Semana, n. 71.

<sup>1</sup> lbid. n. 72.

<sup>4</sup> Ibid. n. 73.

<sup>5</sup> Ibid. n. 74.

suplica, solo que sea servicio y alabanza de la su divina bondad. Porque así como para enderezar una vara es menester torcerla á la parte contraria de donde está inclinada, así para poner indiferente nuestra voluntad ayuda inclinarla á la parte contraria de lo que desea; y así estará bien dispuesto en la ejecucion para lo que Dios le ordenare.

Por falta de este propósito muchos que se tienen por espirituales, y que procuran tener el corazon despegado de todas las cosas, se turban tanto cuando les falta alguna de ellas y se entristecen tanto cuando pierden acaso, ó les quitan por fuerza alguna de las comodidades que poseian, que se da bien claro á entender que tenian muy pegado al corazon lo que no se pudo despegar sin tanto dolor; porque así se hallan tan nuevos en las ocasiones, como si nunca lo hubieran propuesto, y tan olvidados de lo que propusieron, como si nunca hubiera de llegar la hora de cumplirlo: y así desconocen la deshonra y la pobreza cuando la ven la cara de cerca, como si nunca hubieran visto su retrato en el pensamiento, y así se escandalizan y huyen de ella en efecto como si no la hubieran deseado y ofrecídose á ella con el afecto. Y por esta causa nuestro Salvador, habiendo prevenido á sus sagrados Apóstoles de los trabajos y persecuciones en que se habian de ver por su respeto y por su amor, porque no pensasen que esto se habia de quedar en palabras y en deseos, les dijo. Estas cosas os he dicho para que no os turbeis ni escandaliceis cuando se cumplan, y para que cuando vengan á efecto y llegue la hora os acordeis y hagais memoria de como yo las he practicado todas con vosotros. Esto es lo que toca al segundo propósito de los proficientes, y segundo paso de esta via iluminativa. Veamos ahora como con este propósito se vence la segunda dificultad de esta jornada, que es distinguir las virtudes verdaderas y sólidas, de las aparentes y fingidas.

# CAPÍTULO XII.

DE LA SEGUNDA DIFICULTAD DE LOS PROFICIENTES
QUE ES SABER DISTINGUIR LAS VERDADERAS VIRTUDES DE LAS
FINGIDAS Y APARENTES.

No es pequeña dificultad para los que desean aprovecharse en las virtudes saber distinguir lo precioso de lo vil, y lo verdadero de lo fingido y aparente; por lo cual dijo el santo Padre que sepan los medios que darse pudieren para insistir en las verdaderas y sólidas virtudes; lo cual cuando lo dijo, bien claramente daba à entender que hay algunas virtudes que no son verdaderas sino aparentes y fingidas, y otras que aunque sean verdaderas, no son sólidas y macizas, y que el distinguir las unas de las otras, é insistir en las unas deseando las otras es cosa dificultosa y que pide algunos medios, y no hay otro mejor que el desprecio de las riquezas y de las honras mundanas, y el amor á la pobreza y deshonras de Jesucristo señor nuestro pues él es camino que nos lleva à la vida.

Para mejor entender esto, se debe advertir, que las virtudes de muchas maneras pueden ser aparentes y no verdaderas. Lo primero y mas notorio, cuando les falta el debido fin. Porque si alguno es casto por la gloria y alabanza humana, esta no es virtud de castidad, sino vicio de ambicion: Y si sufre grandes trabajos por el amor del dinero, no es virtud de paciencia, sino vicio de avaricia: y si da su hacienda liberalmente para combatir la castidad de la casada ó de la doncella, esto no es virtud de misericordia, sino vicio de lujuria. Porque ¿cómo puede ser virtud lo que sirve al vicio? ¿Y cómo puede ser perfecta la victoria que se alcanza de una pasion, si es dejándose vencer y sujetándose á otra? De lo cual se saca, que las virtudes no lo son tanto por los oficios que hacen, cuanto por los fines que tienen. Porque ¿qué mas conocida virtud puede haber, como dice el bienaventurado san

Agustin', que la continencia? pues de ella está escrito que ninguno puede ser continente si Dios no se lo diere 2? Y con todo esto dice el glorioso san Pablo , que los que luchaban en aquellas fiestas y juegos que se hacian en honra de los dioses, se contenian y abstenian de todas las cosas: Omnis autem, qui in agone, contendit ab omnibus se abstinet. Y no por eso dirémos, que gente tan infame y vil tenia una virtud tan grande como es la abstinencia general de todas las cosas. Claro está que no era en ellos esto una virtud verdadera, pues dice de ellos el mismo apóstol san Pablo que se abstenian de todas las cosas por alcanzar premio temporal. De la misma manera nos pondrá en admiracion, como los avarientos y amigos del dinero sufren los trabajos de donde esperan enriquecer, qué largos son en derramar cuando esperan multiplicada la cosecha, como se abstienen de muchos deleites por no gastar, que prudentes son en seguir las ganancias y escusar las pérdidas, pues dijo Cristo nuestro Salvador á este propósito 4, que los hijos de este siglo son mas prudentes para sus intentos, que los hijos de la luz para los suyos. ¡ Que justificados suelen ser en no agraviar á nadie, porque no les pongan pleito; y como suelen disimular los agravios por no ponerle, temiendo los gastos y las pérdidas que suelen resultar de los pleitos! ¿ Dirémos, por ventura, que en estos el sufrir es paciencia, y el repartir es liberalidad? ¿Dirémos que el refrenar sus deleites es continencia? ¿y el poner buenos medios para sus fines es virtud? ¿ y el no hacer agravio á nadie es justicia? Fuéranlo sin duda, si como son los oficios de estas virtudes, lo fueran tambien los fines. Y por eso tal vez nos aconseja el Espíritu santo s, que busquemos la sabiduría, como se suele buscar el dínero. Porque hecho por la sabiduría será virtud, lo que haciéndolo por el dinero es avaricia.

De lo dicho se ve, que no insiste en las virtudes verdaderas el que no mira mas de que el cuerpo exterior de la obra sea virtuoso, sin tener cuidado de que lo sea tambien el sin; antes cuando el fin está dañado y torcido, se suele presto descubrir el daño en el mismo cuerpo de la obra. Porque así como en la fruta que está por defuera sana y hermosa, si se cria en el corazon algun gusano la va inficionan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. 4 contra Julia, <sup>2</sup> Sup. 8, <sup>3</sup> I Cor. 9. <sup>4</sup> Luc, 16. <sup>5</sup> Prov. 2.

do y corrompiendo, hasta que el mal que al principio estaba secreto se viene à descubrir tambien en lo defuera; así suele acaecer tambien cuando en los actos que parecen virtuosos se esconde algun siniestro fin en la intencion; porque no solamente se daña el corazon de la obra en lo de dentro, pero facilmente se viene á descubrir el daño en lo defuera, y lo que es fingido se da presto á conocer, y la verdad por sí misma se declara, y la hipocresía pocas veces puede estar por mucho tiempo encubierta. Y la razon es, porque la obra que de dentro está inficionada con siniestro fin, por muy disimulada que esté la acompañan de ordinario algunas circunstancias que inuestran que la virtud es aparente y no verdadera. Así vemos que el que reparte su hacienda por liberalidad y por misericordia, se la da á los pobres y necesitados que no tienen con que pagar en esta vida, como lo aconsejó el Salvador en el Evangelio; pero el que olvidado de los pobres hace grandes dónes á los ricos y á los poderosos de quien espera retorno, claramente da á entender que sus dádivas nacen de avaricia y no de mesericordia. Porque, como dice el glorioso san Ambrosio; Hospitalem esse remuneraturis, affectus avaritiæ est. Asimismo los que obran por solo Dios, de mejor gana hacen los ejercicios y obras de virtud sin testigos, que delante de ellos, y por eso aman la soledad, porque como bien dijo san Diadoco 1: La soledad es un excelente velo para cubrir nuestras obras de los ojos de los hombres. Pero los que obran por vana ostentacion, y por el aplauso y alabanza humana, no hacen á solas lo que hacen cuando son vistos, v darán sus limosnas en las plazas y en las sinagogas tocando siempre una trompeta delante, pero no lo harán cuando la necesidad es tan secreta que lo que da la mano derecha apenas lo puede alcanzar á saber la izquierda, y harán sus oraciones en las plazas y en las calles, donde haya mayor concurso de gente, y no las harán en su rincon donde sean vistos y oidos solamente de su Padre celestial, Y finalmente, los luchadores se abstienen de todas las cosas por alcanzar su corona, y no se abstienen del deseo vano de alcanzarla ni de hacer todas las diligencias que pueden para no perderla, con que asaz se descubre su ambicion. De manera, que así como un hombre que está mal sano <sup>1</sup> S. Diad. c. 53,

per mucho que por defuera se afeite el rostro y se le pinte con colores postizos, no puede disimular tanto su mal, que no se manifieste
por muchas señales, así son las virtudes aparentes y fingidas que
por mucho que quieran disimularse con los actos virtuosos que hacen
defuera, por mil caminos descubren el fin torcido que tienen allá dentro. Pues si el mal humor de que están enfermas estas virtudes es la
secreta intencion de la honra y alabanza humana, y la secreta codicia
de los bienes temporales, bien se ve cuan eficaz remedio es para insistir en las virtudes verdaderas, quitar el amor de estas cosas, y po
nerle en la pobreza y humildad de Jesucristo, que es este segundo
paso de que tratamos.

#### CAPITULO XIII.

DE OTRAS DOS MANBRAS EN QUE LAS VIRTUDES SON APARENTES
Y NO VERDADERAS.

Hay otras dos maneras en que las virtudes no son verdaderas, sino aparentes; y el remedio para no ser engañados, es el amor de la pobreza, y de las deshonras de nuestro Salvador. Porque lo primero, hay algunos vicios tan vecinos y tan semejantes á las virtudes, que los que no están muy advertidos se engañan con esta semejanza habiendo en la verdad tanta diferencia, cuanta hay entre los vicios y las virtudes. Porque como la virtud consista en el medio de la razon, sucede muchas veces que la virtud se convierte en vicio, por declinar á cualquier de los dos extremos: y entre estos extremos, el uno de ellos suele ser tan parecido con la virtud, que casi no se diferencia de ella. Por que la constancia es virtud á la cual es vicio contrario el de la inconstancia; pero tiene tambien otro vicio muy vecino y parecido, que es la pertinacia, la cual en cierta manera imita á

la constancia. Y á la prudencia, no solamente es contraria la temeridad y la imprudencia, sino tambien la astucia, que en algo se parece con la prudencia; y lo mismo es en las demás virtudes. Por lo cual amonesta san Gregorio á los prelados que estén advertidos en esto para conocer los vicios cuando se encubren con capa de virtudes. Porque la tenacidad, dice este Santo, y la miseria parece parsimonia, y los gastos supérfluos y derramados se tienen por liberalidad, la remision se piensa que es piedad, y la ira desenfrenada que es celo; la temeridad y arrojamiento se tiene por eficacia, y la tardanza viciosa por madurez y gravedad; y de esta manera hay otros muchos vicios, que por la semejanza que tienen con las virtudes son, como decíamos arriba, lazo que nos pone nuestro enemigo en el camino, esto es, en el mismo ejercicio de las virtudes.

Habiendo esta semejanza entre algunos vicios y algunas virtudes, para no engañarse con ella y reconocer cada cosa como ella es, son menester ojos claros y despiertos, y luz divina y celestial, y despues de esta práctica y ejercicio de las mismas virtudes. Porque así como dos hombres cuando son muy parecidos, para reconocer la diferencia que hay entre ellos, no solamente es necesaria la luz, sino tambien haberlos tratado por algun tiempo, porque á la primera vista de ordinario la semejanza causa confusion, y es fácil engañarse teniendo sin advertirlo al uno por el otro; esto mismo sucede para distinguir entre algunos vicios y virtudes, que en muchas cosas parecen semejantes. Porque demás de la luz y el dón de la discrecion ayuda en gran-manera el haberse ejercitado en estas virtudes y peleado contra estos vicios, y experimentado el gusto y sabor de la virtud, y el sinsabor y el disgusto del vicio, y mirado con atencion y de cerca la hermosura de la virtud y la fealdad del vicio contrario. Y para lo uno y para lo otro, esto es para tener mayor luz y para ejercitar las virtudes, ¿qué otra cosa nos puede ayudar mas que el desprecio de las riquezas y de las honras mundanas, y la imitacion de la pobreza y el amor de las deshonras de Cristo nuestro señor? Porque lo primero. el amor de las riquezas oscurece la razon, y del afecto encenagado con el amor de los bienes terrenos sale una niebla que ciega el entendimiento y no le deja conocer el medio en que consiste la virtud,

el cual conocen con mucha claridad los que son límpios de corazon y libres de los deseos vanos que trae consigo la codicia. Pues ¿qué diré del amor desordenado de la honra mundana, el cual así como arrastra muchas veces la voluntad y la hace salir de la raya de la razon, así tambien ciega el entendimiento para que no conozca, ni quiera conocer, ni confesar su desórden? Antes con una vana presuncion y con loca soberbia, por no darse por culpado se deja engañar con palabras de malicia para escusar (como está escrito en el salmo) las escusas en los pecados, lisonjeándose á sí mismo con la semejanza de algunas virtudes, y canonizando su ira por celo, su pertinacia por constancia, su remision por piedad, su astucia por prudencia, y su pusilanimidad y caimiento por humildad; y así en otros vicios semejantes. Pues quién no vé por aquí cuanto ayuda para tener clara la vista y viva la discrecion, la pobreza del espíritu y la humildad de corazon, y el desprecio de todas las honras y riquezas mundanas; cuyo amor y deseo trae la mayor parte de los hombres ciegos y engañados, haciéndoles creer que allí hay mayor virtud, de donde esperan mayor honra ó mayor interés; y nunca tienen ni ojos para conocer el engaño, ni ánimo para resistirle hasta que son pasados y puesto debajo de los piés todo el amor y deseo de la honra y de las riquezas temporales.

Esta doctrina es del glorioso y bienaventurado san Gregorio, declarando aquel lugar del santo Job, donde hablando de las propiedades del caballo entre otras dice', que cuando ha de salir al encuentro á los armados pisa y acocea la tierra con alegría y con atrevimiento: Terram ungula fodit exultat audacter, in occursum pergit armatis. Con la uña, dice, cava en la tierra, está alentado con osadía, y sale al encuentro á los enemigos armados. ¿Quién son estos armados, dice el glorioso y bienaventurado doctor san Gregorio', sino los demonios cuando pelean con fraudes y con engaños, y para persuadirnos el mal le cubren con apariencia y semejanza de bien; vienen así cubiertos y disimulados, como con unas armas, porque no conozcamos su malicia, como la conociéramos si vinieran desarmados y desnudos? A estos armados salimos al encuentro cuando

 t

reconocemos como de lejos sus engaños, y nos disponemos á pelear con ellos como con enemigos. Pues ¿qué cosa es salir al encuentro á los enemigos armados despues de haber pisado la tierra, sino reconocer los engaños de los espíritus malos, despues de haber sujetado la rebeldía de la carne, y desarraigado la codicia de las riquezas, y mortificado el amor de la honra vana, que todos son bienes de la tierra? este tal reconocerá los engaños del enemigo, y ejercitará las virtudes verdaderas.

De otra manera tambien los que son pecados manifiestos suele persuadir el demonio con sus ilusiones que son virtudes; no porque tengan semejanza con ellas, sino porque el demonio con sus mentiras persuade que lo son, permitiendo Dios que sea engañada la soberbia de algunos que en las cosas espirituales buscan la vanidad y no la verdad. Casiano en la colacion segunda del abad Moisés, cuenta la muerte desastrada de Hieron despues de cincuenta años de soledad y estremada abstinencia, al cual el demonio en figura de ángel bueno le persuadió que se echase en un pozo profundísimo para probar la confianza que tenia en Dios. Y de otro dice, que le persuadió el mismo ángel malo, que sacrificase un hijo que residia con él en el mismo monasterio, para imitar con esto la fe y obediencia del patriarca Abrahan. Y de semejantes engaños tenemos tantos ejemplos en las historias antiguas, y hemos visto tantos en los siglos presentes, que fácilmente nos convencerémos, que es grande el peligro que hay de errar en el camino de la virtud y creer las mentiras del ángel de las tinieblas, cuando se transfigura en ángel de luz. Porque aunque parece que no hay cosa mas fácil de conocer y distinguir, que la luz de las tinieblas, la verdad de la mentira, y el vicio de la virtud; pero con todo eso dijo bien el Filósofo, que hay muchas cosas falsas mas probables y aparentes, que otras verdaderas, y así tambien algunas mentiras que se creen mas fácilmente que otras verdades; y cuando el lobo en su propia piel y figura es mas diferente de la oveja, tanto es mas peligroso el engaño que pueden hacer los lobos si se disimulan y encubren con pieles de ovejas; porque tanto mas nos aseguramos que no serán lobos cuanto están mas lejos de parecerlo: y este mismo peligro hay cuando Satanás se transfigura en ángel de luz, y los vicios se esconden debajo de la semejanza de la virtud, engañando con esto los buenos deseos de algunos devotos poco discretos, no bien instruidos y mal ejercitados.

Entre estos engaños, ¿ qué otros medios se pudieran dar para insistir en las verdaderas virtudes como el amor de la pobreza y de las deshonras de JesuCristo? del cual amor de la cruz huyen los demonios, nuestros enemigos y engañadores, como de la misma cruz, y con él se deshacen todas sus mentiras y engaños, como las tinieblas se desaparecen delante de la luz. Y es así, como verémos en su lugar, que una de las señales mas ciertas para reconocer las ilusiones del demonio y las inspiraciones divinas, es ver si inclinan á soberbia ó á humildad, á estimacion propia, ó desprecio de sí mismo, á buscar la honra y alabanza humana, ó á huir de ella, y aquel espíritu está mas seguro de ilusiones, que se inclina mas á la pobreza y á la humildad, y huye de las riquezas y honras mundanas. Y si advertimos con atencion en las historias de los siglos pasados, y en los ejemplos de nuestros tiempos, hallarémos que en los que han sido engañados ha precedido por la mayor parte dureza de juicio, poca sujecion al parecer ajeno, amor de la singularidad, que todas son señales de secreta soberbia, y prenuncios de ciertas caidas. Porque así como en los movimientos naturales, ninguna cosa cae sino de lo alto; así es en lo espiritual, como está escrito 1: Antes de caer se levanta el espíritu, y antes de hacerse pedazos precede la soberbia, y antes de la gloria precede la humildad.

<sup>1</sup> Prov. 16.

# CAPÍTULO XIV.

QUE UNAS VIRTUDES HAY SÓLIDAS, Y OTBAS QUE NO LO SON: Y DEL REMEDIO PARA QUE LO SEAN.

Para conclusion de este punto se debe advertir, que hay algunas virtudes que siendo verdaderas no son sólidas; y por esto dijo nuestro santo Padre 1, que sepan los medios que darse pudieren para insistir en las verdaderas virtudes y sólidas: y en otra parte dice \*: y así parece que á una mano debe procurarse, que todos los de la Compañía se den á las virtudes sólidas y perfectas: de donde se saca, que por ventura entiende lo mismo el santo por virtudes sólidas que por virtudes perfectas y robustas, y que han llegado, como si dijésemos, á la edad varonil. Porque así como los niños son verdaderos hombres en su especie, pero no tienen aquella fuerza ni aquella perfeccion y solidez que tienen los varones, así hay algunas virtudes aunque verdaderas pero flacas, aniñadas, imperfectas, regaloncillas, criadas con el regalo de alguna devocion y consuelo sensible; el cual si les falta desmayan con cualquiera contradicion. De estos tales dice bien uno \*: Jesucristo tiene ahora muchos amigos de su reino celestial, mas muy poquitos que lleven su cruz: tiene muchos que desean la consolacion, y muy pocos que quieran la tribulacion: muchos compañeros para la mesa, y pocos para la abstinencia: todos quieren gozar con Cristo, mas pocos quieren sufrir algo por él: muchos siguen á Jesus hasta el partir del pan, mas pocos están aparejados á beber el cáliz de la pasion: muchos honran sus milagros, mas pocos siguen el imperio de la cruz: muchos aman á Jesus cuando no hay adversidad: muchos le alaban y bendicen en el tiempo que reciben de él algunas consolaciones, mas si Jesus se escondiese y los dejase un poco, luego se quejarian ó desesperarian, etc. Por tantas y tan diferentes maneras, declara este Santo, en qué consiste 1. p. c. 1, num. 10. 2 P. 10, §. 1. 3 Contemp. mundi, lib. 2, c. 11.

ser flacas las virtudes, y no ser sólidas; que todo se reduce á no tener firmeza para llevar el peso de la cruz: estos son aquellos que oyen la palabra de Dios, y la reciben con gozo y alegría, pero no tienen echadas raices en el temor y amor de Dios, y como hombres temporales á tiempos creen y ejercitan la virtud, y á tiempos vuelven atrás y la dejan: son buenos cuando les va bien, y si se levanta alguna tribulacion ó persecucion por serlo, luego se escandalizan; muy semejantes á la semilla que cae en tierra pedregosa, la cual como no alcanza tierra profunda con el calor que recibe de la vecindad da las piedras nace presto, y presto tambien se abrasa con el calor del sol, y como no tiene raices se seca. Así son las virtudes de algunos, que brotan presto con verdor y lozanía, ayudados del calor de la devocion, y presto se secan con el ardor de la tribulacion, y aunque son virtudes verdaderas para hacer, no son firmes y sólidas para padecer, ni lo serán hasta que lleven su fruto en paciencia<sup>2</sup>.

Y de aquí se sigue, que las virtudes para que sean varoniles, sólidas y perfectas, se han de fundar en el propósito de la pobreza y de la humildad, que es tanto como estar dispuestos con el deseo á sufrir injurias y afrentas, y falta de todas las cosas temporales; y esta es la causa porque nuestro santo Padre todo el ejercicio de las virtudes y el progreso de la via iluminativa le funda en la mortificacion de los apetitos sensuales, y en la imitacion de la cruz de Cristo, y en irse abrazando cada dia mas estrechamente con ella, y por eso dice : Que los que mas se querrán afectar y señalar en todo servicio de su Rey eterno y Señor universal, no solamente ofrecerán sus personas al trabajo, mas aun haciendo contra su propia sensualidad y contra su amor carnal y mundano harán oblaciones de mayor estima y de mayor momento, etc., y porque esta mortificacion de sí mismo ha de ser á imitacion y en seguimiento de Cristo, por eso en el mismo ejercicio del rey temporal llama el Señor á todos, diciendo 4: Por tanto, quien quisiere venir conmigo ha de trabajar conmigo; porque siguiéndome en la pena, tambien me siga en la gloria; conviene à saber: que quien quisiere venir conmigo ha de ser contento de comer conmigo, y así de beber y vestir, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Math. 18. <sup>2</sup> Luce 8. <sup>3</sup> 2. Semana, n. 10. <sup>4</sup> 2. Semana, n. 8.

Que todo es convidar á la imitacion de la pobreza; en la cual se fundan las verdaderas y sólidas virtudes.

De otra manera se puede decir tambien, que las virtudes no son sólidas, sino flacas é imperfectas, porque no tienen fuerza para conseguir el último fin de la bienaventuranza para que el hombre fué criado. Tales eran las virtudes que leemos haber tenido algunos gentiles, y las que tienen algunos cristianos cuando están en pecado mortal; las cuales en los unos por falta de fe y en los otros por falta de caridad, no son tan verdaderas ni sólidas virtudes, como lo resuelve santo Tomás, porque muy flaca es la virtud que no dispone al hombre bien, sino en una materia particular y en órden à un fin particular, y no puede disponerle en orden à conseguir el último y bienaventurado fin para que fué criado, el cual no se puede alcanzar sin la verdadera fe y sin la caridad que se nos da por Jesucristo. Si aquellas son virtudes verdaderas que sanan nuestra naturaleza y la perfeccionan, ¿cómo la sanan sino es la salud eterna? y ¿ cómo la perfeccionan, sino llegan á cumplirle la inclinacion natural que tiene á la bienaventuranza? Las virtudes verdaderas hacen al que las posee justo y bueno, y si es justo no se le puede negar la entrada al reino de los cielos, el cual, (como dijo el Apóstol 1,) es corona de justicia; y si las virtudes le hacen bueno, dará sin duda buen fruto, porque escrito está, que todo árbol bueno da fruto bueno ': y el fruto bueno dice el Apostol', que es la santificacion, cuyo fin es la vida eterna; y sino es el fin la vida eterna, no es verdadera su santificacion, ni pueden ser verdaderas sus virtudes ni el fruto de este árbol puede ser bueno, y por el consiguiente vendrá á ser cortado para el fuego. Porque la segur que está puesta á la raiz del árbol, no es para cortar los árboles buenos y que dan buen fruto, sino aquel árbol tan solamente que no diere buen fruto será cortado y echado en el fuego. Pues si todos los que les falta la verdadera fe y la caridad, son finalmente condenados al fuego eterno. síguese claramente, que no daban fruto bueno, y que sus virtudes no eran verdaderas; porque las virtudes verdaderas no se contentan con otro premio, que con el de la gloria; pues como está escrito en el 1 Tim. 4. 2 Matt. 2. 3 Ad Rom. 6.

salmo 1: El Señor de las virtudes, el mismo es el rey de la gloria. Dábales Dios á los gentiles en premio de sus virtudes, como dice san Águstin, los bienes temporales de honra y de hacienda; porque virtudes tan flacas que no miraban á Dios como á último fin, ¿ qué otra paga merecian sino los bienes de la tierra, que son perecederos y tienen fin? Pero los buenos cristianos á quien Dios ha descubierto bienes tanto mayores por medio de la fe, han de aspirar á virtudes mas perfectas, que se funden en el desprecio de estos mismos bienes que los gentiles miraban como premio de sus virtudes.

Sea pues la conclusion de todo lo dicho en este discurso, que el que se ha de aprovechar en las virtudes sólidas y verdaderas, el primer paso que ha de dar, ha de ser el desprecio de las riquezas y de las honras, y el amor de las deshonras y de la pobreza é imitacion de Cristo nuestro señor. Y siendo como es tan dificultoso distinguir entre las virtudes sólidas y verdaderas, y las fingidas y aparentes, este solo propósito con que se hace uno superior á los bienes y á los males de este mundo, alumbra al entendimiento para reconocer los vicios, aunque vengan disimulados con apariencia de virtud, y esfuerza la voluntad para no dejarse llevar de fines siniestros y torcidos, y vence al espíritu malo, que ordinariamente nos engaña con la promesa de estos bienes, y nos turba y aflige con la experiencia de estos males. Y sobre todo, el ánimo ejercitado en despreciar estos bienes perecederos y caducos, se esfuerza á desear los espirituales y eternos uniéndose con su último fin por medio de la fe v de la caridad, la cual es como alma y vida de todas las virtudes, y que sin ella no se merece el premio de la gloria; y por tanto el que quiere adelantarse en este camino, y ejercitarse con seguridad y con provecho en él, ponga todo su cuidado y esfuerzo en el amor de la cruz, y en la imitacion de la pobreza y deshonras de nuestro Salvador, primero con el afecto, y despues con el efecto, cuando lo pidiere la ocasion del mayor servicio y gloria divina, como verémos en los capítulos siguientes.

Digilized by Google

<sup>1</sup> Psal. 25.

### CAPÍTULO XV.

DEL TERCER GRADO DE LA VIA ILUMINATIVA, QUE ES LA POBREZA Y HUMILDAD CON EL BERCTO.

Visto habemos en los capítulos pasados, cuanto importa para el ejercicio de las verdaderas y sólidas virtudes, entrar por el camino real de la santa cruz, y por el amor de la pobreza y desprecio de las riquezas, por el desprecio de las honras vanas y amor de las injurias de nuestro Salvador; mas porque este amor pocas veces es verdadero cuando no se llega á la obra, resta subir al tercer grado, que consiste en ejercitar con efecto la pobreza y la humildad.

Y hablando primero de la santa pobreza, á cuatro cabezas se pueden reducir los casos en que se debe uno esforzar á experimentarla en el efecto, y no contentarse con parecerle que la tiene en el afecto. La primera es, cuando uno, segun el consejo de Cristo nuestro señor, pudiendo lícitamente poseer riquezas en el mundo, renuncia todas estas esperanzas de lo que puede adquirir, antes lo que tiene adquirido lo vende y da á los pobres, para seguir desnudo á Jesucristo desnudo. Lo cual es propio de los que son llamados al estado de la perfeccion evangélica, en la vida y estado religioso, en el cual debe uno estar con resolucion de no volver atrás, que renuncie todos aquellos bienes que le pueden solicitar à volver al siglo, y haciéndose pobre no le quede arrimo ninguno ni esperanza de poder vivir en el mundo. Y así como se cuenta del otro capitan, que en saltando en tierra para hacer guerra á sus enemigos puso fuego á los navíos para quitar á sus soldados toda esperanza de huir, sino que se persuadiesen que habian de morir ó vencer, así quiso Cristo nuestro señor que los que le hubiesen de seguir primero vendiesen todos sus bienes y los repartiesen por los pobres, de manera que ninguna esperanza les quedase de volver á ellos; y el no hacerlo así con efecto, es querer uno dar á entender que deja el mundo y no dejarlo, y simular que cum-

ple los consejos evangélicos y no cumplirlos. Y como dice san Diadoco a este propósito ': Per simulatione obediendi mandatis Dei, monitum salutare non audire. Lo cierto es, que nuestro santo Padre puso en esto tanta fuerza con los que habian de entrar en la Compañía, que pone admiracion. Y no será fuera de propósito para reconocer el espíritu que Nuestro Señor le dió de santa pobreza, poner aquí sus palabras, que dicen así 1: Séales propuesto (conviene á saber, á los que piden ser admitidos en la Compañía ) como la intencion de los primeros que se juntaron en esta Compañía, fué que se recibiesen en ella personas ya deshechas del mundo, y que hubiesen determinado de servir á Dios totalmente, ahora sea en una Religion, ahora sea en otra. Y dice esto así; porque mandándoles que luego á la entrada distribuyesen sus bienes, dado caso que en el tiempo del noviciado no fuesen contentos de perseverar en la Compañía, no por eso se podrán dar por agraviados de haberles hecho derramar y repartir su hacienda á los pobres, pues están con absoluta determinacion de dejar el mundo, y cuando no sea en esta Religion, de servir á Dios hasta la muerte en otra. Y así añade: Y conforme á esto, todos los que pretenden entrar en la Compañía, antes que en alguna casa ó colegio de ella comiencen á vivir en obediencia, deben distribuir todos los bienes temporales que tuvieren, y renunciar y disponer de los que esperaren: y esto primeramente en cosas debidas y obligatorias, si las hubiese (y en tal caso cuan presto sea posible se provea) y sino las hubiese, en cosas pias y santas, juxta illud : Dispersit dedit pauperibus. Y aquello de Cristo : Si vis perfectus esse, vade, et vende omnia quæ habes, et da pauperibus, et sequere me. Haciendo la tal distribucion conforme à la propia devocion, y apartando de si toda confianza de poder haber en tiempo alguno los tales bienes, etc. Todo esto dice nuestro santo Padre, y otras muchas cosas que santamente y con mucho vigor dispone acerca de la pobreza. Pues ¿ con qué otras leves pudiera mas encarecidamente encomendar la pobreza actual, y darnos á entender lo que importa ser pobres con efecto, y renunciar todo lo que poseemos para seguir la vida perfecta, que con estas? Este pues es el primer caso en que no basta la pobreza espiritual, sino que es menester la actual y efectiva, cuan-1 S. Diadoch, cap. 65 et 66. 2 Exam., c. 4, § 1.

<sup>, , ,</sup> 

do llama Dios al estado perfecto de la vida religiosa. Y porque para escoger este estado suele ser grande estorbo la dificultad de dejar los bienes temporales, por eso pone tanta fuerza nuestro santo Padre, en que el ejercitante esté indiferente y dispuesto cuanto es de su parte, à la pobreza actual, para que el amor de las riquezas ó el dolor de dejarlas no le oscurezca el entendimiento para no conocer la santa inspiracion y llamamiento divino, ó le endurezca la voluntad para no seguirlo.

El segundo caso de la pobreza actual, es cuando Dios se la envia à alguno sin su voluntad ni eleccion, antes muchas veces contra ella, ó porque no puede adquirir lo que desea, ó porque pierde lo que tiene adquirido, ó porque su hacienda perece por algun infortunio, ó porque se la roban con violencia; v como le sucedió al santo Job, vienen los sabeos y los caldeos, y se llevan robados los bueyes y los camellos, ó baja fuego del cielo que abrasa las ovejas con sus pastores; y de una manera ó de otra viene uno á padecer niengua y sentir falta de las cosas necesarias, mayor ó menor, segun la disposicion de la divina providencia. En este caso en que el ser la necesidad inevitable descubre la voluntad divina, es tiempo de conformar con ella la nuestra, y despreciar las riquezas que no podemos alcanzar, y hacer de la necesidad virtud, y abrazar á la pobreza cuando ella nos abraza, y la violencia con que somos despojados de los bienes temporales, convertirla en gozo de esperar los bienes eternos, como dijo el Apóstol ': Habeis llevado con alegría el robo de vuestros bienes, sabiendo que teneis otra hacienda mejor y mas firme, donde no pueden llegar les ladrones á robarla. -

El tercer caso es, cuando con las riquezas se atraviesa alguna ofensa de Dios, ó mortal ó venial. Porque si es menester quedarse pobre por no cometer ninguna de estas culpas, debe un hombre escoger eso antes que cometerlas. Y si le viniese á las manos el señorio de todo el mundo, y si el demonio se lo prometiese todo, porque hincase la rodilla para adorarle con algun pecado, ha de estar tan libre, que pueda responderle con nuestro Salvador: Véte, Satanás, con todo lo que prometes sin ser tuyo, que á solo Dios hemos de

4 Ad Heb. 10.

adorar y servir. En lo cual se ve cuan pocos de los que poseen riquezas tienen el corazon libre de ellas, pues son tantos los que por aumentarlas ó no perderlas, hacen pecados, no solo veniales, sino mortales: y cuanta verdad es lo que dijo nuestro Salvador, que es mas fácil entrar un camello por el ojo de una aguja, que entrar un rico en el cielo. Porque no es menos dificultoso dejar un rico sus riquezas, cuando no cabe con ellas por el camino estrecho y por la puerta angosta del cielo, que adelgazarse un camello para entrar por el ojo de una aguja.

En este grado de pobreza están aquellos que por no hacer un pecado, son tan liberales en perder sus haciendas, y tan esforzados en dejarse despojar de ellas, como lo fueron los mártires en dar su sangre y dejarse quitar la vida à poder de tormentos por no negar la fe ni hacer una ofensa contra Dios. De estos católicos tiene hoy muchos Inglaterra, Escocia y otras provincias inficionadas con la herejía, que desamparan sus casas y tierras, y lo que poseian en ellas, y se van peregrinando por reinos estraños, contentos con llevarse consigo su fe à donde la puedan conservar sin peligro . Y no faltan entre los católicos muchas mujeres honestas, que por serlo padecen gravísimas necesidades, y muchos varones que grangean sus haciendas y administran sus oficios con tanta rectitud y limpieza, que por no hacer un pecado, dan de mano á muy grandes ganancias que se les vienen á entrar por las puertas; y pluguiera á Dios que estos fueran tantos, que nos quitaran el sentimiento de las muchas personas que venden sus cuerpos y sus almas, y la república tambien, ó rindiéndose facilmente á la necesidad, ó dejándose arrebatar torpemente de la codicia. Este es el primer grado de humildad que nuestro santo Padre puso, que consiste en sujetarse á la pobreza actual por no hacer un pecado mortal, y dice asi 1: La primera manera de humildad, es necesaria para la salud eterna, es á saber, que así me baje y usí me humille, cuanto en mí sea posible, para que en todo obedezca á la ley de Dios nuestro señor, de tal sucrte, que aunque me hiciescn señor de todas las cosas criadas en este mundo, ni por la propia vida temporal, no sca

<sup>·</sup> Téngase presente que el autor habla en el siglo xvii. (Nota del editor.)

<sup>1 2.</sup>ª Semana, n. 82.

en deliberar de quebrantar un mandamiento, quier divino, quier humano, que me obligue à pecado mortal. Y lo que dice aquí del pecado mortal, dicelo por los que están en el primer grado de humildad, que es propio de los incipientes; porque para los que se van aprovechando, lo mismo se debe decir de los pecados veniales, como lo dice el santo Padre en el segundo grado de humildad <sup>1</sup>: Que por todo lo criado, ni porque la vida me quitasen, no sea en deliberar de hacer un pecado venial. Y por consiguiente, por no hacerle debe uno aceptar la pobreza actual, y otras pérdidas temporales.

El cuarto caso de la pobreza actual es, no ya por evitar pecados, sino por acrecentar virtudes y merecimientos, y caminar con mas fervor á la perfeccion en cualquier estado ó género de vida que uno tenga; y esto puede ser en dos maneras. La primera, sufriendo con paciencia las incomodidades que se ofrecen. La segunda, buscándolas con fervor cuando no se ofrecen. Las incomodidades que se ofrecen son muchas, que no es posible prevenirlas ni escusarlas, y es forzoso sufrirlas. Porque ¿qué hombre hay, no digo solamente de los religiosos en sus monasterios, ni de los seglares en sus casas (que muchos de ellos tienen muy cortas y limitadas sus haciendas) pero qué príncipe hay tan poderoso y tan sobrado de los bienes de este mundo, que por olvido ó por descuido, ó por ignorancia, ó por malicia de los criados y oficiales que le sirven, ó por un caso ó por otro, no se le hagan muchas faltas en el vestido, en la comida ó en el aderezo de su casa, en la cama ó en la mesa? Pues en estas ocasiones debe cada uno ponerse delante los pobres que cada dia padecen semejantes necesidades y otras mayores, y avergonzarse de que le hagan ventaja en la paciencia y conformidad, no teniéndola él en cosas mucho menores. Porque sin duda hay algunos ricos que cada dia están mas antojadizos y presuntuosos, y con cada niñería que les falta, se hacen impacientes y no acaban de persuadirse à hacer paz con la pobreza. Y es así, que el que quisiere hallar la paz ha de pensar cuando le falta alguna cosa, que en aquello que le falta es pobre, y ha de amar aquella su pobreza, y abrazarse con ella; y es provechosísimo ejercicio para todo género de personas, saberse sufrir en estas

1 2.ª Semana, n. 83,

ocasiones, y acostumbrarse á pasar sin esto y sin aquello, y disimular las faltas que se hacen con su persona sin ira, sin impaciencia, sin quejas, sin priesas, sin turbar la casa y la familia, aprendiendo con lo que de presente les falta á compadecerse de los pobres y socorrer sus necesidades con lo que otras muchas veces les sobra.

Para tener esta igualdad y sufrimiento en las ocasiones, mucho ayudará antes de ellas ejercitarse voluntariamente en sentir algunos efectos de la pobreza, esto es, experimentar algunas incomodidades de las que tienen los pobres. Lo cual se hará sin ostentacion y con provecho si es seglar, reformando su casa y familia, y si es religioso reformando su celda y todas las alhajas de ella, quitando todo lo superfluo y curioso, cuanto sufre el estado de cada uno. Despues de esto quitando algunas veces de lo que parece necesario en la comida, en el regalo y en el tratamiento de su persona, procurando en todas las cosas tener antes menos que mas; por lo cual dice nuestro santo Padre: Amen todos la pobreza como á madre, y segun la medida de la santa discrecion á sus tiempos sientan algunos efectos de ella, etc. Porque experimentar la pobreza en el efecto, es probarse cada uno á sí mismo si tiene libre el afecto, y es ejercitarse y ensayarse para cuando se ofrezcan semejantes necesidades sin quererlas, y sobre todo es hacerse mas semejante á Cristo nuestro señor, que siendo rico se hizo por nosotros pobre para enriquecernos, no con las riquezas que dejó, sino con la pobreza que escogió, como dice él Apóstol 1. Luego no hay otra mayor riqueza que la pobreza de Jesucristo. Porque riquísimo es, y todas las cosas le sobran al que se abraza con esta pobreza, en la cual pone nuestro santo Padre el tercer y mas perfecto grado de humildad, cuando dice 2: Tercero es humildad persectisima, es á saber, cuando incluyendo la primera y segunda siendo igual alabanza y gloria de la divina Majestad, por imitar y parecer mas actualmente à Cristo nuestro señor, quiero y elijo mas pobreza con Cristo pobre, que riqueza, elc.

1 Ad Corint. 8.

<sup>3 2.</sup>º Semana, n. 89.

## CAPÍTULO XVI.

QUE NO SOLAMENTE ES NECESARIA LA POBREZA
ACTUAL SINO TAMBIEN LA HUMILDAD ACTUAL CON EXPERIENCIA
DE DESPRECIOS É INJURIAS.

Mucho es de advertir, que en este tercer paso de la via iluminativa, para que las virtudes que procuramos sean sólidas y verdaderas, no solo nos debemos disponer á la pobreza actual, sino tambien á la humildad actual, ó á la humillacion con experiencia de desprecios é injurias, de falsos testimonios y afrentas, y de ser tenidos por locos y por inutiles; como lo ponderó aquel santo. que tratando de la vida de los monasterios, dijo ': Conviene hacerte loco por Jesucristo, si quieres seguir la vida perfecta. Y como quiera que el animo del hombre sea naturalmente inclinado á la honra, el que menosprecia esta caduca, que se da v se recibe de los hombres, señal es que ha dado ya en el rastro, y empezado á gustar de la honra verdadera, aquella que da el Padre eterno á los que se abrazan con las deshonras de su Hijo. Y digo que este punto es mucho de advertir, porque así lo pide nuestro santo Padre en el lugar que arriba citamos, donde dice 1: Es mucho de advertir, encareciendo y ponderándolo delante de nuestro Criador y Señor, en cuanto grado ayuda y aprovecha á la vida espiritual aborrecer en todo, y no en parte, cuanto el mundo ama y abraza. Y todo lo demás que allí va diciendo acerca del desprecio de la fama, de la honra y de la estimacion de grande nombre en la tierra, etc. Este es un grande reventon de este camino, en que muchos desfallecen, y es un paso en que la cruz de Jesucristo es tan pesada, que muchos caen con ella, y una ocasion en que muchos se hallan desconsolados con la ignominia de la Pasion. Y por eso es este un punto que debe ser muy advertido, encarecido y ponderado delante de Dios nuestro

¹ Contempt. mun. lib. 1, c. 17:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Exam. c. 4, § 44.

criador y señor, por muchas razones; conviene á saber, por la gran dificultad que hay en vencerse en esta materia de honra, y por la grande ayuda que de esta victoria resulta á la vida espiritual, y por el grande engaño que muchos reciben ciegos de su ambicion, juzgando que glorifican mas á Dios buscando su honra, que sufriendo con humildad su deshonra, y así con color de buscar la honra de Dios, buscan la suya propia.

Para entender este punto y la raiz de este engaño debemos advertir, que lo mismo que enseñó nuestro santo Padre de la pobreza respecto de las riquezas, eso mismo enseñó de la humildad, respecto de las honras; esto es, que el Evangelio generalmente llama á todos los cristianos á la humildad de corazon, que consiste en tener el corazon libre del amor de la honra mundana, y mas inclinado á los desprecios de Jesucristo, los cuales se deben abrazar siempre con el afecto y con el efecto, cuando se entendiere ser mayor gloria de Dios nuestro señor. Los lugares en que esto dice, son casi los mismos en que trata de la pobreza. Lo primero, en el ejercicio del rey tempoxal: Que yo quiero y deseo, y es mi determinacion deliberada (solo que sea vuestro mayor servicio y alabanza) de imitaros en pasar todas injurias y todo vituperio, etc. Segundo, en el ejercicio de las banderas en la exhortacion de Cristo nuestro señor á los suvos 2: Que quieran á todos ayudar en traerlos primero á suma pobreza espiritual, y si su Majestad fuere servida, y los quisicre clegir, no menos á la pobreza actual y á deseo de oprobios y menosprecios, etc. Y en el coloquio del mismo ejercicio á Nuestra Señora: Para que yo sea recibido debajo de su bandera primero en suma pobreza, etc. Segundo en pasar oprobios é injurias, por mas en ellas le imitar, solo que las pucda pasar sin pecado de ninguna persona, ni desplacer de su divina Majestad. Lo mismo se practica en los tres grados de humildad, y de esos lugares se trasladó lo que está escrito en el capítulo cuarto del exámen, § 44': Del desear pasar injurias, afrentas, falsos testimonios y ser tenidos por locos, donde á la su divina Majestad no le fuese ofensa alguna ni al prójimo imputado á pecado. De toda la cual doctrina se sacan dos cosas. La primera, que hay algunos casos en que será igual ó mayor

12. Semana n. 11.

<sup>2</sup> 2, Semana n. 62.

8 Exam. c. 4, § 44.

ķ,

gloria de Dios nuestro señor, sustentar la honra y estimacion, que no perderla. La segunda, que nuestro corazon debe estar tan inclinado y aficionado á los desprecios y deshonras por solo imitar á Jesucristo nuestro señor, que las padeció primero por nosotros, que donde no hubiere el contrapeso de la mayor gloria divina (aunque sea en caso de igual gloria y servicio de Dios) ha de hacer peso en nosotros la imitacion actual de Jesucristo, para abrazarnos con sus vituperios y deshonras, como se dice expresamente en el tercer grado de humildad y en la nota que está despues de él, que dice así: Para quien desea alcanzar esta tercera humildad, mucho aprovecha hacer los tres coloquios de los binarios ya dichos, pidiendo que el Señor nuestro le quiera elegir en esta tercera mayor y mejor humildad, para mas le imitar y servir, si igual ó mayor servicio y alabanza fuere á la su divina Majestad.

Y porque el amor de muestra propia excelencia nos ciega muchas veces en este juicio, y toda la dificultad de este punto consiste en entender cuando es ó no es igual ó mayor gloria divina, padecer ó no padecer injurias y menosprecios; para tomar alguna luz acerca de esto darémos algunos documentos mas despacio en los capítulos siguientes.

### CAPÍTULO XVII.

QUE SE DEBE DESPRECIAR LA HONRA DEL MUNDO Y ESTIMARSE
LA HONRA QUE VIENE DE SOLO DIOS.

Lo primero se debe advertir, que la honra consiste en la noticia y estimacion ajena, de la cual procede en lo exterior la cortesía y la reverencia, y otros buenos efectos que los hombres apetecen y esti
1 2.º Semana n, 85.

Digitized by Google

man. Y de aquí es, que esta honra la podemos pretender de Dios y de los hombres, segun que deseamos ganar la aprobacion y estima de nuestras personas acerca de Dios ó acerca de los hombres. Esta diferencia nos enseñó nuestro Salvador, cuando reprendiendo á los fariseos de su incredulidad, les dijo 1: ¿Cómo podeis vosotros creer que recibis y buscais la honra unos de otros, y no buscais la honra que es de solo Dios? La honra que se recibe de Dios siempre es sólida, maciza y verdadera; la que se recibe de los hombres las mas veces es vana, y por eso siempre es lícito buscar la honra que es de Dios, y el Salvador la propone por premio, cuando dice 2: Si alguno me sirviere mi padre que está en los cielos le honrará; y el que me confesare y se honrare de mi delante de los hombres, yo le confesaré por mio, y me honraré con él delante de mi Padre y delante de los ángeles del cielo. Y á los fariseos (como vimos) los reprende porque no buscaban la honra que es de solo Dios. Pero la gloria que es de solos los hombres nunca es lícito buscarla, porque es vana, y por eso los que la buscan andan en seguimiento de la que llamamos vanagloria. Y dije la que es de solos los hombres, porque la que se busca. y se recibe por la honra de Dios y refiriéndola á él, se puede buscar porque no es vana. Y en qué casos se puede y debe procurar la honra de los hombres por la honra de Dios, y en qué casos por la misma honra de Dios se debe huir y pisar, eso es, lo que ahora andamos á buscar, y en su lugar lo dirémos luego, si decimos primero las propiedades que tiene la honra que da Dios, y las que tiene la honra que dan los hombres, para que sepamos conocerlas, y estimar la una y huir de la otra.

Primeramente, la gloria que Dios da, es sólida y verdadera, porque se funda en la verdad. Y la razon es, porque en el juicio de lo que cada uno merece ni se puede Dios engañar por ignorancia, ni torcer de la verdad que conoce por pasion; sino que puntualmente califica la bondad de cada uno, y le da los quilates que merece, y la estimacion y honra que le corresponde. Hay otra razon tambien para probar que la honra que Dios da es solida y verdadera; porque la honra, tanto es mayor cuanto lo es el que la hace, y así como es 2 Joan. 11; Matth. 12.

1 Joan, 1.

de ninguna estimacion la que se recibe de un hombre bajo y vil, así lo es de muy grande la que se recibe de los príncipes y de los reyes. Pues ¿ qué comparacion tienen todos los principes y reyes con Dios? Todas las gentes, dice Isaías, delante de él son como una pequeña gota respecto del mar, ni tienen mas peso que el que puede tener un grano en la balanza: como un poquito de polvo son todas las islas en su acatamiento, y delante de él son todas las genles como sino fuesen, y como nada se deben estimar respecto de él. Pues si son como nada todas las gentes respecto de Dios, tambien es como nada la honra que diere todo el mundo respecto de la honra que diere Dios. Allégase à esto la constancia que tiene Dios en honrar los buenos, tan lejos de las mudanzas y variedades que se hallan en los hombres: y de parte de los hombres la fidelidad en volver toda la honra á Dios, al cual solo se debe toda la honra y la gloria. Y esta es una de las propiedades que acompañó siempre la honra que se recibe de Dios, conviene à saber, volvérsela fielmente como al autor de todo lo que en nosotros merece alguna honra. Porque no . merece honra ni la tiene delante de Dios, sino la verdadera virtud: y ¿cómo puede ser verdadera virtud la que no reconoce su autor, y la que se levanta con la honra que no es suva? Y esta es la causa porque es lícito y loable desear la honra que da Dios; porque desear esta honra, es desear que sea honrado el mismo Dios, y es desear tener corona en la cabeza, para quitársela y arrojarla á los piés de Dios, como lo hacian aquellos ancianos del Apocalipsi 2, cuando se postraban á dar la gloria y la honra á Dios. Y esto es lo que dijo el Apóstol 3: El que se gloria, gloríase en el Señor, porque no por eso es uno aprobado porque él se alabe á sí mismo, sino porque le alabe Dios : ¿Qué es gloriarse en el Señor, sino gloriarse de la verdad, gloriarse de lo que merece gloria delante de Dios, gloriarse de la honra que da el mismo Dios, y gloriarse de los dónes que se reciben de la mano de Dios, reconociendo que son suyos, y volviéndole la honra, como á autor y fuente de ellos? Esta gloria es por todas partes firme y verdadera.

Por el contrario, la honra que se recibe de los hombres, es vana <sup>1</sup> Isaise 40.

<sup>2</sup> Apocal. 4.

<sup>3</sup> Il Corin. 10.

y mentirosa, y para que lo sea, basta ser honra dada por los hombres, que tantas veces verran en sus juicios por ignorancia, y tantas se ciegan con pasion: cuvo peso es mas falso que el de Canaan 1, porque á lo malo dicen que es bueno, y á lo bueno que es malo, juzgando á la luz por tinieblas, y á las tinieblas por luz, y calificando por amargo lo dulce, y lo dulce por amargo 3. Y como en sus juicios se gobiernan por otros nortes, y no por el de la verdad, así son inconstantes y varios en ellos, y al que hoy tienen sobre sus cabezas, mañana le tienen debajo de los piés. De lo cual hay tantos ejemplos en las historias sagradas y profanas, que es maravilla, como no han bastado á desacreditar esta honra que dan los hombres. Y cuando no tuviera esta falta, lo era grandisima encerrarse en términos tan cortos y estrechos, como son los juicios humanos. Porque si es menospreciada con razon la honra que se da en una pobre aldea, respecto de la que se da y se recibe en la corte; ¿ qué es todo este mundo de acá bajo respecto del cielo, sino un punto, y respecto de Dios y de su corte, menos que un punto? Y, como dice el glorioso san Juan Crisostomo , cuando uno tenga ciento y mil millares de alabadores que le dén aplauso, ¿ qué son sino otros tantos grajos que estan chirriando vanamente? y si los comparas con los coros de los ángeles, te parecerán todos estos alabadores mas viles que unos gusanillos. Pues si la honra que uno tuviera acerca de todos los hombres del mundo, fuera corta y estrecha respecto de la honra que lo es delante de Dios y de su corte; ¿qué dirémos de aquella honra que apenas se estiende á poquitos hombres que están presentes, quedándose uno desconocido de todos los siglos pasados y venideros, y de todo lo restante del mundo? Y con todo eso somos tan ciegos, que nos mueve mas la honra que se recibe de los hombres para hacer bien y para dejar de hacer mal, que no la presencia de Dios y de sus ángeles, v la honra que podemos recibir de ellos v de toda la corte celestial. El cual desacato es tan grande, que por solo él dice san Juan Crisóstomo ', que merecíamos que arrojara Dios rayos del cielo contra nosotros; porque así nos vamos á buscar el testimonio y apro-

4 Crisost., hom. in 11 ad Cor., c. 4.

Osce 12. Isaire 5. Crisost. hom. 17 ad Rom.

bacion de los hombres, como sino bastara solo el de Dios para honrar y alabar nuestras obras. Y de ahí es que nos desdeñamos y emperezamos de hacer algunas obras de virtud, cuando solo Dios es el testigo, las cuales, y otras mas dificultosas hacemos cuando las han de ver y alabar los hombres.

De aquí nace otra propiedad de esta honra que dan los hombres, por la cual está vacía y es vanísima; porque no se funda en la verdad de lo que cada uno es, sino en lo que parece, y no tanto pretende cada uno ser docto, ser prudente, ser virtuoso y santo, cuanto parecerlo; y sino alcanza á parecerlo por sus obras, procura con engaños y con falsas alabanzas ser tenido por tal; y cuando no sea tenido por tal, à lo menos pretende que se le dé la honra y el lugar que si lo fuera ó lo pareceria, ó fuera tenido por tal. Todo lo cual así como está fundado en mentira, así es cosa vanísima y sin firmeza. Y de este sentimiento proceden las pretensiones tan locas de los oficios y cargos, que uno ni los merece, ni despues de alcanzados tiene hombros para sustentarlos, ni caudal para administrarlos. Y de la misma raiz nacen las propias alabanzas tan desmedidas y arrogantes, fabricadas como es menester para la negociacion, y no ajustadas con la regla de la verdad. Porque la estatua que levantó Nabucodonosor para ser adorado como Dios 1, así como la hizo de sesenta codos de alto, así la pudiera hacer de ciento, y demás, á su voluntad. Y por eso dijo el apóstol san Pablo 1, que no se atrevia á compararse ni medirse con los falsos apóstoles que se alababan á sí mismos; porque ¿ quién se atreverá á compararse con aquellos que su boca es medida para ser cuan grandes ellos quisieren y dijeren? Porque así como el cuerpo vivo, que naturalmente va creciendo, tiene sus ciertos términos y límites, de los cuales no puede pasar, pero si quereis hacer una figura muerta que no tenga mas que la apariencia exterior de hombre de trapos y de fagina, lo podeis hacer cuan grande quisieredes; así tambien los que miden su estima y sus palabras con lo que son, no exceden de los términos de la verdad; pero los que no buscan mas que la apariencia exterior, suplen con mentiras lo que les falta de verdad, y ya que no son grandes en sí, conténtanse con serlo en la opinion 2 II Cor. 10. 1 Daniel 3.

Digilized by Google

ajena. Nosotros, dice el Apóstol <sup>1</sup>, nos medimos á nosotros con nosotros y nos comparamos á nosotros con nosotros mismos; y claro está que con esa medida no podemos ser mayores de lo que somos, y por eso no nos gloriamos sin término y sin medida: Nos autem non immensum gloriabimur, sino segun la medida y la regla con que Dios nos ha medido: esta es la medida de las virtudes y merecimientos que Dios nos ha dado.

Esta honra tan vana, como hemos declarado, es la que los hombres tan desatinadamente desean y procuran, y por alcanzarla y defenderla, ponen á riesgo sus haciendas y sus vidas, y tambien sus almas. Tanto es lo que nos ciega la ambicion con este humo de la reputacion propia. Y así como es propio de la honra verdadera volvérsela á Dios, como autor de la gracia y de la verdad; así por el contrario es propiísimo de esta honra vana, alzarse con ella, no siendo como no lo es, honra merecida y debida, sino que con fraude y engaño se lleva hurtada. Y es como un género de idolatría, en que quitando la honra al verdadero Dios, pone el hombre todo su cuidado en formar una imágen de sí mismo, y un ídolo cuan grande y cuan hermoso pudiere en las imaginaciones de los otros, para que allí sea reverenciado y adorado de ellos. Y es cierto que no se cela tanto la limpieza de los altares y de las imágenes de los templos verdaderos, cuanto celamos que esta nuestra imágen esté limpia y resplandeciente, y bien colocada en los corazones ajenos. Y no haciendo caso de carecer de la virtud ó de otros dónes naturales ó sobrenaturales, le hacemos grandísimo de perder la opinion ó reputacion de ellos; la cual procuramos sustentar con toda diligencia, no haciendo ninguna en adquirir y sustentar la virtud que la merece.

Y no nace esto tan solamente del amor de la propia excelencia (aunque este es un apetito poderosísimo en el hombre) sino tambien del amor del propio interés; porque en esta idolatría de que vamos hablando, juntamente con la adoracion y reverencia hay muchos dónes y ofrendas que la acompañan. Y dejando aparte lo que los seglares pretenden y alcanzan por medio de su reputacion, ¿quién duda sino que dentro del rincon de nuestra vida religiosa, á la hon-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II Cor. IO.

ra se sigue el buen puesto y el buen oficio, y otros privilegios y exenciones que son de mucha consideracion para pásar con comodidad la vida humana? Lo cual es en tanta manera verdad, que en faltándole al ídolo esta ofrenda, se da por ofendido. Y de aquí nacen las quejas y los sentimientos de que nos quitan la honra siempre que nos quitan el gusto ó la comodidad: y si no nos ponen en el puesto que queremos y nos dan la ocupacion que deseamos, ó se nos niega lo que pedimos, luego nos damos por deshonrados y por notados, valiéndonos de esta queja para salir con nuestro intento. Esto es lo que turba el gobierno y confunde les cosas, sacándolas muchas veces de sus lugares, por temor de que la honra no se queje y dé voces; la cual como se ve temida y respetada, no solamente pide lo que no merece, sino tambien lo que desmerece. Porque habiendo hecho algunas faltas que merecian castigo, no solamente queremos que nos las disimulen y encubran, sino que pasamos mas adelante á guerer que nos honren y acomoden, porque no se pueda entender que nos lo niegan por deméritos nuestros. De esta manera se dan las manos y se ayudan el amor de la honra, y el amor propio. Y así como el amor propio cede infinitas veces de su comodidad. porque no padezca la honra; así tambien la honra sale infinitas veces ó la defensa del amor propio, haciendo suya la causa, y pretendiendo que es contra la honra todo lo que es contra el gusto y comodidad. Y queremos justificar todas nuestras demasías con el derecho que pretendemos tener de volver por nuestra honra, armándonos con el dicho del Espíritu santo : Mejor es el buen nombre, que todas las riquezas y tesoros del mundo. Y en otra parte :: Ten cuidado del buen nombre, porque este te valdrà mas que mil tesoros grandes; y otros semejantes lugares mal entendidos y peor practicados. Y con esto nos parece que podemos hacer guerra á todo el Evangelio, y á los ejemplos tan ilustres que en esta materia tenemos de Cristo nuestro señor, y de sus santos.

Proverb. 22.

<sup>2</sup> Eccles, 7. Eccles, 41.

### CAPÍTULO XVIII.

QUE LOS HUMILDES DESEAN SU DESPRECIO Y NO SER CONOCIDOS NI ESTIMADOS DE LOS HOMBRES.

Estos de que hemos hablado hasta aquí, son los cuidados de los ambiciosos y soberbios. Pero los que tienen clara la vista del alma, y gozan de la divina luz, se lamentan de corazon con el santo Job 1. y dicen: Porqué se ha dado al miserable la luz? Porque entonces se da luz á los miserables, como dice san Gregorio ', cuando se da la prosperidad mundana y transitoria á los que habiéndose una vez levantado á la contemplacion de las cosas celestiales, se tienen en este mundo como desterrados y peregrinos. Estos que así se tienen por miserables por verse desterrados del cielo ¿para qué quieren la prosperidad de la tierra? Y ¿porqué han de ser forzados á llevar las cargas de la honra de la tierra los que están llorando amargamente por verse privados de los bienes del cielo? y por eso dice: ¿Porqué se da al miserable la luz? De esta luz se hace aquel dia de que dijo Jeremías ', que nunca le habia deseado, y que por eso habia tenido entereza en predicar la verdad: Yo, Señor, dice, no me he turbado llevándote á ti-delante, y el dia del hombre no le he deseado; tú lo sabes bien : esto es, no he deseado alabanza, ni aplauso, ni honra de los hombres, y por eso les he predicado la verdad aunque les era amarga, y la palabra que ha salido de mi hoca ha sido fiel y verdadera en su acatamiento. Y el mismo sentimiento dijo mas claramente san Pablo \*: Hemos hablado, dice, y predicado la palabra del Evangelio, con aquella misma verdad y sinceridad que Dios nos la encomendó y la fió de nosotros, no como quien trata de agradar á los hombres, sino á solo Dios, que es testigo de los corazones. Porque no hemos sido hallados en palabras de lisonja, como vosotros bien sabeis; ni querido hacer de la predicación ocasión de avaricia, como Dios es 1 Job 3. <sup>2</sup> Greg. 1.5 mor., c. 2. 3 Jere. 17. 4 I ad Tes. 2. 4.

testigo; ni hemos buscado gloria de los hombres, ni de vosotros, ni de otros ningunos. Porque para qué habia de buscar gloria y aplauso de los hombres, el que en otra parte dice ': En mis ojos de ninguna estimacion es ser juzgado y aprobado de vosotros ó del dia humano; esto es, del aplauso, de la alabanza, de la honra que dan los hombres; que por cuanto esta honra y alabanza que dan los hombres, tiene luz y resplandor en los ojos de los hombres, por eso la llama, como la llamó Jeremías, dia humano ó dia de los hombres; pero no se puede llamar dia de Dios, porque en esta parte son los hombres de ordinario, como los antípodas respecto de Dios, que cuando en sus ojos es de dia, es de noche en los ojos de Dios. Y es así que las virtudes en dándoles este sol v resplandor de los hombres, se desvanecen y enferman, y por el consiguiente se oscurecen y no merecen honra y alabanza en el acatamiento de Dios. Y de aquí ha nacido el cuidado con que los santos han procurado siempre esconder sus virtudes de los ojos de los hombres, no menos que procura uno esconderse en el verano del sol, y encerrarse en las cuevas mas frescas y sombrías. Porque así han deseado los santos, no solo esconder sus virtudes, sino para mayor seguridad padecer injurias y afrentas, y ser tenidos, no por humildes, sino por viles; no por santos, sino por locos, alegrándose de esta manera del tesoro que tenian mejor guardado en su corazon, del cual se hallaban despojados y vacíos cuando les amanecia la luz de los hombres. Porque la experiencia les enseñaba que los que hasta entonces escondidos en el secreto de su humillacion habian vivido solamente en los cjos de Dios, y en ella no habian atendido mas que á la verdad, en la luz de los hombres empezaban á amar la vanidad y buscar la mentira. Así se les volvia en noche verdadera el dia de los hombres, los cuales, como dice Isaías \*, á las tinieblas llaman luz, y á la luz llaman tinieblas.

De lo dicho se concluye, que la regla cierta y general que hemos de tener para admitir afrentas, injurias, falsos testimonios, etc., es siempre, y todas las veces que fuere necesario, para reducirnos de la mentira que resplandece en los ojos de los hombres, á la verdad, que sola es aprobada en los ojos de Dios; y en esta regla se fundan

1 I Cor. 4. 2 Isaise 5.

todos los grados de humildad que enseñan los santos. Porque primeramente no hemos de querer parecer á los ojos ajenos mas de lo que nosotros sabemos que somos, porque esto será engañar á los otros: ni hemos de juzgar de nosotros mas de lo que en la verdad somos, porque seria engañarnos á nosotros mismos. Y eso que en la verdad tenemos de bien, hemos de pensar que es dádiva graciosa de Dios, y que á él se debe toda la gloria, porque lo demás seria hacer injuria al mismo Dios, á cuya reverencia se ordena principalmente la virtud de la humildad, como enseña santo Tomás. Y si la humildad es hermana, como lo es, de la verdad, si hemos de ajustar la humildad con la verdad, bien se ve cuan grande campo se descubre para sufrir afrentas y menosprecios. Porque lo primero, siendo yo testigo de mis faltas, de mis ignorancias y culpas, de mis menguas y de mis vacíos, que están cubiertos y disimulados á los que miran por defuera, ¿cuánta humildad es menester para tener por bien que me conozcan todos como me conozco yo? Y despues de esto, ¿ cuánta distancia suele haber de lo que yo conozco de mí, á lo que soy en la verdad y á lo que juzgan otros; y cuánta dificultad en dejarme medir con el parecer de otros, que juzgan por ventura mas desapasionadamente de mí? Y finalmente, despues de haber llegado á eso poco que en la verdad tengo de bien, es menester poner aparte lo que es caudal de Dios, y lo que yo tengo de mio, para que se le dé á Dios la gloria de lo bueno, y á mí la vergüenza y la confusion de lo malo que soy, ó á lo menos de lo que fuera sino hubiera Dios usado de misericordia conmigo. Y en eso se funda principalmente el deseo que nuestro santo Padre nos aconseja que debemos tener de sufrir falsos testimonios, para que se entienda lo que tenemos de nuestra cosecha, y lo que tenemos por la gracia de Dios; y que estos testimonios si son falsos, ha sido por la misericordia que él ha usado con nosotros, porque si nos hubiera dejado á nuestras fuerzas, no fueran sino verdaderos: y quiero yo en esos testimonios falsos ver como en un espejo lo que yo soy de mio, y lo que fuera si Dios me dejara. Y con este espíritu muchos santos se han dejado levantar falsos testimonios en materias muy graves, y llevado con silencio aquella infamia, dando á Dios toda la gloria de no haber cometido aquellos delitos, y tomando para sí la confusion de lo que hicieran si Dios hubiere alzado la mano de ellos; y juntamente esperando que el mismo Señor que los habia guardado de la culpa, los libraria á su tiempo de la infamia; acordándose de Cristo nuestro señor, que en una ocasion de estas respondió : Yo no tengo demonio, sino honro á mi Padre, y vosotros me habeis deshonrado á mí, pero yo no busoo mi gloria, y estoy cierto que hay quien la busque y mire por ella.

# CAPÍTULO XIX.

QUE PUEDE UNO BUSCAR SU HONRA Y DEFENDERLA, CUANDO ESTO CEDE EN MAYOR HONRA Y GLORIA DIVINA.

Un solo caso hay en que uno puede volver por su honra y mirar por ella, y es cuando esto cede en honra de Dios y provecho del prójimo. Porque como la humildad principalmente mire la honra de Dios, allí no será verdadera humildad despreciar su honra, cuando fuere con detrimento de la honra de Dios. Y esto es lo que tantas veces repite nuestro santo Padre, que el pasar oprobios y afrentas, sea cuando en lo contrario no se descubriere mayor gloria divina; y lo que en particular dijo en el exámen 1: Que donde á la su divina Majestad no le fuese ofensa alguna, ni al prójimo imputado á pecado, deseen pasar injurias, etc., lo cual trasladó del ejercicio de las banderas en el coloquio donde dice así: Segundo, en pasar oprobios é injurias por mas en ellas le imitar, solo que las pueda pasar sin pecado de ninguna persona, ni desplacer de su divina Majestad.

Y para que en estas ocasiones pueda uno proceder sin sospecha del amor propio, debe atender á estas cuatro circunstancias. La primera, si en la verdad mi deshonra y mi injuria cede en injuria y deshonra de la divina Majestad, y el volver yo.por mi honra es volver por la hon-

<sup>1</sup> Joan. 8. <sup>2</sup> Exam., c. 4, § 44.

ra de Dios; y esto digo y entiendo por parte de la materia de que se trata, porque en ella se interesa alguna mayor honra y algun mayor servicio de Dios nuestro señor, y no solamente por parte de mi intencion: En lo cual se engañan algunos manifiestamente, porque negociando por todos los medios posibles su honra, y pretendiendo importunamente las primeras cátedras en las sinagogas'i, y los primeros lugares en los convites y las primeras cortesías en las calles y plazas: Y buscando, como los mundanos que siguen el mundo, con toda diligencia honras, fama y estimacion de mucho nombre en la tierra, como el mundo las enseña 3, ellos por el contrario se dan á entender que buscan y pretenden la honra divina. Porque dicen que rectifican su intencion para no pretender su honra sino por la mayor honra y gloria divina, y por solo amor de Dios y enderezándolo todo á él. Pero en esto hay manifiesto engaño, porque mal se puede enderezar con el pensamiento la obra que en la realidad de la verdad va torcida, ni yo puedo hacerle cargo à Dios que hago por su mayor servicio lo que fuera mayor servicio suyo no hacerlo, sino lo contrario, pues fuera sin duda en tales ocasiones mayor gloria de Dios y mayor edificacion de los prójimos 2: Vestirse de la misma vestidura y librea de su Señor por su divino amor y reverencia, deseando pasar injurias, falsos testimonios, afrentas, y ser tenidos por locos, etc. Pues luego lo primero que se debe mirar, es que no solamente la intencion sea de glorificar á Dios, sino que de parte del mismo negocio que trata, se descubra alguna cosa de mayor servicio y gleria divina.

La segunda circunstancia es que yo tenga esperanza que con mi diligencia se conseguirá esta mayor gloria divina que se pretende; porque si esto no se espera, mejor es glorificar á Dios padeciendo con humildad, que no desedificar á los prójimos, resistiendo con dureza y sin provecho. Esto nos enseñó Cristo nuestro señor en el discurso de su pasion, porque habiendo sidó preguntado por el juez, de sus discípulos y de su doctrina, respondió lo que le pareció conveniente, juzgando, como era la verdad, que volver en aquella ocasion por la doctrina que habia predicado, era volver por la honra de Dios;

...

<sup>!</sup> Met. 23. 2 Examen, ubi sup. 3 Exam. ibid.

pero como de aquí no resultó otro provecho que recibir otra injuria mayor (porque movido con su respuesta, uno de aquellos ministros que asistian al pontífice le dió una bofetada en su divino rostro) el Salvador tuvo por bien de allí en adelante callar y no responder á ninguna de las acusaciones que le hicieron, admirando á los presentes con su silencio, ya que no se habian dejado convencer de sus razones, y edificando todos los siglos venideros con su humildad y paciencia.

Sobre estas dos cosas de haber materia de mayor gloria divina, y esperanza de conseguirla, viene en su propio lugar la tercera, que es la rectitud de intencion. Porque concurriendo tales circunstancias en algun caso particular, que de volver por mi honra ha de resultar tambien la mayor honra de Dios, es necesario que yo aparte los ojos de mi honra y los ponga en la de Dios, la cual por lo que á mi toca, holgara yo mas de procurarla con mi deshonra, que no con mi honra.

A esto se sigue lo cuarto, cuanto al modo de volver en esta ocasion por la honra, que no sea como de esclavo de la ambicion, sino como de ministro de Dios, in multa patientia, no con ira, no con quejas y murmuraciones, no con amenazas, sino declarando sencillamente la verdad para quitar el escándalo de los que oyeron ó supieron algo contra nosotros; y que se eche de ver en la templanza y quietud con que procedemos en nuestra propia causa, que no tratamos de recobrar nuestra honra, sino de volver por la honra de Dios y por el provecho de nuestros prójimos, con la misma modestia que si la causa suera ajena. Excelente cosa es sufrir las injurias de los que nos agravian; y si estas alguna vez cedieren en menoscabo de la honra de Dios, celemos la honra de Dios y no la nuestra; celemos el crédito de la virtud y no el nuestro; celemos el provecho espiritual de nuestros prójimos y no el temporal nuestro. El celo de nuestro honor, de nuestro crédito y de nuestro interés temporal, está acompañado de ira, de turbacion, de inquietud, de amargura, de odios, de amenazas y de venganzas. El celo de la honra de Dios, del crédito de la virtud y del provecho espiritual de nuestros prójimos lleva consigo paz, serenidad, quietud, luz, suavidad y dulzura de devocion, y de amor de Dios y del prójimo. En estos efectos se conoce facilmente cuando buscamos la honra de Dios, y cuando la nuestra. La práctica de esto se vió en lo que sucedió en los estudios de Paris al bienaventurado padre nuestro san Ignacio. Porque con ocasion de ciertos estudiantes, que con la comunicacion del santo Padre se habian movido á dejar el mundo y seguir la perfeccion de la vida evangélica, el rector y maestros del colegio de santa Bárbara se hahian resuelto de hacer en él un castigo ejemplar y público de azotes dentro de las escuelas, como á pertubador de los estudios. Y llegando esto á noticia del Santo, ofreciéndose de su parte á esta deshonra pública, se vino á las escuelas, y entrando dentro le cerraron las puertas para ejecutar lo que estaba determinado. Entonces el Santo considerando el descrédito que se podia seguir de aquí á la virtud, y escándalo para los que estaban principiantes y tiernos en ella, se fué al rector, y le dió cuenta de todo ofreciéndose á la deshonra con tanta humildad, y declarándole el daño espiritual que de allí se podia seguir, con tanto sosiego, que admirado el rector de lo uno y de lo otro, y reconociendo el espíritu de Dios, le pidió perdon, como á quien estaba injustamente agraviado, y le honró y reverenció como á santo.

### CAPITULO XX.

DE LOS CASOS EN QUE HEMOS DE ABRAZAR LA HUMILDAD ACTUAL.

De lo dicho consta, en qué ocasiones y con qué circunstancias puede uno volver por su honra, por la mayor honra y gloria de Dios. Y dicho se estaba, que en todos los demás se debe abrazar efectivamente con las humillaciones y menosprecios; pues son tantas las veces en que nuestro santo Padre repite esto, y tantos los medios con que lo persuade, y tanta la fuerza con que insiste en ello por todo el discurso de los ejercicios de esta segunda semana. En el tercer grado de humildad dice así 1: Siendo igual gloria y alabanza de la divina Majestad, por imitar y parecer mas actualmente á Cristo nuestro Señor, quiero y elijo mas pobreza con Cristo pobre, que riqueza; oprobios con Cristo lleno de ellos, que honores, y desear mas ser estimado por vano y loco por Cristo, que primero fué tenido por tal, que por sabio ni prudente en este mundo. ¿Cuánto es lo que nuestro santo Padre encareció y ponderó este punto delante de nuestro Criador y Señor? Y ¿cuánto se persuadió que ayudaba á la vida espiritual, pues tanto lo desmenuzó y tanto lo pesó y contrapesó, y tan atento estuvo á hacernos beber esta purga de la humillacion, que tan buenos efectos de salud habia de causar en nosotros? Porque tres estados distingue claramente: El primero, cuando es mayor gloria de Dios sufrir los oprobios que no huirlos. Segundo, cuando con igual gloria y alabanza de Dios puedo huirlos como sufrirlos. Tercero, cuando es mayor gloria de Dios el huirlos que el sufrirlos; y solo este tercer caso admite. Porque en el segundo, cuando con igual gloria de Dios nuestro senor pudiera huir de las humillaciones, claramente manda que las abrace, y las quiera y elija por parecer mas actualmente á Cristo nuestro señor; cuanto mas en el primer caso, cuando en esto se descubre mayor gloria divina. Y lo mismo, y con la misma distincion, lo repite en la nota que luego se sigue: Pidiendo que el Señor nuestro le quiera elegir en esta tercera mayor y mejor humildad, para mas le imitar y servir, si igual ó mayor servicio y alabanza fuere á la su divina Mujestatl.

Mas porque esta palabra de la cruz es de las que no se acaban de entender por muchas veces que se repita, no será fuera de propósito decir mas en particular, en qué casos hemos de abrazar la humillacion actual, y no huirla: los cuales se pueden reducir á las mismas cuatro cabezas que arriba tocamos de la pobreza actual. La primera es de los que son llamados al estado de la religion, el cual así como es estado de pobreza actual, así lo es tambien en muchas cosas de humildad actual, y de experimentar los efectos de ella. Porque muchas son las ocasiones que tiene el religioso de humillarse y de ser

1 2.4 Semana n. 84.

Digitized by Google

humillado, de despreciarse y de ser despreciado, en las cuales se debe abrazar con su desprecio y humillacion; de las cuales dirémos algunas, que son las siguientes. Lo primero, en seguir la comunidad en el vestido, en la comida, en el aderezo de la celda, y en el servir en los oficios humildes á los demás, como los demás me sirven á mí segun las órdenes de la casa, sin querer privilegios, ni exenciones por razon de la persona, sino lo pide la necesidad. Y como dijo de Moisés el Apóstol 1: Magis eligens affligi cum populo Dei, quam temporalis peccati habere jucunditatem. Que quiso mas entrar à la parte de las tribulaciones y necesidades que padecia el pueblo de Dios, que gozar de la abundancia y regalo que pudiera tener en palacio si quisiera confesarse por hijo de la hija del rey Faraon. Porque así como la soberbia es amiga de la singularidad y de alguna excelencia particular sobre todos, así la humildad es amiga de la comunidad y de tratarse como uno de todos. Lo segundo, es humillacion vivir pór voluntad ajena, y pedir licencia siempre y en todos los casos que manda la regla que se pida. Lo tercero llevar de buena gana sin escusaciones ni murmuraciones, las reprensiones, correcciones y penitencias 2, que le serán impuestas por sus errores y descuidos, ó por una cosa ó por otra, las cuales debe cada uno aceptar de buena voluntad, como dice el santo Padre \*con verdadero deseo de su enmienda, y aprovechamiento espiritual, aunque no se diesen por falta alguna culpable. Lo cuarto, en las obediencias que á uno se le ponen, cuanto al puesto. oficio y ocupacion; porque hay algunos, y plega á Dios que no sean muchos, cuva soberbia (como está en el salmo ) sube siempre; y para esto tienen calificados y graduados todos los oficios y ocupaciones, y están muy atentos que no los bajen de lo que es mas á 10 que es menos, sino que siempre vayan subiendo de lo menos á lo mas; v si esto no se hace conforme á su aprension, se quejan del mal gobierno, y del agravio y sinrazon que se les hace, anteponiéndoles otros que son de menos antigüedad ó de menos merecimientos.

Los que de esta manera se quejan pecan de muchas maneras. Lo primero, porque se hacen jueces de sus talentos y de sus merecimientos, habiéndolo de ser de buena razon sus prelados y superio
Ad Heb. 11. 2 Bxa., c. 4, § 33. 2 S. p., c. 1, § 15. 4 Psal. 73.

res. Lo segundo, porque cuando tuvieran todos aquellos méritos y talentos que presumen ellos de sí, quieren siempre ser empleados en todo aquello que merecen, y en todo lo que pueden y saben hacer lo cual fuera una confusion y yerro intolerable. Débense pues suponer estos dos principios como ciertos en esta materia. El primero, que ninguno debe ser juez de sus talentos, ni de aquello en que se podria ocupar con provecho. El segundo, que ninguno ha de pretender ocuparse en todo aquello que puede y sabe hacer, sino en aquello que le mandan que haga, conforme á la necesidad de su comunidad, à juicio de su prelado y superior, aunque sea verdad que tenga talento y suficiencia para ocuparse en cosas mucho mayores. Porque así como en un pueblo si todos fueran médicos, fuera mal gobierno dejarlos á todos que curaran, porque no hubiera quien se ocupara en otros ministerios forzosos y necesarios para la república; así si en un monasterio todos fueran lectores ó predicadores, aunque todos lo pudieran ser y lo supieran bacer, ¿quién hiciera los demás oficios? Segun esto no es conveniente que haga siempre cada uno lo que sabe hacer, sino to que es menester que haga, y que tome el lugar que le fuere señalado en la comunidad, que es el cuerpo místico de Cristo. Porque así como en el cuerpo natural fuera monstruoso que todos los miembros fueran ojos ó fueran manos, así lo es en el cuerpo místico, y los diferentes puestos y disposiciones que la naturaleza dió á los ojos para ver y á los piés para andar, los ha de repartir y dar en el cuerpo místico la obediencia de parte del superior mandando, y de parte del súbdito obedeciendo. Y aunque le parezca que es tan delicado como los ojos, y que tiene facultad para ver; á la voz y ordenacion de su superior, se acomode á ser piés para andar. Y no es fuera de propósito que en una república perfecta, no solamente haya ojos en la cabeza para ver, sino que tambien haya ojos en las manos y en los pies, y que todas las partes sean tan perfectas que puedan ser ojos como los que están en la cabeza. Pues sabemos que aquellos animales de Ezequiel que llevaban la gloria de Dios, todos y por todas partes estaban llenos de ojos; y las ruedas del carro estaban llenas de ojos: y así era forzoso que anduviesen rodando los ojos,

<sup>1</sup> Ezech. 1.

unas veces en lo mas alto, y otras en lo mas bajo de la rueda. Y así como vemos en las casas de los príncipes que no solamente los vasos. que sirven en la mesa, sino los escupidores tambien, y otros instrumentos que sirven en mas bajos y viles ministerios se hacen de plata; así tambien no es mucho que en la casa de Dios los talentos que pudieran emplearse en ministerios muy lucidos sirvan en otros menores; pues en esto sirven á aquel Señor que les dió los talentos, y á cuyo cargo está determinar el empleo de ellos; y el cual es tan gran señor, que todos los instrumentos de su casa pueden ser de oro, y de plata, y de piedras preciosas. ¿Qué diré de la necesidad que tienen algunos grandes talentos para no perderse, y algunas luces muy resplandecientes de estar escondidas para no apagarse? lo cual suele hacer este Señor dándole á cada uno el lugar que le conviene; porque así como él es el que enciende la candela, así á él le toca, ó ponerla sobre el candelero para que alumbre á toda la casa, ó esconderla en una linterna para que el viento no la apague. Segun esto cada uno se aplique al puesto y á la ocupacion, no por el talento que le parece que tiene, sino por la voluntad de Dios, declarada por el superior, tanto con mayor prontitud y fervor, cuanto se halla mas obligado á Dios por haberle dado mayor talento. Porque si un señor viste á sus criados de telas preciosas y de libreas ricas y costosas, no por eso quiere que deje de hacer cada uno el ministerio para que él le trajo á su casa, por bajo que sea. Porque no los adornó y compuso para que se desdeñasen de servirle en cualquiera cosa que les mandase, sino para que le sirvan con mayor obligacion, y mucho mas deban aplicarse á aquellos oficios por bajos que sean, en que les estuviera muy bien servirle si él los hubiera dejado en aquella pobreza y mal traje con que vinieron á su casa. Porque el haber hecho costa para honrarlos á ellos, ha sido para honrarse á sí, sirviéndose de criados tan lucidos en los ministerios mas viles de su casa.

Quede pues por cosa cierta y asentada, que anda lejos del verdadero espíritu el religioso que en las ocasiones sobredichas no se abraza con su humillacion, y que mirando solamente á su particular, pelea por lo que ha de ser lucido y honroso para él, aunque sea con menoscabo de la comunidad; este tal no cela el bien comun del cuer<u>,</u> ,

po mistico de Jesucristo; porque de aquí nacen las contenciones y emulaciones contra la caridad y las réplicas y contradiciones contra la obediencia, y daños gravísimos en el gobierno, dándose los cargos no tanto á quien los merece, cuanto á quien los apetece. Con lo cual á mas de que los oficios son mal administrados, se sigue otro daño . muy considerable en disfavor de la virtud ; y es, que se les dobla la guerra á los que tratan de su mortificacion, pues han de pelear con sus propios desprecios para sufrirlos, y con las honras de los que merecen menos para despreciarlas. Tales efectos como estos, y otros peores, se siguen de aqueste celo que algunos tienen por tan justificado de volver por su honra, no admitiendo los puestos y ocupaciones que les parece que no son conforme à ella. Y si de los frutos se conoce el árbol, no puede ser buena la raiz que los da tan amargos. De todo lo cual se concluye que los que se ejercitan en esta segunda semana, si son religiosos, se deben ofrecer con determinacion al cuchillo de la santa obediencia para sacrificar con él el apetito de la propia excelencia en cualesquiera ocupaciones y puestos que les sean mandados, aunque sean difíciles y segun la sensualidad repugnantes.

En segundo lugar se deben sufrir todos los agravios hechos con violencia; los cuales no está en nuestra mano el escusarlos, y ha de estar en nuestra paciencia y humildad el sufrirlos. Porque supuesto que no se pueden escusar cuanto al efecto, se deben abrazar con la voluntad, conformando con ellos el afecto. Aquí se entiende toda aquella flota de humillaciones de que nuestro santo Padre hizo mencion en el capítulo cuarto del exámen; conviene á saber, injurias, falsos testimonios, afrentas, y ser tenidos y estimados por locos 1. A esto se añaden las murmuraciones, infamias, descortesías de palabras y de obras, y otras cosas semejantes, que todas se incluyen en la vestidura y librea de Cristo nuestro señor. Las cuales debe cada uno dejar empapar en su paciencia y silencio, como en una esponja con tanta blandura, que si es posible los que están á la mira no echen de ver la injuria que se les ha hecho, no volviendo mala obra por la mala obra, ni mala palabra por la mala palabra, sino antes al contrario, hablando bien, de quien habló mal, y volviendo bendiciones por mal-1 Exa., c. 4, § 14.

Digilized by Google

diciones <sup>1</sup>. Porque si esto no hubiera de hacerse así, ¿ qué restaba sino estudiar en las leyes del duelo para sacar ojo por ojo, y diente por diente? Y pues no se puede hacer esta venganza por igual, ¿ de qué sirven las quejas y enojos, y palabras amargas, sino demostrar flaqueza mujeril, pues así nos valemos de estas armas de las mujeres? Y Cristo nuestro señor, no solo nos aconsejó que dejasemos la capa á quien nos quitase el sayo, sino que volviésemos la una mejilla á quien nos hiriese en la otra, mostrando que no solamente habíamos de ejercitar la pobreza cuando nos robasen la hacienda, sino tambien la humildad cuando nos robasen la homra.

El tercer caso en que se ha de dejar la honra con efecto es cuando para alcanzarla ó para defenderla se ha de atravesar alguna culpa mortal ó venial; porque en tal caso es necesario pisar la honra, por escusar cualquiera de estas culpas, como lo enseñó nuestro santo Padre expresamente en el primero y segundo grado de humildad. Y es tan ordinario apasionarse un hombre cuando busca ó defiende su honra movido solamente del amor de su propia excelencia, que pocas veces pasa sin algun exceso, que por lo menos no sea culpa venial. Y el que se determinare de proceder en estas ocasiones con toda esta cautela, hallará por experiencia que le es mas fácil dejarse humillar, que resistir á la humillacion y ceder á su honra, que procurarla sin caer en ninguna culpa.

Y de aquí es, que los que se hallan en este segundo grado de humildad (que es propio de los proficientes) de no cometer ningun pecado venial deliberadamente por el deseo de ninguna honra ó por el temor de ninguna deshonra del mundo, facilmente suben al tercero, que es propio de los perfectos; conviene á saber, que donde no descubren mayor gloria de Dios, en la cual pueden poner los ojos, se inclinan mas á abrazarse con los oprobios y menosprecios; no solamente porque así son mas semejantes á Cristo nuestro señor, sino porque en este estado hallan mas segura su conciencia, y mas facilmente escusan todas las culpas.

<sup>1</sup> I Pet. 3,

#### CAPITULO XXI.

QUE PARA LLEVAE BIEN CUALQUIERA HUMILLACION, AYUDA MUCHO BL PROPIO CONOCIMIENTO.

No es poco estar uno dispuesto á sufrir con paciencia y humildad cualquiera injuria y agravio, y tener el ánimo aparejado, si le hirieren en una mejilla para volver la otra. Ni es menos tener tan poca estima de la honra mundana, y tanta de la divina y del cumplimiento de su santa voluntad, que por no hacer un pecado venial esté determinado á dejar cualquiera honra, y padecer cualquiera deshonra. Y por ventura es mucho mas haberse ofrecido á ser despreciado y olvidado, dejándose emplear sin resistencia en cualquier puesto y oficio por abyecto y humilde que sea, hecho un holocausto vivo de la humildad, sacrificado por mano de la obediencia. Estos son ejercicios grandes, y de excelente y valerosa virtud, de los cuales tratamos en el capítulo pasado. Mas para que sean firmes y sólidos, es menester que tengan sus raices y fundamentos en lo mas hondo del corazon y del propio conocimiento, donde un hombre se ha de deshacer y aniquilar tanto, y ponerse en tan bajo lugar, que ninguno le pueda poner en otro inferior. No tienes cosa de que fe puedas alabar, dice Contemtus mundi, y tienes muchas de que te puedas tener por vil, porque mas flaco eres de lo que puedes pensar.

Este propio conocimiento es para todos tiempos y para todos estados, y tiene diferentes motivos en los que empiezan, en los que se aprovechan y en los perfectos. Los que empiezan han de poner los ojos en su propia miseria, y esto pretende nuestro santo Padre en el ejercicio de los pecados, donde entre otras consideraciones que señala para alcanzar esta desestima de sí mismo, dice estas palabras: Cuarto, mirar toda mi corrupcion y fealdad corpórea. Quinto, mirarme como una llaga y postema de dende han salido tantos pecados y tantas

1 1.4 Semana n. 61.

maldades, y ponzoña tan torpísima. Con este sentimiento se facilita el sufrimiento de todas las injurias y agravios que se pueden recibir de las criaturas. Porque quien se pone en el lugar mas bajo del convite, ¿quién le podrá bajar à otro inferior? Antes estos tales en cualquiera injuria reconocen beneficio, porque les parece que es menor de lo que ellos merecen; y que en no hacerles injuria mayor, reciben cortesía, y se admiran como siendo sus deméritos tantos, no son abatidos y menospreciados de todos. Bien dijo Contemptus mundi: Señor. en ceguedad estamos, y la vanidad muy presto nos engaña; si bien me miro, nunca me ha sido hecha injuria por criatura alguna. Por eso no tengo de que me quejar justamente; mas porque yo muchas veces pequé gravemente contra ti, con razon se arman contra mí todas las criaturas: justamente me viene la confusion y el desprecio, y á ti, Señor, la alabanza, la honra y la gloria. Y lo mismo practicó nuestro santo Padre en el ejercicio de los pecados, donde de la muchedumbre y gravedad de los pecados saca este afecto : Con exclamacion admirative, con crecido afecto discurriendo por todas las criaturas, como me han dejado en vida y conservado en ella: los angeles, como sean cuchillo de la divina justicia, como me han sufrido, y guardado, y rogado por mí; los santos como han sido en interceder y rogar por mí: y los cielos, sol, luna y estrellas, y elementos, frutos, aves, peces, animales y la tierra como no se ha abierto para sorberme, criando nuevos infiernos para siempre penar en ellos. Quien sabe que liene provocada y merecida la ira de Dios, y considera un ejército como este de angeles, santos, cielos, sol, luna, estrellas, elementos, frutos, aves, peces, animales, y de toda la tierra y de los infiernos que están debajo de ella, y que todas estas cosas, y cada una de ellas, están á la obediencia de este gran Señor que yo he ofendido; y que todas están armadas, esto es, tienen sus particulares fuerzas y propiedades para pelear contra los insensatos; y por otra parte se halla servido y beneficiado de todas ellas, ¿ cómo puede quejarse de agravio por cosa ninguna que le suceda? Y este es el fundamento profundo de la humildad sobre que se levanta la fábrica firme de las virtudes sólidas y perfectas. y es propio de los incipientes que se ejercitan en la via purgativa, los

1 Cont. lib. 3, c. 46,

1.ª Semana, n. 63.

cuales se están siempre avergonzando y dando en rostro con sus culpas pasadas, como lo hacia el Apóstol cuando decia: Yo soy el mínimo de los Apóstoles, porque perseguí la Iglesia de Dios: y en otra parte': Yo doy gracias á aquel Señor que me ha esforzado por Jesucristo nuestro señor, y se ha fiado de mí para encomendarme este ministerio, habiendo sido como fuí primero blasfemo, perseguidor é injurioso contra Dios, etc. Quien de esta manera se reconocia, y se injuriaba y ejercitaba á sí mismo, ¿cómo podia agraviarse de las injurias que recibiese de otros? y este es el ejercicio que propiamente pertenece á los que empiezan.

Pero los proficientes que están en la via iluminativa, tienen otro motivo mayor con que prevenirse interiormente y armarse para entrar en esta batalla de la humillacion, que son los ejemplos de Cristo nuestro señor y de sus santos. Este motivo se repite frecuentemente en el libro de Contemptus mundi, que es de la imitacion de Cristo. Porque en una parte dice 2: ¿ Quién de los santos fué en el mundo sin cruz? Nuestro señor Jesucristo por cierto en cuanto vivió en este mundo, no estuvo una hora sin dolor de pasion; porque convenia que Cristo padeciese y resucitase de los muertos, y así entrar en su gloria. ¿ Pues cómo buscas tú otro camino, sino este camino real de la santa cruz etc.? Y en otra parte dice ': Mas dime ¿ qué gran cosa es que tú, polvo y nada, le sujetes al hombre por mi amor, cuando yo omnipotente y altísimo, que crié todas las cosas de nada, me sujeté al hombre humilmente por ti? híceme el mas humilde y mas bajo de todos, por vencer tu soberbia con mi humildad. O polvo, aprende á obedecer, aprende tierra y lodo á humillarte y encorbate á los piés de todos etc. Y en otra parte \*: Hijo, yo bajé del cielo por tu salud, y tomé tus miserias, no por necesidad, mas por la caridad que me traia, porque tú aprendieses la paciencia y sufrieses sin indignacion las miserias temporales: desde la hora de mi nacimiento hasta la muerte en la cruz no me faltaron dolores que sufrir. Yo tuve muy gran mengua de las cosas temporales; oí muchas veces grandes quejas de mí; sufrí mansamente denuestos y afrentas; por los benefi-

4 Lib. 3, c. 20,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Tim. 1. <sup>2</sup> Cont. mun. lib. 2, c. 12. <sup>3</sup> Cont. l. 3, c. 14.

cios recibí desagradecimientos, y por los milagros blasfemias, y por la doctrina reprension, etc. Este es el espejo de nuestra humillacion, en el cual nos debemos mirar para alegrarnos si nos halláremos semejantes á él. Este es el dechado que nuestro santo Padre nos pone delante por todo el discurso de esta segunda semana, para que mirando en él, nos avergoncemos de no conformarnos con él, y no solamente no deseemos, pero ni consintamos, ni suframos tener honra en este mundo estando este Señor deshonrado, ni ser alabados estando él blasfemado, ni ser reverenciados estando él escarnecido. Pues por solo este respecto debemos escoger siempre los ojos cerrados, las injurias, afrentas y menosprecios, cuando no nos llevare á lo contrario como por fuerza el peso de la mayor gloria divina, como muchas veces hemos repetido.

Si hablamos de los perfectos que están en la via unitiva, estos cuanto mas cerca están de Dios, tanto están mas lejos de síl; y cuanto mas conocen la grandeza de Dios, tanto mas su pequeñez, hasta perderse de vista á sí mismos, como quien mira muy de lejos una cosa muy pequeña. Antes como reconocen que Dios es la fuente de todo el sér y de todo lo bueno, cuando se van á mirar á sí mismos, no hallan sino el pecado y la nada. Practicó esto nuestro santo Padre en el cuarto punto del ejercicio del amor de Dios, donde dice 1: El cuarto, mirar como todos los bienes y dónes descienden de arriba, así como la mi medida potencia de la suma é infinita de arriba, y así justicia, bondad, piedad, misericordia, etc. Así como del sol descienden los rayos, y de las fuentes las aguas, etc. De manera, que así como el agua aunque se comunica á la tierra y la fertiliza, no es empero de la tierra, sino de la fuente; y así como los rayos, aunque dan luz por de fuera á los cuerpos sólidos y opacos, no son empero de estos cuerpos ni proceden de ellos; y aunque dan luz á los ojos, y por medio de ellos los ojos ven, pero no son de los ojos ni proceden de ellos, sino del sol; y así en retirando el sol sus rayos los ojos quedan ciegos, y los cuerpos oscuros; de esta misma manera son todos los dónes y gracias, que aunque están en el hombre, no son ni proceden del hombre, sino de Dios. Y por eso cuando nos miramos á la luz de Dios, todos los

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 4.<sup>a</sup> Semana, n. 22.

dónes y gracias, y todo el sér, lo miramos como de parte de Dios, y de nuestra parte no queda sino la nada.

La práctica de esto se halla tambien en varios lugares del Contemptus mundi, que en una parte dice ': O Señor, que no hay santidad si tú apartas tu mano, no basta discrecion si tú dejas de gobernar, no hay fortaleza que ayude si tú dejas de conservar, no hay castidad segura si tú no la defiendes, ninguna propia guarda aprovecha si tú no velas sobre nos, porque en dejándonos, luego nos sumimos y perecemos, mas visitados por ti vivimos y somos levantados. ¡Oh, cuán bajamente debo sentir de mí, en cuán poco me debo tener, aunque parezca que tengo algun bien! ¡O Señor, y cuán profundamente me debo someter debajo de tus pròfundos juicios, donde no me hallo ser otra cosa sino nada, y menos que nada! ¡O carga inmensa, ó piélago que no se puede nadar, donde no hallo cosa en mí sino ser nada en todo etc.! Y es cosa maravillosa, como la luz sobrenatural al paso que le va descubriendo al alma la grandeza de Dios, á este mismo le descubre la poquedad suya. Y el verdadero amor de Dios al paso que une y abraza al alma familiarmente con Dios, á ese mismo le da reverencia y encogimiento, y reconocimiento de su vileza y poquedad. Lo cual dice el mismo Santo por estas palabras 1: Si me envileciere y me volviere nada, y cesare de toda propia reputacion y presuncion, y me tornare polvo como lo soy, serme ha tu gracia benigna, y tu luz será cercana de mi corazon, y toda estimacion se sumira en el valle de mi poquedad: allí me mostrarás qué soy, y qué fuí, y de dónde vine, que fuí de nada, v no lo conocí. Si sov dejado á mis fuerzas, todo es enfermedad y nada, mas si tú, Señor, me mirares, luego soy fortificado y lleno de nuevo gozo. Y es cosa maravillosa, que así á deshora soy levantado y abrazado de ti con tanta benignidad, que yo segun mi propia pesadumbre siempre voy á lo bajo. Esto, Señor, hace tu amor que sin yo merecerlo me previene v me socorre en tanta multitud de necesidades, y me guarda de graves peligros, y me libra de innumerables males. Yo me perdí amándome, mas buscándote á ti, y amándote puramente, he hallado á mí y á ti; y de este amor <sup>1</sup> Cont. lib. 3. c. 15. <sup>2</sup> Cont., l. 3, c. 9.

Digilized by Google

tuyo conozco mas profundamente ser nada, y mucho menos etc. Estos lugares de Contemptus mundi, que se han citado, servirán de camino para reconocer el tesoro que está escondido en este divino libro, que por haber sido el principal maestro que tuvo nuestro santo Padre, no es fuera de propósito señalar algunas veces las fuentes de donde salió el espíritu y enseñanza que está en su libro de los Ejerciclos.

Y velviendo al punto de que vamos tratando, este paso tan importante y tan necesario de la via iluminativa, que es admitir con efecto los oprobios, afrentas y menosprecios, tiene sus fundamentos y raices en el conocimiento propio, por medio del cual se pone uno en tan bajo lugar, que respecto de él todos los menosprecios é injurias se estiman como honras y alabanzas. Este conocimiento propio en los que empiezan nace del conocimiento de sus pecados en los que se aprovechan del conocimiento de Jesucristo; que cuanto uno se conoce por inferior á él, tanto desea ponerse en mas bajo lugar. Y si ha de ser mas bajo que el que tuvo Jesucristo en este mundo, ¿á dónde finalmente podrá bajar el gusanillo del hombre, que no se halle avergonzado de verse con mas honra de la que tuvo su Señor? Y finalmente en los perfectos la luz con que conocen la grandeza de Dios, reverbera en ellos para reconocer su nada y mirarse delante de Dios como si no fuesen.

Sobre este fundamento del propio conocimiento se debe cada uno ejercitar con el afecto, abrazándose con aquellas humillaciones y menosprecios que conoce que merece y que le vienen bien; haciendo cuenta que ya se halla en aquellas ocasiones, y ensayándose dentro de su pensamiento como si estuviesen presentes; porque allí el propio conocimiento, ayudado del calor de la devocion, abraza las injurias y menosprecios, y las digiere y se sustenta de ellas algunas veces con tanto gusto y sabor, que no se ve harto de oprobios. Porque los que empiezan con el fervoroso arrepentimiento de sus culpas se alegran de ver vengadas las injurias de Dios con las suyas propias. En los proficientes algunas veces, como dice Contemptus mundi<sup>1</sup>, estando uno confortado del afecto de la tribulacion y adversidad por el amor y conformidad de la cruz de Cristo, que no quiere estar sin dolor y tribu-

<sup>·</sup> Cont. lib. 2, c. 12.

lacion, porque se tiene por mas acepto á Dios, cuanto mayores y mas graves cosas pudiere pasar por él. Los perfectos, así como han empezado á gustar de la union con Dios sobre todas las cosas, así ninguna cosa desean mas que deshacerse y aniquilarse para no embarazarse consigo mismos ni estorbarse á sí mismos, sino que estando del todo vacíos de sí mismos, del todo estén unidos y llenos de Dios. Y para esto hallan muy buena ayuda y socorro en las humillaciones y menosprecios, porque hacen que el alma huya de todas las cosas exteriores y se retire á lo mas interior sobre sí misma. Lue-. go en cualquier estado que uno se halle tiene motivos en su propio conocimiento para abrazar con gusto las injurias y afrentas. Esto, como dice el mismo santo 1, no es virtud humana, sino gracia de Jesucristo, que tanto puede y hace en la carne flaca, que lo que naturalmente siempre aborrece y huye, lo acometa y abrace con fervor de espíritu. Porque no es segun la humanidad llevar la cruz, amar la cruz, castigar el cuerpo y ponerle en servidumbre, huir las honras, sufrir de grado las injurias, despreciarse à si mismo y desear ser despreciado. Y porque así suele suceder, que lo que unas veces por la gracia divina es manjar sabroso y sustento sólido, otras veces por nuestra flaqueza nos causa bascas y grandes congojas, por eso es consejo muy provechoso ejercitarse cada uno en su meditacion, poniéndose delante las injurias y afrentas de Jesucristo, y otras semejantes que le pueden suceder á él, y ensayarse en la paciencia dentro de su pensamiento, como si ya estuviese presente la ocasion, Porque estando así ejercitado á sufrir en lo secreto estas injurias imaginadas, estará mas dispuesto á sufrir en lo público las verdaderas.

<sup>1</sup> Cont. mun., ibidem.

### CAPÍTULO XXII.

DE OTROS EJERCICIOS DE HUMILDAD EN LAS PALABRAS Y EN LAS OBRAS.

Despues del propio conocimiento, que es ejercicio que pertenece al pensamiento, hay otros ejercicios de humildad que pertenecen á las palabras y á las obras. Y lo primero, cuanto á las palabras se debe atender en que sean ajenas de toda vana ostentacion. Porque el medio de que ordinariamente usan los vanos, es hablar grandiosamente de sí mismos y de sus cosas. Por lo cual dijo el Profeta 1: Destruya Dios los labios engañadores, y la lengua que habla cosas grandes: de los que dicen, nuestra lengua engrandecerémos, nosotros somos señores de nuestra boca. ¿ Quién es nuestro dueño que nos pueda ir á la mano? Aquellos engrandecen su lengua, que no miden sus palabras con la verdad de lo que son en si mismos, sino con la estimacion que desean tener acerca de los otros. Y aquellos se dicen que son señores de su boca, cuando no la tienen sujeta á la verdad, sino que su boca es medida para dar á las cosas el punto que ellos quieren, y quiérensele dar lan grande, cuanto puede alcanzar la elocuencia de sus palabras. Este vicio es del 10do contrario á la humildad que buscamos; la cual, así como en el pensamiento siente de sí misma bajamente, así en las palabras aborrece el hablar de sí altivamente. Sea pues el cuidado del verdadero humilde, primeramente no engrandecer sus cosas, ni claramente (lo cual es cosa feísima y muy odiosa) ni disimuladamente; en lo cual tienen algunos grande industria en buscar y traer las ocasiones para sustentar la conversacion siempre con historias de sus hazañas y ponderaciones de sus excelencias; y de lo que está lleno el corazon se les viene sin advertir á la boca, y como están llenos de sí mismos, así no aciertan á hablar de otra cosa sino de sí mismos. Y muchas veces como diestros pilotos 1 Paal. 11.

disponen las velas de manera, que navegan á donde quieren con viento contrario; porque diciendo mal de sí se alaban, y deshaciendo sus cosas las engrandecen, y mostrando alguna voluntad de que los demás los desestimen, los incitan y fuerzan á que se las alaben; y no pueden usar en esto de tanto artificio, que facilmente no se dé á conocer su secreta vanidad. Porque así como cuando está presente alguna materia corrompida, por secreta que esté, se viene luego á las narices el mal olor, así por mucho que se quiera encubrir, les da luego á todos en rostro el mal olor de la jactancia y ambicion. Póngase pues á sí mismo esta ley el hombre cuerdo y humilde, de no hablar de sí ni de sus cosas, sin grande y conocida necesidad, y entonces con mucha cautela y modestia. En todas sus palabras se trate como quien se conoce y está olvidado de sí; y como quien desea ser olvidado y no ser conocido de los otros; porque muy verdadera es la sentencia de Contemptus mundi que dice: Apenas hallarás otra cosa en que mas le convenga mirar à sí mismo, como es en no mostrarte etc.

Y en esto puede dar principio á los ejercicios de la humillacion propia, que consisten en la obra. Primeramente, no haga ostentacion de sus talentos y habilidades, sino cuando la obediencia, ó la caridad de Dios ó del prójimo le obligaren á ello. Porque el siervo perezoso que fué condenado porque escondió su talento, no se le hizo cargo sino porque no le puso en trato para grangear con él, y aumentar la hacienda de su señor; que por lo demás antes era de alabar que tuviese bien guardado el caudal que se le habia encomendado, donde no le codiciasen y se lo robasen los ladrones. Porque, como dice el bienaventurado san Gregorio, el que lleva manifiesto su tesoro, él mismo va convidando para que le despojen de él. Y Cristo nuestro señor que predicaba públicamente en el templo y en las sinagogas, en las calles y en las plazas, en el campo y en la ciudad, en la mar y en la tierra, delante del rey Herodes no quiso hablar una sola palabra: y el que hacia liberalmente los milagros en beneficio de cuantos enfermos llegaban á él, á instancia del rey Herodes no quiso hacer un solo milagro; y siendo como una fuente pública y patente de doctrina y de salud, de dende todos cogian luz para sus

almas y remedio de las necesidades del cuerpo, se secó del todo cuando la doctrina y los milagros no podian servir sino de vana ostentacion. Esta doctrina condena todas las negociaciones que se hacen para tener los oficios ó gozar de las ocasiones en que uno haya de lucir y darse á conocer, como son entre los que profesan letras los argumentos, las conclusiones, los actos, las presidencias, los magisterios, las cátedras y los sermones, y en todas estas acciones y otras semejantes las precedencias de unos á otros. Mucho es de desear que les maestros y los predicadores tengan tanto desprecio del mundo y de sí mismos, como es el que predican y enseñan. Y mucho es de temer que estando en puestos tan altos, el viento de la vanidad no apague la candela que para alumbrar á los demás, se habia puesto sin otra defensa sobre el candelero. El hombre es muy flaco cuanto á este punto, de lo que los otros sienten y juzgan y hablan de él, y pocas veces está uno tan muerto, que el tocarle en una parte tan viva no le cause mucho dolor. Y como los predicadores salen tan amenudo á visitas, sino tienen espiritu de humildad para enseñorearse de los oyentes, el espíritu de vanidad los sujeta y los fuerza á que respeten como á jueces á los que habian de enseñar como á discípulos, y que lisonjeen como á mayores á los que habian de reprender y corregir como á súbditos; y la sal desvanecida no solamente no tiene fuerza para salar, pero es pisada y anda debajo de los piés por haberse querido subir sobre la cabeza. Y generalmente hablando, el apetito de la propia excelencia en todos los oficios y ocupaciones solicita à los hombres à que procuren las ocasiones de lucir y de mostrarse, siendo verdad que apenas hay otra cosa en que mas convenga morir á sí mismo, como es en no mostrarse. Digo pues que negociar estos empleos lucidos, y pelear por ellos, y formar agravios si no se alcanzan y si otros son antepuestos, todo esto bien puede ser que nazca de flaqueza y de ánimo poco alentado á la mortificacion, pero no puede nacer de buen espíritu por mucho que se quiera dorar con razones de la mayor gloria divina. Pues dice el Apóstol 1: Habiendo como hay entre vosotros celos y contiendas, por ventura no sois carnales, y procedeis, no segun Dios, sino conforme al sentir de los hombres.

II Corin. 13.

A este ejercicio de no pretender ni desear las ocasiones de lucir y mostrarse, se sigue otro de acomodarse con gusto á las ocupaciones humildes, v al trato y comunicacion de las personas humildes. Que lo uno y lo otro pretendió san Pablo cuando dijo 1: Non alta supientes, sed humilibus consentientes. Que sue tanto como decir: Ni vuestras palabras, ni vuestras obras no tengan sabor ni resabio de altivez, sino antes os aplicad á las ocupaciones y á las personas humildes. Esto es: trataos de manera que las ocupaciones humildes os vengan bien, y que no desdigan de vuestro comun modo de proceder. Porque los que son altivos siempre buscan ocupaciones de su tamaño, v andan, como dice el Profeta 2, en cosas grandes y en cosas admirables, que son sobre sí. Y no tienen menos dificultad en acomodarse á tratar con personas humildes, desdeñándose de su conversacion y amistad, y aspirando siempre al trato de personas grandes, de cuya familiaridad se les pega la lepra de que ellos están inficionados, de distraccion, seglaridad y soberbia. Indicios de esta enfermedad son, tener fastidio de tratar de materias espirituales y devotas, trayendo siempre el gobierno del mundo en la boca, y buscando para comunicar sus discursos, aquellos solamente que son tenidos por discretos y cultos; avergonzarse en cierta manera de estar sujeto á la obediencia, y atado á la observancia, y necesitado á vivir por licencia de otro; mirar los empleos ordinarios de los demás, como cosa de poco tomo, y juzgar de sí, que nació para cosas mayores: llevar con molestia la pobreza, y buscar cosas mas acomodadas y curiosas que necesarias: todos los cuales son efectos de secreta soberbia, que como presume de sí que hace ventaja á todos, así se avergüenza sino tiene alguna singularidad sobre todos; y tiene por mortificacion ser medido con la medida de los otros. Pero el verdadero humilde se honra en ser como uno de todos, y en que le dejen igualarse con los demás, porque se tiene por inferior á todos, y él se pone en lugar tan bajo, que ninguna persona hay tan baja, que no tenga entrada llana para tratar con él. Y esto llamó el Apóstol no sentir altivamente y consentir en las cosas humildes; lo cual se hace humillándose tanto, que las cosas humildes se acomoden bien con él.

t Ad Rom. 12.

<sup>2</sup> Ps. 130.

Algunos han dudado, si lo que se ha dicho en materia de humildad y de abrazar con efecto las injurias, oprobios y menosprecios, y alegrarse con los faisos testimonios, no solamente se ha de practicar cuando se trata de la honra de cada particular, sino tambien cuando se trata de la honra de toda la Religion, ó de las personas insignes de ella en letras é en santidad. Porque no parece que puede ser reprensible lo que se hace por volver por la honra de la Religion ó de los santos padres y fundadores de ella. A lo cual respondo, que la honra de los santos se ha de defender santamente; y la de la Religion religiosamente. Y si la homa de que se trata es homa vana y mundana de precedencias y pundonores, semejantes á los de los seglares; ¿ cómo se puede dudar sino que será de mayor servicio de Dios ceder en estas cosas, principalmente cuando no se puede pelear por ellas sin daño de la caridad y de la edificacion de los seglares que están á la mira? Y siempre que se pusiere à riesgo el buen ejemplo. que deben dar los religiosos, de hombres que han renunciado al mundo, se debe inclinar à la humillacion, y poner su honra en ser humildes, y su deshonra en ser ambiciosos. Porque ¿de qué sirve ponerse en armas para sustentar en los santos los puntos de honra que ellos pisaron, v por haberlos pisado fueron santos? Y bien se echa de ver que no los honramos á ellos peleando por la honra vana que ellos aborrecieron. Y lo mas cierto es, que á título de honrar los santos, nos queremos honrar á nosotros mismos. Bien dijo aquel filóso. fo de los poetas antiguos, que en sus fábulas habian atribuido las cosas humanas á los dioses, y fuera mucho mejor que hubieran trasladado á los hombres las divinas: así solemos nosotros volver por nuestros santos, como si estuvieran apasionados con nuestra ambicion; y fuera mucho mejor si nosotros cediéramos con mansedumbre, como si tuviéramos su humildad. Cuando el bienaventurado padre san Francisco Javier pasó á la India, le hicieron instancia que llevase un criado, porque parecia cosa indigna de la autoridad de un nuncio apostólico, que lavase por sus manos su ropa, y fuese por su misma persona á guisar su comida al fogon; y él respondió: Que mientras tuviese sanos sus brazos y sus piés, no habia menester ayudarse de los agenos; y que él estaba cierto, que como no le viesen

hacer ningun pecado, no perderia nada de su autoridad porque le viesen ocupado en oficios humildes. Santo y apostólico varon, que con la luz de Dios descubria la poca substancia que tienen estas ceremonias en que los hombres ponen su autoridad, y que el crédito de la Religion, que redunda en gloria de Dios nuestro señor y provecho de los prójimos, consiste en el desprecio del mundo, y en el ejemplo de verdadera santidad.

#### S. CONCLUSION DE TODO LO DICHO.

De esta manera se debe persuadir el que de verdad trata de su aprovechamiento, que ha de romper guerra contra la honra mundana, y desear aquella solamente que se recibe de la mano de Dios, no pagándose de las mentiras con que los hombres se engañan, sino afirmándose en la verdad que conoce Dios. Porque lo que cada uno es en los ojos de Dios, eso es, v no mas, como decia el humilde san Francisco. No quiere ser estimado sino como es, ni tratado sino como merece: si algo es v merece, vuélvale la gloria á Dios, como al autor de todo lo bueno. Y él desee pasar injurias y falsos testimonios porque en estos falsos testimonios verá lo que él fuera de suyo si Dios no le tuviera de su mano, y tendrá materia de dar gracias á Dios porque no es todo aquello que le levantan, y mucho peor. Si en algun caso hubiera de volver por sí y por la verdad, sea solamente cuando se interesare en ello la honra de Dios, y entonces con tanta modestia y quietud, que se eche de ver que no le mueve pasion de su honra, sino celo de la de Dios. Porque al siervo del Señor, como dice el Apóstol 1, no le está bien pendenciar con nadie, sino ser manso para con todos; no duro ni porfiado, sino sufrido y que con modestia reprenda á los que resisten á la verdad. En lo demás abra los senos de su corazon para abrazar su propio desprecio y humillacion, siquiera venga encaminada por medio de sus superiores, que le ponen en las ocupaciones y oficios humildes, y le desvian de los que tienen en los ojos de los hombres mas resplandor; siguiera 1 I Tim. 2.

venga de sus enemigos, que con mala voluntad y contra justicia le deshonran, porque todo lo ha de recibir como de mano de Dios, que por estos medios despierta su espíritu para que se recoja dentro de sí mismo, y ponga toda su intencion en agradarle á él, y parecer bien en sus ojos. No dé lugar á ninguna culpa, aunque sea venial, por desender la honra, y si se asirma en esta determinacion tan necesaria, vendrá no solo á despreciar la honra, sino á aborrecerla por los peligros en que se verá cada dia de caer en algunas culpas por causa de ella. Y la experiencia le enseñará que para conservar limpia la conciencia, le será mas fácil sufrir la deshonra, que no estorbarla antes que venga, ó descargarse de ella despues de haber venido. Para que este ejercicio de humildad sea firme, ha de tener las raices en lo mas secreto y profundo del corazon con un desengaño cierto y claro de que es merecedor por sus pecados de toda confusion y desprecio. Y que el padecerlo á imitacion y semejanza de Jesucristo, es honra mucho mayor de la que merece: y si Dios le hace tanta gracia de levantarle á la union estrecha consigo, se hallará tan engolfado en el piélago infinito de la divinidad, que se pierda de vista á sí mismo; y estará tan fuera de sí y tan dentro de Dios, que no sentirá ni advertirá en sus propias injurias, como sea honrado y glorificado Dios. En todas sus palabras y obras se trate de manera, como quien está olvidado de sí y desea que los otros se olviden de él: no busque ocasiones de lucir, sino de esconderse; y si quiere ejercitarse provechosamente, desee que no le conozcan, y que le estimen en nada, v saldrá mas presto con esta pretension, que con la contraria, y experimentará estando vivo, cuan presto será olvidado despues de muerto. Porque el dia que no mirare por sí, los hombres se descargarán de buena gana de este cuidado de cumplir con él; y como dice el Profeta, será olvidado de corazon, como son olvidados los muertos.

### CAPÍTULO XXIII.

QUE ESTE EJERCICIO DE HUMILDAD ES PARTICULARMENTE NECESARIO A LOS MINISTROS DEL EVANGELIO.

Este ejercicio que habemos resumido, es el tercer paso de la via iluminativa, sin el cual no pueden los proficientes aprovechar en las virtudes, ni gozar de la paz y union con Dios. Lo cual afirma claramente Comtemptus mundi, cuando dice ': Y sino me aparejo à tanto que huelgue muy de gana ser de cualquiera criatura despreciado y desamparado, y tenido por nada, no puedo ser pacificado y confirmado en lo interior, ni alumbrado espiritualmente, ni unido á li perfectamente. Porque ¿ cómo puede tener paz y firmeza el que no tiene cosa sirme sobre que estribar dentro de sí, y está pendiente de los juicios ajenos? Los cuales entonces se desprecian de verdad, cuando uno ha llegado à conocer su nada. Y aunque es verdad que este ejercicio es necesario para todos los que siguen la perfeccion; pero sin comparacion mucho mas á todos los ministros del Evangelio, que no pueden tener libertad para predicar la verdad, si son esclavos de su honra. Porque el deseo de agradar á los hombres y el temor de desagradarlos, los desmaya y enflaquece y hace perder la habla cuando era mas necesario el hablar, segun que está escrito 2: Dios quebrantará los huesos de los que tratan de dar gusto á los hombres. Porque estos como malos cocineros por dar gusto á gustos tan estragados adulteran la verdad v la guisan, v confeccionan con tantas mentiras, que viene à perder su natural fuerza y sabor; y no predican la palabra que Dios les ha encomendado, sino la que ellos han forjado en su cabeza. Porque muy cierto es lo que dijo nuestro Salvador 3: El que habla de su cabeza busca su propia honra y gloria. Y por el consiguiente: Tambien el que busca su honra habla de su cabeza; pero el que busca la gloria del que le envió, y no la suya, este dice la verdad como se la encomendaron, y no se halla en él injusticia ni maldad. Y por

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Contempt. mun., l. l, c. 46. <sup>2</sup> Psal. 52. <sup>3</sup> Joann. 7.

esta causa nuestro santo Padre y fundador, se puso en tanto cuidado que los de su Compañía entrasen pisando por la honra, y se fundasen en el desprecio de sí mismos; porque fuesen verdaderos ministros de Dios ': In verbo veritatis, in virtute Dei, con palabras de verdad y con esfuerzo y valentía de Dios; que no puede ser de otro la que es menester para darle á la verdad toda su fuerza y no hacer cobarde esta espada espiritual, que es la palabra de Dios. Este valor prometió Dios al profeta Ezequiel cuando le enviaba á predicar al pueblo de Israel: Esta gente, dice Dios, es gente dura y tiene callos en la frente; no temas de entrar en pelea con ellos, que yo te armaré con un rostro mas valienle que su rostro de ellos, y con una frente mas dura que su frente de ellos. Como diamante y como pedernal pondré tu rostro, no tengas miedo, que con mi ayuda y favor te hallarás otro del que eres. Como si dijera: Ellos tienen la frente dura para no tener vergüenza de oir sus culpas; yo te la daré à tí mas dura, para que no la tengas de oir sus injurias : ellos fian de su obstinacion para creer que le han de derribar si le encuentras con ellos; no los temas, que yo te he dado la frente como un diamante para que caigan y se quiebren la cabeza si se encuentran contigo. Ellos han de pelear contra ti con quejas, murmuraciones, injurias, afrentas y falsos testimonios, yo te daré rostro como un pedernal para que le rias de ellos, y tanta fuerza en la palabra que los quebrantes y rindas. Porque ellos pelearán contra ti con las armas flacas de la mentira, y tú has de pelear contra ellos con las armas poderosas de la verdad.

Y pues Dios promete de dar este favor á sus ministros, es ahora de ver en qué forma ó en qué manera los hace de hierro, de diamante ó de pedernal; y no hay otra forma sino quitándoles el amor y el deseo de todas las cosas, y especialmente de la honra mundana. Porque como todos los golpes que pueden dar los hombres es en estos bienes, quien los desprecia y trae debajo de los piés, está como insensible y encantado, y como hecho de hierro y de diamantes para no sentir estas heridas. Y por eso notó muy bien san Juan Crisóstomo, que antes que el Salvador les declarase á sus discípulos las per-

<sup>1</sup> JI Ad Col. 6,

secuciones que habian de padecer, los habia prevenido con el desprecio de todas las cosas. Despues que el Señor, dice, habia desterrado toda la solicitud de las cosas presentes del corazon de sus discípulos; despues que los habia armado y fortalecido con la muestra de tantos y tan insignes milagros; despues que ajenos de los negocios seglares, y libres de los cuidados de lo temporal, los habia hecho como de hierro y de diamante, entonces les dice claramente las adversidades y persecuciones que habian de padecer. Y así es verdaderamente, que no podian vestirse con armas defensivas mas fuertes é impenetrables contra toda la artillería del mundo, como son el desprecio de todos los bienes y males del mundo. Con estas armas de justicia, como dice el Apóstol!, pasa uno seguro entre tantos enemigos, sin recibir herida á una mano y á otra; tan alegre en la deshonra como en la honra, tan contento en la infamia como en la buena fama, tan alentado cuando le tienen por mentiroso y engañador, como cuando por verdadero: antes mas alegre en la deshonra que en la honra, y mas contento en la mala fama que en la buena; porque gloriarse en las infamias y en las deshonras, es gloriarse en la cruz de Jesucristo. Y así como Cristo nuestro señor alcanzó grande gloria por medio de su cruz, porque cuando sus enemigos pensaban que habian triunfado de él, triunfó él gloriosamente de ellos; así tambien se debe gloriar el cristiano en sus injurias y afrentas; porque por medio de ellas afrenta él al mundo, así como el mundo le afrenta á él. Porque ¿ qué otra cosa es llevar con paciencia y con alegría las deshonras, sino hacer burla del mundo y de las armas con que pelea? Porque si el mundo me pisa á mí, yo le piso á él y le traigo debajo de los piés; si el mundo me desprecia à mí, yo tambien le desprecio á él. Si el mundo no hace caso de mí, tampoco yo hago caso de él. Si el mundo me tiene crucificado á mí, vo tambien le tengo crucificado á él. Y por eso lejos sea de mí gloriarme en otra cosa sino en la cruz de nuestro señor Jesucristo', por el cual el mundo está crucificado para mí, como yo lo estoy para él.

Mas porque no todos llegan à este estado de perfeccion de gloriarse en la cruz de Jesucristo, y desear injurias, afrentas y falsos 1 II Ad Cor. 6. 2 Ad Galat. 6.

testimonios, por lo menos ninguno debe dejarse llevar del afecto contrario1: Como los mundanos que siguen al mundo, que aman y buscan con tanta diligencia honras, fama y estimacion de mucho nombre en la tierra, como el mundo les enseña. En lo cual yerran algunos gravísimamente, porque profesando la perfeccion evangélica, y tratando de ella, así pelean por la honra y trabajan por fundar esto en espíritu y en buena razon, como sino estuviera todo el Evangelio en contrario. Estos tales ya que no sienten aquellos deseos de las deshonras, por lo menos reconozcan su imperfeccion, y deseen siguiera tenerlos; y ya que ellos no se ayudan, deseen ser ayudados de otros, y persuádanse que sino rompen esta dificultad, nunca llegarán al aprovechamiento que pretenden. Y este tercer paso de la via iluminativa, por lo menos ha de llegar á este punto de desear estos deseos; lo cual no será fuera de propósito decirlo con las palabras tan fervorosas y encendidas de nuestro santo Padre, con que en el capítulo cuarto del examen declaró el espíritu que deseaba en esta parte en los hijos de la Compañía. Porque habiendo dicho las palabras que arriba referimos de los deseos de padecer injurias, falsos testimonios y ser lenidos por locos, añadió: Por tanto sea interrogado si se halla en los tales deseos, tanto saludables y fructiferos para la perfeccion de su únima: Donde por la nuestra flaqueza humana y propia miseria no se hallase en los tales deseos, así encendidos en el Señor nuestro, sea demandado si se halla con deseos algunos de hallarse en ellos; si respondiere afirmative, deseando hallarse en los tales deseos, y tan santos, para mejor venir al efecto de ellos, sea interrogado si se halla determinado y aparejado para admitir y sufrir con paciencia mediante la divina gracia cuando quiera que las tales injurias; ilusiones y oprobios inclusos en la tal librea de Cristo nuestro señor, y cualesquier otros se le hiciesen; ahora sea por quien quiera dentro de la Casa ó Compañía (donde pretende obedecer) humillarse y ganar la vida eterna, ahora sea fuera de ella por cualesquiera personas de esta vida; no dando á ninguno mal por mal, mas bien por mal. Para mejor venir á este tal grado de perfecciom tan precioso en la vida espiritual, su mayor y mas intenso oficio debe ser buscar en el Señor nuestro su mayor abnegacion y conlinua mortificacion en todas co-

<sup>1</sup> Exam., c. 4, § 44. 2 Exam., c. 4, § 44, 45.

sas posibles: y el nuestro ayudarle en ellas cuanto el Señor nuestro nos administrare su gracia, para mayor alabanza y gloria suya. Todas estas son palabras de nuestro santo Padre, por las cuales bien se ve el espíritu en que está fundada la Compañía.

#### CAPÍTULO XXIV.

DE LA TERCERA DIFICULTAD DE LOS PROFICIENTES,
Y QUE EL EJERCICIO DE LAS VIRTUDES HA DE EMPEZAR POR LA
POBREZA Y POR LA HUMILDAD.

Entre otras dificultades que dijimos arriba que babia en esta segunda jornada de la via iluminativa, la primera, era la muchedum bre de virtudes que se habian de adquirir, y para esto ayudaba el primer propósito de cumplir las inspiraciones divinas, y de imitar á Cristo nuestro señor. La segunda, era distinguir las virtudes verdaderas y sólidas, de las falsas y aparentes; y para esto la mejor regla era el segundo propósito de poner todo nuestro afecto en la cruz de Jesucristo, esto es, en su pobreza y humildad. La tercera dificultad era, reconocidas las verdaderas virtudes, que son las que se desvian del amor de la riqueza y honra mundana, y están purificadas y acrisoladas con el amor de la pobreza y humillacion, saber qué órden hemos de tener en el ejercicio de estas virtudes; esto es, por cuales hemos de empezar, proseguir y acabar para no confundirnos y embarazarnos, atendiendo juntamente á todas. A esto se responde, que hemos de empezar por estas mismas dos virtudes de la pobreza y humildad, porque además de ser sus actos mas conocidos, los cuales en particular quedan arriba bastantemente declarados, tienen tambien tal correspondencia y trabazon con las demás virtudes, que ganadas estas, se ganan con facilidad los demás; y esto es lo que hemos de probar en este lugar.

Primeramente, que sea esta la mente de nuestro santo Padre, v. que pretenda introducirnos por esta puerta á las demás virtudes, se colige claramente de dos lugares del ejercicio de las banderas. En el primero muestra, como el vicio de la soberbia es la puerta de todos los vicios. En el segundo, por el contrario, que la pobreza y la humildad nos introducen á todas las virtudes. Porque en el tercer punto de la primera parte de este ejercicio, donde pone el sermon que hace Lucifer à sus soldados, dice así 1: El tercero, considerar el sermon que les hace, y como los amonesta á echar redes y cadenas, que primero hayan de tentar de codicia de riquezas (como suele, ut plurimum) para que mas facilmente vengan á vano honor del mundo, y despues á crecida soberbia. De manera, que el primer escalon sea de riquezas; el segundo de honor; el tercero de sobcrbia: y de estos tres escalones induce á todos los otros vicios. ¿Qué cosa se pudo decir mas clara para mostrar el órden que el demonio tiene en tentar y derribar en todos los vicios? Porque el contrario hemos de guardar nosotros en adquirir las virtudes. Y así en el tercer punto de la segunda parte donde pone el sermon de Cristo nuestro señor, dice así 1: El tercero, considerar el sermon que Cristo nuestro señor hace á todos sus sicroos y amigos que á tal jornada envia, encomendándoles que á todos qui ran ayudar en traerlos primero à suma pobreza espiritual, y si su divina Majestad fue re servido y los quisiere elegir, no menos á la pobreza actual. Segundo, ă deseo de oprobios y menosprecios, porque de estas dos cosas se sique la humildad, de manera que sean tres escalones. El primero, pobreza contra riqueza. El segundo, oprobio y menosprecio contra el honor mundano. El tercero, humildad contra soberbia, y de estos tres escalones induzcan á todas las otras virtudes. Este sentimiento tenia el santo Padre tan arraigado en el corazon, que solo fué el principal motivo para procurar con tanto esfuerzo que los de la Compañía no pudiesen admitir obispados ni otras dignidades. Pondré aquí parte del razonamiento que sobre este punto hizo à la santidad del papa Julio III, como le pone el padre Pedro de Ribadeneira en el libro tercero de su historia, capitulo trece, que dice así:

Temo, beatisimo Padre, que por este camino perdamos el fruto de to2. Semana, n. 59.
2. Semana, n. 62.

dos los trabajos con que nuestra Compañía hasta hoy, por la misericordia de Dios, ha servido á su Iglesia: porque secándosenos la pobreza y la humildad, que son las raices; ¿cómo no se caerán los frutos que con ella se sustentan? En grande peligro veo que nos ponen esta nueva planta, no querria que la codicia y ambicion nos arranque todo lo que con la caridad y con el menosprecio del mundo hasta ahora ha crecido. Quiero decir, Padre santo, que algunos de los que sueltos de las cadenas del mundo, se han acogido al puerto de esta nuestra nueva Religion, que es hechura de vuestra Santidad, y que desean subir al cielo por los escalones de la pobreza y desprecio del mundo; por ventura volverán atrás viendo que se les cierran los caminos para lo que buscan, y se les abren otros para lo que vienen huyendo del mundo, etc. Y otras muchas y eficacisimas razones que va prosiguiendo allí para su intento. Estas he referido por usar en ellas de los mismos términos que en los lugares de los ejercicios arriba referidos; donde á las riquezas llama redes y cadenas, y á la pobreza y humildad, escalones para subir al cielo y raices de los frutos que ha dado nuestra Religion, como al contrario, la ambicion y la codicia lo son de todos los males.

Y que la avaricia sea raiz de todos los males, es comun tema sobre que los santos han declamado en varios lugares, y seria cosa supersua quererlo confirmar con sus testimonios; pues expresamente lo enseña san Pablo. La raiz, dice ', de todos los males, es la codicia que muchos por dejarse llevar de ella han perdido la fe, y se han enredado en varios cuidados y dolores. Y dícese que es raiz de todos los males, ó porque las riquezas y el dinero (á quien obedecen todas las cosas) son instrumento y ayuda para cumplir cualquier gusto y cometer cualquier pecado; ó porque el apetito del dinero es tan vehemente, que por alcanzarle no dudará uno de cometer cualquier culpa y maldad; pues dice el Eclesiástico 2: Que los que están presos de esta aficion del dinero. hasta su misma alma la traen puesta en venta, y la dan por cualquier interés. Añádese á esto, que porque los avarientos ponen toda su contianza en el dinero, son justamente desamparados de Dios para dejarlos caer en todo género de vicios. El mismo Apóstol dice 3: Que porque los gentiles habiendo conocido á

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II ad Ti. 6. <sup>2</sup> Eccle. 10. <sup>8</sup> Ad Rom. 1.

Dios no le honraron y glorificaron, y dieron las debidas gracias, por eso los dejó oscurecer su entendimiento, y caer en todo género de torpezas, con que se deshonrasen á sí mismos. Y de la avaricia dice en otra parte ', que es un género de idolatría. Porque, como agudamente dijo san Juan Crisóstomo sobre este lugar lo que dijo el profeta y rev David 2: Los dioses de los gentiles son oro y plata, sabiamente el apóstol san Pablo lo volvió del revés cuando dijo: El oro y la plata son los dioses de los avarientos; y muy particularmente lo son, no solo porque los aman y estiman, sino mucho mas porque en ellos tienen puesta toda su confianza. De esta idolatría se purgaba el santo Job cuando decia 3: Si pensé que en el oro estaba mi fortaleza, y le dije, en ti tengo mi confianza; y el Apóstol, esto sobre todo pide á los ricos de este siglo, que no pongan su confianza en el dinero; lo cual es cosa tan rara, que dice el Eclesiástico , que no será menos que hacer milagros. Pues si esta idolatría de los avarientos es en tanto deshonor de Dios, ¿ qué maravilla que los castigue Dios dejándolos caer en todo género de males?

Pero al contrario son los pobres, que honran á Dios, reconocen su providencia, estriban en su fidelidad y esperan en su misericordia, y de esto dan testimonio, no con palabras solamente, sino con las obras, desarrimándose de todo socorro y favor humano, como quien está persuadido que le basta el divino. A estos tales los honra Dios, no faltándoles en lo temporal, y enriqueciéndoles, principalmente de bienes espirituales; y por estas causas la primera pelea ha de ser contra la ayaricia, y el primer cuidado de ejercitar la pobreza con que se dispone el ánima á todas las virtudes. Tú, hombre de Dios, dice el Apóstol , huye de estas cosas; esto es, de la avaricia v de los vicios que se siguen de ella, y como quien queda libre y desembarazado para correr en este campo de las virtudes, camina en seguimiento de la justicia, de la piedad, de la fe, de la caridad, de la paciencia, de la mansedumbre. Pelea bien la pelea de la fe, y gana la joya de la vida eterna, que para todo esto te hallarás pronto y lijero, sino te dejas prender de las cadenas de la avaricia. Todo el Evangelio nos está predicando, que este es el primer paso de la per-Ad Ephes., 5. 2 Ps. 115. 3 Job 31. 4 Eccle, 21. 5 I ad Ti. 6.

feccion. El que halló el tesoro escondido y la margarita preciosa, lo primero que hizo fué vender toda su hacienda para comprarla. Al mancebo que estaba contento porque desde su niñez habia guardado los mandamientos, le dijo el Salvador; si quieres pasar adelante y ser perfecto, vende todo lo que tienes, y dalo á los pobres, y ven, y sígueme. Y porque le faltó el ánimo para ponerlo por obra, y á muchos les falta al tiempo de la ejecucion, les avisa en otra parte el Salvador, que miren bien el peso de este negocio que emprenden, los que quieren ser sus discípulos, porque no lo podrán ser sino es renunciando á todas las cosas que poseen; y seria cosa fea, ó no ser de verdad lo que profesan, ó no llevarlo adelante despues de haberlo empezado. Y así como el que quiere edificar alguna torre ó algun gran palacio, considera primero el gasto, y mira si tiene para acabar el edificio, porque no se rian de él los que vieren que gastó su hacienda en lo que no pudo llevar hasta el cabo; y el rey que quiere hacer guerra á otro rey, mira primero sus fuerzas, y las compara con las de su contrario para ver si son tales que con ellas espere alcanzar la victoria; y generalmente todos los que emprenden alguna obra dificultosa, no se arrojan lijeramente sin apercibirse de fuerzas v de caudal; así tambien el que trata de la perfeccion evangélica, considere bien lo que hace, porque ha de renunciar todo lo que posee. Y porque muchos no aprenden esta dificultad como ella es, y piensan que entrar en la carrera de la perseccion, es entrar en una devocion de mucho consuelo y de poco trabajo; así ponen despues tan poco esfuerzo, como aprendieron al principio que era menester, y al cabo no salen con nada.

Piense pues cada uno si quiere ser discípulo de Cristo, que ha de renunciar todas las cosas que posee, y que esta renunciacion para ser perfecta ha de llegar hasta perder el amor de la misma vida, y estar ofrecido y sacrificado á la muerte, pues dijo el mismo Señor: si alguno viene á mí, y no aborrece su padre y su madre, su mujer y sus hijos, sus hermanos y sus hermanas, y tambien su vida propia, no puede ser mi discípulo. Y para subir a esta cumbre tan alta de perfeccion, se ha de tomar el principio, como notó san Basilio, de la santa pobreza, esto es, de la renunciacion

de las cosas exteriores, como es de las posesiones, del aparato ambicioso de la casa y familia, y del amor de otras cosas inútiles y sin provecho; como nos lo mostraron con su ejemplo los santos apóstoles Juan y Diego, que siendo llamados del Señor, dejaron á su padre y su navecilla y las redes en que tenian todo su sustento. Es pues la renunciacion, dice este Santo ', lo mismo que desatarse de las cadenas de esta vida temporal y terrena: es libertarse de los negocios humanos, con que quedamos mas aptos y mas prontos para enfrar por el camino que nos ha de llevar á Dios: es un arbitrio muy breve y desembarazado para grangear otras riquezas de mucho mayor precio que el oro y que las piedras preciosas; y en suma es trasladar el corazon del hombre al trato y conversacion del cielo; de manera, que pueda va decir, nuestra conversacion está en los cielos; y lo que es mucho mas que todo esto, es principio para alcanzar la semejanza de Jesucristo, el cual siendo como era rico, se hizo pobre por nosotros. Todo esto es de san Basilio, que no puede ser mejor comentario de lo que nuestro santo Padre enseña, que el primer escalon de los que sirven à Cristo es pobreza contra riqueza.

El segundo escalon, dice nuestro santo Padre e que es oprobio o menosprecio contra el honor mundano. El tercero, humildad contra soberbia; porque este ejercicio de la humildad y del menosprecio del honor mundano, y deseo de las injurias y afrentas, es uno de los ejercicios magistrales, que siendo uno solo, dispone y habilita à todas las virtudes; y así le deben abrazar los proficientes, no menos que el de la santa pobreza. Y es mucho de advertir, que estas dos virtudes están muy hermanadas y trabadas entre sí, y no menos los vicios contrarios. Porque la concupiscencia de los ojos sirve á la soberbia de la vida, y la codicia de los bienes temporales, sirve à la honra y estimacion de los hombres; porque todos adoran este ídolo del dinero, y están sujetos y pendientes de él. Y es cosa muy ordinaria la que reprende Santiago cuando dice 3: Que si entra un hombre con un anillo de oro en la mano y con vestidura preciosa, y entra un pobre con un hábito despreciado y vil, todos ponen los ojos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Basil. Regul. expl. interr. 8. <sup>2</sup> 2. Semana, n. 62. <sup>3</sup> Jacob. 2.

en el que viene bien vestido, y le hacen cortesía y le dan cerca de sí el mejor lugar, y al pobre le dirán: apartaos allá mas lejos, ó sentaos aquí debajo de mis piés. Y el Eclesiástico dice: El rico si va á caer, sus amigos le sustentan. El pobre y humilde si cayere, sus mismos conocidos le arrojarán de sí. El rico si fuere engañado tiene muchos que vuelvan por él; hablará soberbiamente, v dirán que tiene razon; el humilde cuando es engañado, es tambien reprendido; hablará cuerdamente, y no dan lugar á sus razones. Habló el rico y callaron todos, y demás de eso, levantaron lo que dijo hasta las nubes: Habló el pobre, y dicen, ¿quién es este? y si errare en algo le hundirán. Esta honra y este respeto que se hace al rico y al bien vestido, les hace á muchos ser codiciosos, porque son soberbios, y hacer ostentacion de las riquezas que no tienen para ser honrados como si las tuviesen. Y por esto nuestro santo Padre muy advertidamente notó la trabazon y consecuencia que hay entre estos dos vicios, cuando dijo que Lucifer amonesta á los suyos : Que primero hayan de tentar de codicia de riquezas (como suele, ut in pluribus) para que mas facilmente vengan á vano honor del mundo, y despues á crecida soberbia. Y la misma hermandad halló entre la pobreza y humildad, haciendo escalon de la pobreza al desprecio del honor mundano, y de aquí á la humildad. Y el Eclesiástico en el lugar citado. al pobre llama el humilde, y nuestro Salvador al humilde le llamó pobre cuando dijo 2: Bienaventurados los pobres de espíritu. Y el Eclesiástico hizo contraposicion de estas dos cosas cuando dijo: Así como para el soberbio es abominacion la humildad, así para el rico es abominacion el pobre. De esta manera juntó tambien David los pobres con los humildes cuando dijo: No será desechado el humilde de tu presencia, ni quedará avergonzado y confundido: el pobre y necesitado alabarán tu santo nombre.

<sup>1 2.</sup> Semana, n. 39.

Eccl. 11.

# CAPÍTULO XXV.

PROSÍGUESE EL MISMO INTENTO, Y DECLÁRANSE LOS TRES GRADOS DE HUMILDAD.

Siendo esto así, y que las virtudes por donde han de empezar á ejercitarse los proficientes, son la pobreza y la bumildad, como vamos declarando y probando; mucho es de considerar como nuestro santo Padre redujo el ejercicio de estas dos virtudes á una sola, debajo de nombre de humildad, de la cual puso tres grados antes de las elecciones. Y acerca de ellos para nuestro propósito se noten las cosas siguientes. La primera, que debajo de nombre de humildad, comprendió nuestro santo Padre 1 la renunciacion perfecta en toda su latitud, que abraza el desprecio de la hacienda, de la honra y de la misma vida, porque en el primer grado dice: Que así me humille á obedecer à la ley de Dios, que aunque me hiciesen señor de todas las cosas criadas en este mundo, ni por la propia vida temporal, no sea en deliberar de quebrantar un mandamiento etc. Y en el segundo grado dice: Que no quiero, ni me afecto mas á tener riqueza que pobreza, á querer honor que deshonor, á desear vida larga que corta, siendo igual servicio de Nuestro Señor y salud de mi ánima etc. Y en el tercero dice: Que siendo igual alabanza y gloria de la divina Majestad, por imitar y parecer mas actualmente à Cristo nuestro señor, quiero y elijo mas pobreza con Cristo pobre, que riqueza; oprobios con Cristo lleno de ellos, " que honores, etc. De todo lo cual se saca, que debajo de este nombre de humildad entendió nuestro santo Padre una general renunciacion . de todos los que son tenidos por bienes en este mundo; de lo cual, y no solo de la hacienda, entienden muchos aquella sentencia de nuestro Salvador y Redentor: El que no renunciare todo lo que posee, no puede ser mi discípulo.

Lo segundo, se note cuan sólidamente trató el santo Padre de este <sup>1</sup> 2. <sup>a</sup> Sem. n. 82, 83, 84. <sup>a</sup> Luc. 14.

ejercicio de humildad, y con qué afecto quiso que se ejercitase. Porque lo primero. llama humildad, sujetarse á todos los mandamientos quier divinos, quier humanos, que se ponen en nombre de Dios, y con autoridad del mismo Dios; y así dice': La primera manera de humildad es necesaria para la salud eterna, es á saber, que ast me abaje y así me humille, cuanto en mí sea posible, para que en todo obedezca á la ley de Dios nuestra señor, etc. Porque de ánimo humilde es tenerse por obligado á obedecer y darse á entender que hablan con él los mandamientos y las reglas, y las ordenaciones 2. Y de ánimo soberbio v altivo es quebrar el yugo, romper las ataduras, y decir: No se hizo para mí el obedecer y servir. Así lo hizo Faraon cuando le intimó Moisés el mandamiento de Dios para que diese libertad á su pueblo. Porque diciéndole \*: Esto dice el señor Dios de Israel ; respondió: ¿ Quién es el Señor para que vo obedezca á su voz v deje ir libre à Israel? No conozco al Señor, ni dejaré libre à Israel. Sea pues el primer grado de humildad que así me abaje y humille; cuanto en mí sea posible, que en todo obedezca á la ley de Dios nuestro señor, y que ningun mandamiento suyo haya tan pequeño, que yo no me tenga por mucho menor para sujetarme á él. Porque el que se levantare desdeñándose de cumplir uno de los mandamientos que los hombres juzgan por pequeños, v así lo enseñare, ese será humillado v dado por mínimo en el reino de los cielos; y el que se humillare cumpliendo los mandamientos mas pequeños, y enseñando lo mismo á los demás, ese será ensalzado y tenido por grande en el reino de los cielos \*.

Y si con tanta razon se llama humildad, y lo es, sujetarse á todos los mandamientos, por pequeños y menudos que parezcan, no menos se debe llamar humildad, y lo es, estar uno dispuesto en razon de guardar cualquier de estos mandamientos, á carecer de todas las riquezas y honras del mundo, y pasar pobreza y afrenta, etc. Lo cual no se puede hacer sin un ánimo verdaderamente humilde y despreciador de sí mismo, y que se contenta de estar en el postrer lugar entre los hombres. Y que esto sea humildad, no lo podrá negar sino quien no se hubiere visto en la ocasion: y para quien está en ella 12.º Semana, n. 82. 2 Jerem. 2. 2 Exod. 5. 4 Matt. 5.

effee el Eclesiástico 1: Humilia tu corazon, y sufre todo lo que te sucediere (conviene á saber, de estas adversidades) admítelo y súfrete en tu dolor, y ten paciencia en tu humildad; porque el oro y la plata se prueban con el fuego, y los hombres aceptos á Dios con el fuego de la humillacion. ¿Qué llama humillacion, sino lo que primero había llamado humildad? ¿ Y qué es esta humildad v humillacion, sino sujetarse á la pobreza y al desprecio de los hombres? Y de aquí es que el apóstol san Pablo llamó humildad aquella obediencia con que Cristo nuestro señor se sujetó al mandamiento de su Padre, hasta sufrir una muerte tan llena de oprobios y de afrentas, de pobreza y desnudez. Humillóse, dice', nuestro señor Jesucristo hecho obediente hasta la muerte, y muerte de cruz. Verdaderamente la santa pobreza es hija legítima de la humildad, yasí como de la humildad nace el amor de la pobreza, así cuando suceden ocasiones de pobreza, en ninguna cosa descansa mas el espíritu que en el abrazo y seno de la humildad. Porque, como muy bien dijo san Diadoco , asi como los niños suelen con simplicidad de niños arrojar de sí el vestido y quedarse desnudos, y como están ajenos de toda malicia andan mas alegres con su desnudez que con la variedad y riqueza de los vestidos preciosos; y las madres cuando los ven así desnudos, los recogen y abrigan, y los abrazan en su seno con muestras de mayor amor y regalo; esto mismo hace la humildad con los que se han desnudado por respeto de Jesucristo y de su santo Evangelio, porque escrito está ': El Señor guarda á los pequeñuelos; yo me humillé y me hice uno de ellos, y el Señor me libró y me tomó debajo de su amparo. Toda esta sentencia es de san Diadoco. De lo cual se concluye, que no pudo platicarse el ejercicio de la humildad mas solidamente, que reduciéndole'á estas dos cabezas, que es sujetarme á todos los mandamientos divinos, en tanto grado, que por no quebrantarlos me sujete á toda pobreza, oprobios y menosprecios; y el fin de esto ha de ser para no cometer ningun pecado mortal ni venial deliberadamente, cuanto me fuere posible.

Lo tercero se ha de notar, que este ejercicio de humildad, de la manera que le hemos declarado, juzgó nuestro santo Padre que ha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ecel. 2. <sup>2</sup> Ad Philip. 3. <sup>3</sup> S. Diad. c. 63. <sup>4</sup> Ps. 114.

bia de ser el primero en que se habian de ejercitar los que están en la via iluminativa. Porque no otra cosa quiso significar en la nota que está antes de estos tres grados de humildad, cuando dijo 1: Antes de entrar en las elecciones para hombre afectarse á la vera doctrina de Cristo nuestro señor, aprovecha mucho considerar y advertir en las siguientes tres maneras de humildad, y en ellas considerando á ratos por todo el dia, etc. En que consiste la via iluminativa en aficionarse á la verdadera doctrina de Jesucristo nuestro señor, el cual es la luz verdadera, y en cuya doctrina se contiene lo mas perfecto de todas las virtudes. Pues si estos grados de humildad ayudan para aficionarse á la doctrina de Cristo nuestro señor, síguese claramente, que ayudan para alumbrar el entendimiento y para aficionar la voluntad á toda virtud; y que imprimir en el corazon estas tres maneras de humildad, tanto es como tomar en lá mano una llave para entrar en lo mas secreto del Evangelio, y para hacerse dueño de las riquezas que hay en él. Y así como para entrar en algun tesoro cerrado, lo primero es tomar la llave en la mano, así para entrar á los tesoros de la luz que hav en el Evangelio ', lo primero es necesario ejercitarse en esta manera de humildad, que encierra el desprecio de las riquezas y de la honra, y es lo mismo que dijo nuestro Salvador: Que no ha entrado por la primera puerta de su escuela, ni puede ser su discípulo quien no renuncia todo lo que posee.

# CAPÍTULO XXVI.

DE OTRAS RAZONES PORQUE EL EJERCICIO DE LAS VIRTUDES SE HA DE EMPEZAR POR LA HUMILDAD.

Hay tambien otras razones porque este ejercicio de la humildad haya de ser el primero en los proficientes. Y una de ellas es, porque la humildad es el fundamento de la vida espiritual; y claro está, que 12.º Semana, n. 81.

Digitized by Google

lo primero en cualquier edificio ha de ser el fundamento. Si piensas levantar alguna grande fábrica de virtudes, dice san Agustin <sup>1</sup>, trata primero del fundamento de la humildad, y cuanto fuere mayor la máquina del edificio que uno pretende levantar, tanto ahonda mas el fundamento. Y es mucho de considerar que el que va fabricando sube á lo alto, y el que cava el fundamento, baja á lo profundo. Luego segun eso, antes de edificar hácia arriba, es menester edificar hácia abajo, y así la fábrica antes de levantarse se humilla, y la cumbre despues de haberse humillado se levanta. Y mas abajo dice el mismo Santo: Porque la cumbre de este edificio espiritual es muy alta, trata primero del fundamento. ¿ Qué fundamento? Apréndelo de aquel Señor, que dijo: Aprended de mí que soy manso y humilde de corazon; asienta en lo mas profundo dentro de ti este fundamento de la humildad, y llegarás á la cumbre de la caridad: esto dice san Agustin.

Y con mucha razon se llama la humildad fundamento de las virtudes, porque todo el peso de las virtudes, carga y estriba sobre la humildad, como el peso del edificio estriba y se sustenta sobre el fundamento. La humildad sujeta á un hombre á todos los mandamientos de Dios nuestro señor y de su Iglesia, y á todas las ordenaciones y reglas de su Religion, en las cuales se contiene la materia de todas las virtudes. La humildad sujeta la soberbia y la avaricia; esto es, el apetito de la propia excelencia y el apetito de dinero, que son dos pasiones vehementes, que cuando no están enfrenadas nos despeñan en todos los vicios. La humildad nos hace llevar con igualdad la falta de la honra y de los bienes temporales, que son los instrumentos de todos los pecados. Luego con razon la humildad es el primer fundamento del edificio de las virtudes, y la primera medicina de las enfermedades espirituales. Porque así como los médicos antes de aplicar remedios á alguna parte señalada del cuerpo, hacen los remedios generales de purgar y sangrar para corregir y disminuir el mal humor de que se sustentan las enfermedades particulares; así tambien, aunque uno por razon de su inclinacion, ó de su pasion, ó de alguna ocasion le convenga insistir en alguna virtud

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Augu. de verbis Domini, ser. 10.

particular, primero ha de purgar y sangrar el apetito desordenado de la honra y de la riqueza, que son el aparato morboso de donde se sustentan los vicios particulares.

Es tambien la humildad fundamento, porque quita todo lo movedizo é inconstante para que el edificio de las virtudes sea sólido y sirme. Porque, ¿ qué otra cosa hay mas flaca y mas movediza que la hacienda temporal y la honra que se recibe de los hombres? ¿Y qué cosa es la que hace que las virtudes no sean sólidas y verdaderas, sino cuando se falsifican y enflaquecen con estos fines y respetos humanos? Y es mucho de advertir, que habiéndose de fundar el edificio, para que sea firme, sobre piedra, y habiéndose de sembrar la semilla, para que dé fruto, sobre tierra movediza; de los que aman estos bienes temporales, se dice, por el contrario, en el Evangelio, que siembran sobre piedras y edifican sobre arena, y así ni lo uno ni lo otro es de provecho. Porque así como la semilla que cae sobre piedra no puede echar raices profundas, y por eso apenas es nacida cuando está ya seca con la fuerza del sol; así ni la palabra de Dios nuestro señor puede arraigar en el corazon de los avarientos ni de los soberbios, porque son temporales como los bienes que aman, y tanto dura su santidad cuanto dura su prosperidad. Y estos mismos que siembran sobre piedras, fundan sobre arena, porque quieren fabricar las virtudes sin renunciar al amor de la honra y de la hacienda; que apenas hay otras dos cosas mas flacas y movedizas, y así en levantándose cualquiera contradiccion cae en tierra todo el edificio. Por lo cual dijo nuestro salvador Jesucristo 1: Todo hombre que ove mis palabras, y las pone por obra, es semejante al varon sabio que edifica su casa sobre piedra firme, y bajó la lluvia, y vinieron los rios, v soplaron los vientos, y no se cayó porque estaba fundada sobre piedra. Y cualquiera que ovendo mis palabras no las pone por obra, es semejante al varon necio que edifica su casa sobre arena, y bajó la lluvia, y vinieron los rios, v soplaron los vientos, y todos estos contrarios combatieron aquella casa, y se cayó, y fué grande y lastimosa su ruina. ¿ Qué palabras son estas, que no cumplirlas es lo mismo que edificar sobre arena, sino las que nuestro Salvador habia predi-1 Mat. 7.

cado en este sermon: Bienaventurados los pobres, los que tienen hambre y sed, y los que padecen persecuciones, los que son injuriados y deshonrados, y otras muchas semejantes que en diferentes sermones predicó de su cruz? Estas palabras los que no las cumplen edifican sobre arena, y así desfallecen en viéndose pobres, injuriados ó perseguidos. Pero los que las cumplen no temen las lluvias, ni los vientos, ni los rios; esto es, ningun género de persecucion ni de pérdida temporal, porque antes de perderlo lo tienen todo aborrecido y renunciado. Luego la humildad es la que aparta todo lo flaco y movedizo para sacar fundamento firme al edificio de las virtudes.

Esta misma humildad descubre el firme en que se han de fundar las virtudes, que de nuestra parte no es otro, sino nuestra nada, y de parte de Dios el brazo poderoso de su gracia, que para que mejor se conozca es muy amigo de fundar sobre nada. ¿ Dónde estabas tú, le preguntaba él á Job ', cuando yo ponia los fundamentos de la tierra? declaramelo si lo entiendes : ¿quién es el que puso sus medidas ó tiró para fabricarla los cordeles ? Y ya el mismo Job habia respondido á esto, cuando dijo 2: Que pesó Dios, y contrapesó, y dejó pendiente la tierra sobre nada. Esta nonada es la que descubre la humildad en nuestro corazon, para que haga Dios nuestro señor manifestacion de su gracia y de su omnipotencia, edificando sobre ella; el cual resiste á los soberbios y á los humildes da su gracia. Pues si esta gracia Les la madre de todas las virtudes, ya se ve que la primera virtud por donde hemos de empezar el ejercicio de las virtudes ha de ser la santa humildad, la cual nos deja vacíos de nosotros mismos para que nos Hene Dios de su gracia.

Dícese tambien la humildad fundamento de la perfeccion; porque así como en la planta de un edificio está como dibujada toda la fábrica hasta la mas alta cumbre de ella; así en el ejercicio de la humildad está como en su planta y en su fundamento todo el edificio espiritual, hasta lo último de la perfeccion. Y así como decíamos arriba, que tratando nuestro padre san Ignacio de la soledad y retiramiento, habia puesto tres provechos que se seguian de él, que correspondian á los tres estados de incipientes, proficientes y perfectos, y

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Job. 38. <sup>2</sup> Job. 26.

por eso convenia ejercitarse á los principios en la guarda de la soledad y del silencio, como virtudes que tenian correspondencia con todo el discurso de la vida espiritual; eso mismo decimos ahora de la virtud de la humildad en el sentido que trató de ella nuestro santo Padre, conviene á saber, en cuanto comprende una renunciacion general de honra y de riquezas. Porque este género de humildad tiene tres maneras ó tres grados, que corresponden á los mismos tres estados de la vida espiritual. Porque la primera manera de humildad, que se sujeta á todos los mandamientos de Nuestro Señor, y se ofrece á todas las adversidades de pobreza, deshonras, y á la misma muerte por no hacer un pecado mortal, es propia de los incipientes. La segunda, que se humilla y sujeta á las mismas adversidades por no hacer un pecado venial deliberadamente; y en caso de igual gloria divina, se halla tan pronto y tan indiferente á la deshonra como á la honra, á la pobreza como á la riqueza, y á la muerte como á la vida; y en caso que sea mayor servicio y gloria de la divina Majestad, tener pobreza, sufrir deshonra y padecer la misma muerte, se balla mas inclinado á esto que á lo contrario; este grado de humildad es superior al primero, y es propio de los proficientes. Pero si pasa mas adelante, y en caso de igual gloria divina, se abraza con la pobreza y con la deshonra por hacerse mas semejante á Cristo nuestro señor, ya esto es propio de varones perfectos. Y así se ve, que insistiendo uno en este ejercicio de humildad, y creciendo en él, se vendrá á hallar con la perfecta semejanza de Jesucristo señor nuestro; y por consiguiente con todas las virtudes en su perfeccion. Pues siendo esto así, que estos grados de humildad tienen correspondencia con todos los grados de perfeccion, y con todos los estados de la vida espiritual, síguese que el ejercitarse en ellos, es un buen atajo y maravilloso compendio para alcanzar la perfeccion.

# CAPÍTULO XXVII.

CONCLUSION DE LO DICHO EN LOS CAPÍTULOS PASADOS.

¿ Qué resta de lo dicho en los capítulos pasados, sino acusar nuestra tibieza, que habiendo emprendido el camino de la perfeccion, con pequeñas dificultades desmayamos, y con pequeños estorbos volvemos atrás, y se nos hace nuevo si nos piden que pongamos en ejecucion lo que al principio propusimos? No acabamos de entender que no puede ser perfecto el que no vende lo que tiene para darlo á los pobres. y que el que no renuncia todo lo que posee, no puede ser discípulo de Cristo. De esta manera deseando ser perfectos no ponemos los medios necesarios para la perfeccion, y nos quedamos en la primera clase de las tres que arriba dijimos, y es de aquellos que no ponen medios, entretenidos toda la vida con deseos. Y cuando mucho llegamos á la segunda de poner algunos medios, pero no todos los necesarios, sino con ciertas limitaciones y condiciones por que de tal manera deseamos vernos libres del amor desordenado de la hacienda v de la honra, que no queremos perder un punto de lo uno ni de lo otro. Y como esta resolucion es tan corta, no alcanza al edificio de la torre evangélica, y cuando se llega la ocasion de haber de gastar de la honra ó de la hacienda, nos dejamos la obra empezada, con risa de los que lo miran. Porque de verdad se rien los seglares cuando ven que los religiosos despues de haber profesado muchos años la perfeccion, están tan vivos en algunos puntos de honra, y tan avarientos de su regalo, y tan ambiciosos en la vana ostentacion de su vestido y en el aparato de su celda, como lo podian estar los mismos seglares, y aun mucho mas. Pensemos muy despacio y con atenta consideración, que somos llamados á la tercera clase de los que en la verdad renuncian todas las cosas para ser discípulos de Cristo. Porque ¿ quién hay de vosotros, dice nuestro Salvador', que tratando de edificar una torre, no Luc. 14.

haga primero la cuenta si tiene caudal para acabarla, porque no se rian de él los que vieren que no pudo acabar lo que habia empezado? ¿Y qué rey, si ha de ir á hacer guerra contra otro rey, no considera primero si puede salir al encuentro con diez mil al que viene con veinte mil contra él? Y así como el que se resuelve de edificar una casa, no rehusa despues de sacar todo el dinero necesario para el edificio; así cuando se ofreciere alguna ocasion de nuestro desprecio o humillacion, o de pasar alguna falta de lo temporal, hagamos cuenta que nos piden de nuestra hacienda para el gasto de la torre. No nos quejemos que se nos hace injuria ó agravio, porque nos quitan la honra ó la comodidad que nos es debida, porque ¿ cómo pudiera ser esta torre y este palacio nuestro, sino se labrara á costa de nuestro caudal? Y es tan grande bien haber alcanzado victoria de este rey que viene contra nosotros con veinte mil, y tener edificado y en propiedad este palacio donde descansar, que no tiene comparacion ninguna costa que se haga en él. Porque ¿ quién dirá la guerra tan cruel que hace la ambicion de la honra y la codicia del dinero á los que tiene rendidos y sujetos? Nuestro Salvador afirmó , que eran espinas los cuidados de las riquezas y los deleites de esta vida. Pues ¿ qué descanso puede tener el que anda siempre entre estas espinas? ¿Cuánto menos dolor cuesta el sacarlas que no el sufrirlas? Porque el dolor de sacar una espina es breve, y finalmente viene à parar en sosiego y salud; pero el dolor de una espina hincada, es mas vivo y va creciendo por momentos, y cuanto mas se dilata el sacarla se hace el remedio mas dificultoso. Así que por la misma razon, mas fácil es despreciar la honra que procurarla; mas fácil es sufrir la humillacion, que huir de ella; mas facil es perdonar la injuria, que vengarla; mas fácil es pasar con algunas faltas de lo temporal, que no pelear porque no nos falte nada: y finalmente mas facil es acomodarse con la pobreza y hacer vida con ella, que rendirse á la tiranía de la codicia y sufrir las espinas con que las riquezas temporales están atormentando. Principalmente los que tratan de la perfeccion espiritual, ¿ cómo pueden en medio de esta guerra ejercitarse en las virtudes, y llegar á la union con Dios nuestro señor? porque la union con Dios pide el <sup>1</sup> Luc. 16.

lecho florido, y el ejercicio de las virtudes pide el ánimo quieto y sosegado. El lecho del rey Salomon, le cercaban sesenta fuertes de los mas esforzados de Israel y de los mas ejercitados en la guerra, todos con sus espadas en la cinta, por los temores de la noche 1. Y el lecho del verdadero Salomon en que descansa con el alma en union de amor y de contemplacion, ¿ cómo podria estar seguro de los temores de la noche; sino estuviesen en su guarda estos dos valientes, que son la pobreza y la humildad (que solos ellos dos valen por sesenta) con sus espadas en las manos para degollar los deseos errados de la honra y de la hacienda, y los sentimientos de las injurias ó de la pobreza, que acometen á inquietar el corazon de los que se van aprovechando? ¿ Y cómo podrian los principiantes crecer y hacerse robustos, sino con el regalo del corazon pacífico y libre de los cuidados temporales? Porque si los mismos pajarillos para criar sus polluelos buscan pluma ó lana, ó cosas semejantes para hacerles los nidos blandos y muelles, porque no les ofenda la dureza, con mucha mas razon el alma se ha de prevenir tambien con espíritu de pobreza y de humildad, para no criar las virtudes entre las espinas de los cuidados temporales. Y por eso no sin mucha causa nuestro santo padre Ignacio llamó à la pobreza madre cuando dijo : Amen todos la pobreza como madre, y segun la medida de la santa discrecion, à sus tiempos sientan algunos efectos de ella, etc. Y la llamó tambien muro cuando dijo : La pobreza, como firme muro de la Religion, se ame y conserve en su puridad, cuanto con la divina gracia posible fuere, etc. Llambla madre hablando con los novicios, porque cria las virtudes tiernas con regalo y con blandura: llamóla muro hablando con los profesos, porque defiende las virtudes que están criadas con fortaleza y con seguridad. Por tanto si Dios nuestro señor plantare en nuestras almas la semilla de su palabra y de su inspiracion, no la dejemos caer sobre piedras, de manera que se venga á secar con el ardor de cualquiera adversidad. Desviémosla del camino donde sea pisada de los hombres v comida de las aves, lo cual harémos con la soledad y silencio. Arranquemos las espinas que traen consigo las honras y las riquezas de este mundo, y será el frulo copiosísimo en paciencia; esto es, con el sufrimiento de la pobre-1 Cant. 3. 3 P. 3, c. 1, § 25. <sup>3</sup> P. 6, c. 1, § 1.

Digilized by Google

za y de las injurias y menosprecios. Y este fruto irá siempre creciendo por todo el discurso de la vida espiritual, en los principiantes de treinta, en los que se aprovechan de sesenta, y en los perfectos de ciento.

# CAPÍTULO XXVIII.

DE LA CUARTA DIFICULTAD DE LA VIA ILUMINATIVA, QUE ES HABER DE CAMINAR CON CONSOLACIONES Y SIN ELLAS.

Cuan grandes y cuan excelentes, cuan vivas y eficaces sean las consolaciones espirituales, el que no lo supiere por su propia experiencia no podrá dejar de creerlo, si lee las vidas y los escritos de los santos, y si trata y comunica algunas almas puras que tratan y comunican con Dios. Porque ¿cómo no creerémos las nuevas que nos dan de la dulzura y suavidad de Dios los que la han experimentado, pues creemos lo que nos cuentan de la grandeza y riqueza de algunas ciudades, aunque nunca las hayamos visto ni estado en ellas? Y la razon está clara, porque, como dice san Agustin: ¿ Por ventura el· cuerpo tiene sus deleites, y el espíritu no los tiene? Si en los deleites del cuerpo vemos que cuanto el sentido es mas vivo y el objeto mas noble, tanto el deleite es mayor, ¿cuánta ventaja harán los deleites espirituales á los corporales; pues la potencia es tanto mas noble, cuanto excede el espíritu al cuerpo, y el entendimiento al sentido corporal, y la voluntad al apetito; y el objeto es tanto mas excelente, cuanto lo es Dios nuestro señor mas que todas las cosas criadas?

En qué consistan estas consolaciones espirituales, declarólo nuestro santo padre Ignacio por estas palabras 1: Llamo consolacion, cuan-

<sup>1</sup> Regla 3.ª de las primeras de discr.

do en el ánima se causa alguna mocion interior, con la cual viene el ánima á inflamarse en amor de su Criador y Señor; y consequenter, cuando ninguna cosa criada sobre la haz de la tierra puede amar en si, sino en el Criador de todas ellas: asimismo, cuando lanza lágrimas motivas á amor de su Señor, ahora sea por el dolor de sus pecados, ó de la pasion de Cristo nuestro señor, ó de otras cosas derechamente ordenadas en su servicio y alabanza. Finalmente, llamo consolacion todo aumento de esperanza, fe y caridad, y de toda leticia interna, que llama y atrae á las cosas celestiales y á la propia salud de su ánima, quietándola y pacificándola en su Criador y Señor. En esta regla se contienen todos los modos y maneras que hay de consolaciones espirituales, sólidas y verdaderas. La cual aunque se ha de declarar por menudo en su propio lugar, ahora se ha referido para tener alguna noticia de lo que llamamos consolacion espiritual, y para mejor declarar el punto que hemos propuesto, que hemos de procurar andar siempre adelante en la via del divino servicio, ahora sea con muchas visitaciones espirituales ahora con menos. Digo pues, que la perfecta renunciacion, no solo se estiende al desprecio de la hacienda y de la honra, y de los deleites del cuerpo, sino tambien (no digo al desprecio de las consolaciones y gustos espirituales, porque siempre se deben desear y estimar, como dirémos en su lugar, á estar prontos é indiferentes para servir à Dios sin ellos. Y el deseo de imitar la cruz de Jesucristo nuestro señor, no solamente se ha de estender á la imitacion de sus dolores, desnudez y deshonras, sino fambien de la tristeza, afliccion y desconsuelo espiritual; pues el mismo Señor á la entrada de su pasion dijo de sí que estaba su alma triste hasta la muerte. Y estando ya para morir con voz alta declaró para nuestro ejemplo, que su eterno Padre le habia desamparado. Y esta es la cuarta dificultad que al principio propusimos de la via iluminativa, que tal vez no es menor, sino mucho mayor que las pasadas. Porque zqué trabajo hay tan grande, que no se haga lijero con este alivio del cielo? ¿ Qué dificultad, que no se venza con este socorro? ¿ Qué tristeza ó amargura, que no se haga dulce con esta dulzura? ¿Qué niebla, ú oscuridad, que no se deshaga con un rayo de esta luz celestial? Dame un espíritu que ame, dice el glorioso doctor san Agustin , un espíritu que desee, que suspire y anhele, y tenga sed en esta peregrinacion de la fuente de aguas vivas, y este tal entenderá lo que digo; pero si hablo cen el tibio y frio, no entenderá lo que le hablo. Porque el que tiene experiencia de la consolacion divina, ese sabe bien, que cuando ella está presente se desaparece toda dificultad, y ninguna se siente en la falta de la salud, ni de la hacienda, ni de la honra, ni en las penilencias corporales, ni en sufrir las importunidades de los prójimos, ni en ningun otro ejercicio: solamente merece nombre de dificultad el carecer de esta luz y favor celestial, porque sin él la misma vida se hace pesada y penosa. No es grave cosa, dice Contemptus mundi<sup>2</sup>, despreciar la humana consolacion cuando tenemos la divina. Gran cosa es, y de verdad grande, ser privado y carecer de consuelo divino y humano, y querer sufrir deslierro de corazon de gana por la honra de Cristo nuestro señor y en ninguna cosa buscarse á sí mismo, ni mirar á su propio merecimiento. ¿Qué maravilla si estas alegre y devoto cuando viene la gracia de Dios? Esta hora todos la desean: muy suavemente camina aquel á quien lleva la gracia de Dios: ¿ y qué maravilla sino siente carga el que es llevado del Omnipotente y guiado por el soberano guiador, etc.? Y en otra parte dice 3: Ciertamente estando tú Señor, presente, todo es alegría y placer; y ausente, todo enojo. A quien tú sabes bien ¿ qué no le sabrá bien? y á quien tú no eres sabroso ¿ qué cosa le podrá agradar?

Esta pues es una de las causas principales porque Dios nuestro señor suele muchas veces ausentarse y privarnos de esta consolacion; conviene á saber, para probar nuestra fidelidad, y como dice nuestro santo Padre ': Pura probarnos para euanto somos, y en cuanto nos alargamos en su sercicio y alabanza, sin tanto estipendio de consolaciones y crecidas gracias. Porque aunque es verdad, que el socorro de la divina gracia nunca nos falta, porque sin ella ninguna cosa podríamos hacer, pero falta muchas veces la gracia que llamamos devocion ó consolacion: lo cual dijo nuestro padre san Ignacio en otra regla por estas palabras s: El que está en desolacion, considere como el Señor le ha dejado en prueba en sus potencias naturales, para que resista á las

August., tract. 26 in Joan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lib. 2, c. 9. <sup>3</sup> Lib. 3, c. 39.

<sup>\*</sup> Reg. 9. de discr.

B Reg. 7.ª de discr.

varias agitaciones y tentaciones del enemigo: pues puede eon el auxilio divino, el cual siempre le queda aunque claramente no lo sienta, porque el Señor le ha abstraido su mucho hervor, crecido amor y gracia intensa, quedándole tambien gracia suficiente para la salud eterna. Pues si el quitarnos Dios estas consolaciones no es para que dejemos nuestros ejercicios, sino para que insistamos en ellos con mas fervor y con mayor esfuerzo, síguese como conclusion cierta y asentada, que ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos, debemos caminar siempre adelante en la via del divino servicio.

Esta doctrina, como muy importante y fundamental, se repite en varios lugares y de varias maneras en el libro de Contemptus mundi, de donde parece que nuestro santo Padre bebió este espíritu; porque en una parte dice así ': Cuando te fuere quitada la consolacion, no desesperes luego, mas espera con humildad y paciencia la visitacion celestial, porque poderoso es Dios para tornarte muy mayor gracia y consolacion. Esto no es cosa nueva ni ajena de los que han experimentado el camino de Dios; porque en los grandes santos y antiguos profetas acaeció muchas veces esta manera de mudanza. Y mas abajo dice: Y si así se hizo con los grandes santos, no debemos nosotros pobres y enfermos desesperar si algunas veces estamos frios, y á veces en fervor de devocion, porque el espíritu se viene y se va segun la divina voluntad. Por eso dice el santo Job 2: Visitaslo en la mañana, y súbito lo pruebas. Y en otra parte dice: No es bien arrimarse demasiadamente á esta afeccion que se puede mudar presto en contrario. Piensa cuando estás en devocion, cuan miserable y pobre sueles ser sin ella. No esté el aprovechamiento de la vida espiritual solo en tener gracia de consolacion, mas en sufrir con paciencia y humildad cuando te fuere quitada, en tal manera, que entonces no empereces en el estudio de la oracion, ni dejes caer del todo las buenas obras que sueles hacer, mas como mejor pudieres y entendieres haz de huena voluntad lo que es en ti; ni por la sequedad y angustia que sientes, no te menosprecies del todo, etc. Y en otra parte: Encomienda á Dios las consolaciones, que él las dispondrá bien á su tiempo, y tú te dispon á fuertes ejercicios. Y declarando qué ejerci-

2 Job 5, 18.

1 Li. 2 c. 9.

Diglized by Google

cios fuertes son estos, dice en otra parte así: Por amor de Dios debes aceptar de grado todas las cosas adversas, como son trabajos y dolores, tentaciones, vejaciones, congojas, necesidades, dolencias, injurias, murmuraciones, confusiones, reprensiones, humillaciones, correcciones y menosprecios. Estas cosas aprovechan para la virtud, y prueban el nuevo caballero de Cristo, y fabrican la corona en el cielo. Yo daré eterno galardon por breve trabajo, é infinita gloria por la confusion que presto se pasa: ¿Piensas tú tener siempre consolaciones espirituales al sabor de tu paladar? mis santos no las tuvieron, mas diversas tentaciones y molestias, y graves desconsuelos, etc. Y esta misma doctrina repite este autor en muchos lugares, insistiendo siempre en que el verdadero pobre ha de servir à Dios de balde, sin interés, no menos del consuelo espiritual que del corporal, y que de todo ha de estar libre, de lo poco y de lo mucho, de lo temporal y de lo eterno.

Y es de notar, que en el tiempo que faltan las consolaciones espirituales, puede quedar el alma con uno de dos estados. El primero es contrario del todo á la consolacion, conviene á saber, de desolacion, de oscuridad y de tentacion; el cual estado declaró nuestro santo Padre por estas palabras ': Llamo desolacion todo el contrario de la tercera regla (en la cual se habia tratado de la consolacion) así como oscuridad en el alma, turbacion en ella, mocion á las cosas bajas y terrenas, inquietud de varias agitaciones y tentaciones, moviendo á infidencia, sin esperanza, sin amor, hallándose toda perezosa, tibia, triste, y como separada de su Criador y Señor. Porque así como la consolacion es contraria á la desolacion, de la misma manera los pensamientos que salen de consolacion son contrarios á los pensamientos que salen de desolacion. Otro estado diferente de este, es medio entre la consolacion y la desolacion, cuando el alma ni es movida del espíritu bueno, ni agitada del malo, sino que goza de una natural tranquilidad y serenidad. De esta disposicion del alma hizo mencion nuestro santo Padre en los tres tiempos de la eleccion, cuando habiendo hablado en el primero y en el segundo del tiempo de las consolaciones divinas, dijo del tercero es tiempo tranquilo; y mas abajo: Dije tiempo 1 Lib. 3, c. 40. 2 Reg. 4. de discr. <sup>3</sup> 2.ª Semana, n. 96.

tranquilo cuando el ánima no es agitada de varios espíritus, y usa de sus potencias naturales, libera y tranquilamente. Esta tranquilidad del espíritu, dijo nuestro santo Padre, que por lo menos se sacaba del retiramiento v soledad, como arriba dijimos, y se saca de aquellas palabras de la anot. 20, donde dice ': Estando así apartado no teniendo el entendimiento partido en muchas cosas, mas poniendo todo el cuidado en sola una, es á saber, en servir á su Criador, y aprovechar á su propia ánima, usa de sus potencias naturales mas libremente para buscar con diligencia lo que tanto desea. Hallamos pues en el espíritu tres diferentes estados, uno de consolacion, en que es movido del espíritu bueno; segundo de desolacion, en que es movido y agitado ordina. riamente del malo: y el tercero, medio, de serenidad y quietud con que usa de sus potencias libremente y á su voluntad; así como los navegantes experimentan estas tres maneras de tiempos en la mar, uno de viento favorable, otro de viento contrario y de tempestad; tercero de tiempo tranquilo y sosegado, en el cual, aunque no se pueden ayudar mucho de la vela, pero se ayudan con mas facilidad del remo.

Pues volviendo á nuestro propósito, digo que así como en la mar, ora esté el tiempo quieto, ora turbado, ora el viento sea favorable, ora contrario, los navegantes procuran andar siempre adelante; si bien es verdad, que cuando el viento es favorable van con descanso, y cesando el viento han de trabajar remando, y mucho mas sin comparacion cuando el viento es contrario, pero al fin siempre procuran andar adelante; así tambien los que tratan con fervor de su aprovechamiento, ora sientan el viento favorable de la consolacion, ora el viento contrario de la desolacion, siempre se han de ejercitar procurando andar adelante en la via del divino servicio, como lo hacian los discipulos de Cristo nuestro señor, de los cuales dice san Marcos 1, que los vió el Salvador desde la tierra, laborantes in remigando, crat enim ventus contrarius eis: que trabajaban remando, porque el viento les era contrario. Y así como el tener buen tiempo ó tenerle contrario, no es argumento de estar mas adelante ó mas atrás de la jornada, porque esto puede suceder en varias ocasiones, como Dios es

3 Marc. 6.

4 Ann. 20.

Digilized by Google

servido; lo mismo es en el camino espiritual de que vamos tratando, porque no es señal de mayor ni de menor aprovechamiento tener consolaciones ó tener tentaciones, tener devocion ó carecer de ella; porque, como dice en varios lugares aquel santo autor del Contemptus mundi<sup>1</sup>, el espíritu se viene y se va segun la divina voluntad, y por eso no es bien arrimarse demasiadamente á este afecto de la devocion, que se puede mudar presto en contrario: y nunca hallé religioso, que alguna vez no sintiese apartamiento de la consolacion divina y disminucion de fervor. Ningun santo fué tan altamente arrebatado, que antes ó despues no haya sido tentado. No hay órden tan santa ni lugar tan secreto donde no haya tentaciones y adversidades, y algunos padecen graves tentaciones al principio de su conversion, otros al fin, otros toda su vida 1. De lo cual se ve que el tener consuelos ó desconsuelos, devocion ó tentacion, no es argumento de mayor ni de menor santidad, ni de estar mas atrás ó mas adelante en el aprovechamiento espiritual; mas lo que conviene es en cualquier temporal de estos, esforzarse à tener ánimo para caminar adelante, aunque sea con mayor trabajo y fatiga. En tal manera, como decíamos arriba , que entonces no emperece en el estudio de la oracion, ni deje caer del todo las buenas obras que solia hacer, mas como mejor pudiere y entendiere, haga de buena voluntad lo que es en sí, ni por la sequedad ó angustia que siente se menosprecie del todo.

# CAPÍTULO XXIX.

EN QUE SE DECLARA MAS LA DOCTRINA DEL CAPÍTULO PASADO.

De lo dicho se sigue, que el camino del espíritu ha de ser tal, que estando independiente de consolaciones ó desolaciones, con todo eso las consolaciones ayudan y las desolaciones no desmayen. Por
¹ Contempt., lib. 2, c. 9; L. 3. c. 8. ² Li. 1, c. 13. ² Cont., l. 3. c. 8.

que en los caminos materiales una parte suele haber de buen camino y de llano, y otra de cuesta y de puerto. Cuando el camino es llano, el caminante trabaja menos, cuando es cuesta no ha de ser tan alta é inaccesible que el caminante desmaye; porque esto seria cerrarse del todo el camino, y andando por la cuesta y por lo llano se viene á llegar al fin de la jornada. Y es así verdad, que el mismo que dijo 1: Por el camino de tus mandamientos corrí cuando dilataste mi corazon; ese mismo dijo 1: ¿ Hasta cuando, Señor, dilatas tu consolacion? que estoy seco y encogido, como suele estar una piel encogida, con la escarcha yelada, y no por eso me he olvidado de tus mandamientos. Antes en este tiempo cuanto el camino es mas áspero, tanto conviene tomar mas aliento. Y por eso dijo nuestro santo Padre 2: Dado que en la desolacion no debemos mudar los primeros propósitos, mucho aprovecha al intento mudarse contra la misma desolacion, así como es instar mas en la oracion, meditacion, en mucho examinar y en alargarnos en algun modo conveniente de hacer penitençia. Y mas abajo en la regla 11.ª dice \*: Piense el que está en desolacion que puede mucho con la gracia suficiente para resistir á todos sus enemigos tomando fuerzas en su Criador y Señor. Y no llamó aquí gracia suficiente, como hablan los teólogos, segun que se distingue de la gracia eficaz, sino llámala suficiente, como se distingue de la gracia superabundante de la devocion y consolacion espiritual.

Y para declarar del todo este punto, y sacarlo de metáforas y alegorías, se deben notar las conclusiones siguientes, que todas se sacan de lo que está dicho. Este camino se hace saliendo de nosotros mismos para acercarnos á Dios y unirnos con su santísima voluntad.

Las jornadas y los pasos son los que vamos declarando, que se andan con el entendimiento, y con la voluntad, con ciertos dictámenes y propósitos, unos mas perfectos que otros, y con el ejercicio de las virtudes que son mas acomodadas al estado en que cada uno se halla; como es en los que empiezan el retiramiento y el silencio, y en los que van mas adelante, la pobreza y la humildad en el afecto y en el efecto.

Psal. 118. Ibid., 82.

<sup>2</sup> Reg. 6. de discr.

<sup>4</sup> Reg. 11. de discr.

El ejercicio de estas virtudes y de otras semejantes, depende de nuestros propósitos (porque como es nuestro propósito, así es nuestro aprovechar), y estos propósitos y determinaciones de nuestra voluntad, nacen y se fundan en la luz y dictámenes de nuestro entendimiento.

Estos dictámenes y sentimientos, y estos propósitos y determinaciones, aunque son actos nuestros y de nuestras potencias, experimentamos empero ser de dos maneras. Porque unas veces nacen de nosotros mismos; esto es, con el modo ordinario y natural de obrar, aunque ayudados de la divina gracia, siempre que se hacen bien y provechosamente, y en esto suele haber de nuestra parte, mayor ó menor trabajo, segun que usamos con tranquilidad de nuestras potencias, ó somos perturbados mas ó menos del espíritu malo.

Otras veces, aunque los actos son nuestros, pero en ellos somos como prevenidos de Dios, y como ayudados y levantados de su mano poderosa, á cosas mayores de lo que pudiéramos por nosotros mismos esperar ó pensar.

De estas dos maneras de obrar se hace frecuente mencion en este libro de nuestro santo Padre, como se ve en los lugares arriba citados, y particularmente cuanto al entendimiento, en la anotación segunda donde dice 1: Porque la persona que contempla tomando el fundamento verdadero de la historia, discurriendo y raciocinando por sí mismo, y hallando alguna cosa que haga un poco mas declarar o sentir la historia quier por la raciocinación propia, quier sea en cuanto el entendimiento, es ilucidado por la virtua dicina, es de mas fruto etc. Hé aquí dos maneras con que nos ayuda el entendimiento, por raciocinación propia y por ilustración divina.

Y mas claramente distinguió estos dos modos en el entendimiento y voluntad, en la regla segunda de las reglas segundas de discrecion, donde dice': Solo es de Dios nuestro señor dar consolacion al ánima sin causa precedente, porque es propio del Criador entrar, salir, hacer mocion en ella, trayéndola toda en amor de la su divina Majestad. ¿Qué cosa es entrar, salir, hacer mocion en el alma, etc., sino notar aquellos aclos que aunque son nuestros y de nuestras potencias, mas por

<sup>1</sup> Annot. 2. Reg. 2. de discr.

razon de la divina consolacion se dice que los obra Dios en nosotros?

Y decir que los obra Dios sin causa precedente, es tanto como decir que no precedió de nuestra parte alguna meditacion ó afecto de aquellos que llamamos nuestros, y por esto añadió 1: Digo sin causa, sin ningun previo sentimiento ó conocimiento de algun objeto, por el cual venga á la tal consolacion mediante sus actos de entendimiento y voluntad. Estos actos que aquí llama propios nuestros, y de nuestro entendimiento y voluntad, son aquellos en que trabaja nuestro entendimiento y nuestra voluntad, buscando razones y discursos para moverse á tomar lo bueno y aborrecer lo malo, los cuales declaró el mismo santo Padre en el ejercicio de las tres potencias en el primero v segundo punto donde dice: Traer la memoria sobre el primer pecado, que fué de los ángeles, y luego sobre el mismo el entendimiento, discurriendo luego la voluntad, queriendo todo esto memorar y entender por mas me avergonzar y confundir, etc. Y mas abajo: Y así consequenter discurrir mas en particular con el entendimiento, y consequenter moviendo mas los afectos con la voluntad. Porque todos estos modos de decir muestran conato nuestro é industria nuestra con que trabajamos, buscando razones para mover nuestra voluntad. Otras muchas veces se podrá notar en las palabras del libro esta diferencia de cuando somos movidos y enseñados de Dios con luz y mocion celestial, ó cuando faltando aquella nos ejercitamos nosotros en nuestros propios actos.

La diferencia que va de unos actos à otros es muy conocida; porque en aquellos que llamamos nuestros, se ve mucho de nuestra providencia é industria, mucho de nuestro conato y trabajo, mucho de nuestro propio uso y ejercicio; y así tambien mucho de tiempo y de dificultad para alcanzar el fin que se pretende. En aquellos primeros se ve mucha facilidad y suavidad, sucesos súbitos y no pensados, inteligencias, afectos y sentimientos no prevenidos, mayor eficacia para mover, penetrar y elevar el corazon y unirle con Dios, y todo esto en muy breve tiempo; que no tanto parece que nosotros hacemos esta hacienda cuanto que nos la dan hecha. Y mas parece que nos llevan, que no que vamos, y no tanto que obramos, cuanto

Digitized by Google

que obra Dios en nosotros y somos movidos de principio superior. Y aunque ese modo de obrar lleva todas estas ventajas al primero, pero no tiene la igualdad y perseverancia que tiene el primero; porque la gracia de la devocion nos falta muchas veces por las causas que nuestro santo Padre apuntó en la regla nona de discrecion, y no la tenemos á nuestra voluntad, ni siempre que queremos. Pero aquel primer modo de orar, así como es mas natural al hombre, así siempre que quiere puede ayudarse de él para caminar adelanté con la gracia de Dios, que nunca nos falta; y hacer como los que van en la galera, que cuando les falta el viento se valen del remo. De la misma manera este segundo modo, así como es todo sobrenatural, así no está sujeto á reglas, porque no tiene otras sino la divina voluntad, que favorece nuestras potencias como ella es servida; pero aquel primero, así como pende mas de nuestra industria y diligencia, así se gobierna por varias reglas é instrucciones, de las cuales está lleno este libro, que por enderezarse principalmente á los que se ejercitan con su propio trabajo, se le puso por ventura este nombre de Ejercicios.

## CAPÍTULO XXX.

DEL CUARTO PROPÓSITO DE LA VIA ILUMINATIVA Y QUE SEA LA BUENA ELECCION.

Para socorrer al alma cuando se halla en este trabajo con falta de la divina consolacion, y con obligacion de ejercitarse con cuidado y conato propio, ayuda el cuarto paso ó propósito que dijimos arriba de la via iluminativa; conviene á saber, que ninguna cosa tengo de resolver ni determinar acerca del estado de mi vida, ó acerca de mis aeciones particulares, que no sea por razones y metivos de la mayor gloria divina, y del mayor servicio de su divina Majestad, cerrando

los ojos á todas las demás razones y motivos humanos, y que tengan sabor de carne y sangre. Este es un paso de suma importancia en el estado de los proficientes, al cual pertenece todo el tratado de las elecciones, de que nuestro santo Padre fué grande maestro, y en que puso gran fuerza en la segunda semana. Y dejando esto para tratarlo de espacio en su propio lugar, por lo que loca á nuestro propósito se debe advertir, que cuando el alma está favorecida con la luz y consolacion celestial, esta luz la guia y va adelante para enseñarla en las ocasiones particulares, cual sea la voluntad de Dios buena y perfecta. Y para que el amor de las cosas terrenas no le haga estorbo y contrapeso á la ejecucion, la misma consolacion divina la levanta sobre sí misma, y la hace ', Que ninguna cosa criada sobre la haz de la tierra pueda amar en si sino en el Criador de todas ellas. Y se cumple lo que está escrito de la sabiduría celestial 1: Améla mas que la salud y que á la hermosura, y determinéme de tenerla por guia y por luz, porque su lumbre nunca se apaga: to los los bienes se me entraron por las puertas juntamente con ella, y andaba en todas las cosas alegre con ella, porque esta sabiduría la llevaba siempre delante etc. Este tiempo de consolacion y de luz celestial, es el primer tiempo que llama nuestro santo Padre para hacer sana y buena eleccion 3: Cuando Dios nuestro señor ast mueve y atrae la voluntad, que sin dudar ni poder dudar la tal ánima devota sigue á lo que es mostrado así como san Pablo y san Mateo le hicieron en seguir á Cristo nuestro señor. Pero cuando está el alma falta de esta divina luz y consuelo y dejada á sus propias fuerzas, (esto es, con la gracia suficiente y sin la gracia superahundante de la devocion, como habemos declarado) entonces es el mayor reventon de este camino, y donde muchos desfallecen ó se acomodan á hacer su propio gusto y voluntad, dándose á entender que hacen la divina; porque ó no la conocen con la oscuridad, ó con el desconsuelo se hallan movidos á las cosas bajas v terrenas. De manera que, como dice nuestro santo padre Ignacio \* con gran ponderacion, en el preámbulo para hacer eleccion, estos no van derechos á Dios, mas quieren que Dios venga derecho á sus

Reg. 3. de discr.

<sup>3</sup> Sap. 7.

<sup>3 2.4</sup> Sem. n. 94.

<sup>4 2.4</sup> Semana, n. 98.

afecciones desordenadas, y por consiguiente hacen del fin medio, y del medio fin, etc.

Y porque en este punto consiste el mayor peso del edificio espiritual, se debe mucho considerar, y con mucha atencion ponderar, que nuestro padre san Ignacio como sabio arquitecto puso el fundamento que pudiese sustentar con seguridad toda esta fábrica y este peso. Porque luego á la entrada de los ejercicios, en la meditacion que llama principio y fundamento, asienta como primera piedra v primera verdad en que estriba este edificio: Que el hombre es criado para alabar, hacer reverencia á Dios nuestro señor, y mediante esto salvar su ánima. Y de aquí saca que de todas las demás criaturas debe usar solamente cuanto le ayudaren á conseguir este fin, y por consiguiente cuanto es de su parte debe estar indiferente á todas y concluve diciendo: Y por consiguiente en todo lo demás, solamente deseando y eligiendo lo que mas nos conduce para el fin que somos criados. Este es un gran fundamento y una grande conclusion que se saca de él. Y prosiguiendo en el mismo intento, porque las criaturas, que de ordinario tienen mas fuerza para distraernos del último fin, son las riquezas temporales y la honra, por esto hace tanta fuerza toda la segunda semana como hemos visto en los capítulos precedentes, para desaficionar el corazon de la honra y de la hacienda y aficionarle á todo lo contrario, ofreciéndose al efecto de la pobreza actual y de las injurias y humillaciones, no solamente cuando fuere mayor gloria divina, sino cuando igual por la mayor semejanza con Cristo nuestro señor. Y sobre esta disposicion vuelve á renovar la conclusion del fundamento en el último punto de los binarios, cuando dice: Y entretanto quiera hacer cuenta que todo lo deja en afecto, poniendo fuerza de no querer aquello, ni otra cosa ninguna, sino le moviere solo el servicio de Dios nuestro señor; de manera que el deseo de mejor poder servir á Dios nuestro señor, le mueva á tomar la cosa ó dejarla. En esto hace fuerza otra vez en el preámbulo para hacer eleccion: En toda buena eleccion, dice, en cuanto es de nuestra parte, el ojo de nuestra intencion debe ser simple, solamente mirando para lo que soy criado, es á saber, para alabanza de Dios nuestro señor y salvacion de mi ánima; y así cualquier cosa que yo eligiere, debe ser à que me ayude para el fin que

yo soy criado etc. Y como en este punto está la llave del aprovechamiento y de ser uno varon espiritual, conviene á saber, en gobernarse por el último fin sin aficiones desordenadas; no contento con haberlo repetido tantas veces, renueva la memoria de lo mismo en el segundo punto del primer modo de eleccion, donde dice así: Segundo, es menester tener por objeto el fin para que soy criado, que es para alabar á Dios nuestro señor y salvar mi ánima, y con esto hallarme indiferente sin afeccion alguna desordenada. De manera que no esté mas inclinado ni afectado á tomar la cosa propuesta, que á dejarla, ni mas á dejarla que á tomarla, mas que me halle como en medio de un peso para seguir aquello que sintiere ser mas en gloria y alabanza de Dios nuestro señor y salvacion de mi ánima. Y en la primera regla del segundo modo de elegir dice: La primera, es que aquel amor que me mueve y me hace elegir la tal cosa descienda de arriba del amor de Dios, de forma que el que elige, sienta primero en si que aquel amor mas ó menos que tiene á la cosa que elige, es solo por su Criador y señor.

Pensará alguno por ventura, que todo esto dijo nuestro santo Padre, para los que han de elegir estado de vida, que como negocio mas grave y perpétuo era menester hacerse con todá esta atencion y buena disposicion, yno es así. Porque el que dijo ': Todos se esfuercen de tener la intencion recta, no solamente acerca del estado de su vida, pero aun de todas cosas particulares; claramente quiso que se hiciese la eleccion sana, no solamente del estado de vida, sino tambien de todas las cosas particulares. Y por eso tratando de la manera de la eleccion distinguió: Que hay unas cosas que caen debajo de eleccion inmutable, así como son, sacerdocio, matrimonio, etc. Hay otras que caen debajo de eleccion mutable, así como son, tomar beneficios ó dejarlos, tomar bienes temporales ó lanzarlos. Y de cuanto provecho sea en la vida espíritual determinar todas las cosas particulares con sana eleccion en orden al último fin, y para mayor gloria divina, bien claramente lo dijo el Santo cuando en una nota advirtió. que si la eleccion de estas cosas se hubiese hecho alguna vez mal é indebidamente, se debe reformar y hacerse de nuevo otra vez, si es que uno trata de veras de su aprovechamiento, v sus palabras son

1 3. p., c. 1, § 26.

Digilized by Google

esas: Nota. Es de advertir, que si la tal eleccion mutable no se ha hecho sincera y bien ordenada, entonces aprovecha hacer la eleccion dehidamente, quien tuvicre deseo que de el salgan frutos notables y muy apacibles á Dios nuestro señor.

Este ejercicio le fué tan familiar al Santo, como podrá ver claramente quien leyere sus Constituciones. Porque ¿ de dónde nace el repetir tantas veces y tan á propósito, y con tanto afecto aquellas palabras A mayor gloria divina: A mayor servicio divino. y otras semejantes, sino porque en todas las cosas particulares que determinaba, tenia siempre delante, como norte por donde se guiaba, la mayor gloria y servicio de Dios?

Sea pues este el cuarto propósito de esta via iluminativa y estado de los proficientes, que con luz ó con oscuridad, con sequedad ó con devocion, ninguna cosa hagamos, ninguna determinemos, que no sea con satisfaccion de que aquello es mas conforme á la divina voluntad, y con motivos, no de nuestra honra ni de nuestro interés, sino de la mayor honra y servicio divino, no haciendo violencia á las cosas para traer la divina voluntad á la nuestra. Esto es lo que muy sabia y espiritualmente enseña Contemptus mundi cuando dice ': Hijo, no quieras creer á tu desco, que lo que ahora deseas presto se te mudará, y en tanto que vivieres estás sujeto á mudanza aunque no quieras; y ahora te hallarás alegre, ahora triste; ahora sosegado, ahora turbado; ahora devoto, ahora indevoto; ya estudioso, ya perezoso; ahora pesado, ahora lijero: mas sobre todas estas mudanzas está el sabio bien enseñado en el espíritu, y no mira lo que siente, ni de que parte sopla el viento de la mudanza, mas toda su intencion pone en la perfeccion del debido y perfecto sin. Porque asi podrá el mismo quedar sin lesion en tan varios casos, enderezando á mí sin cesar el ojo de su sencilla intencion. Esta es una gran sentencia que declara y confirma toda la doctrina que hemos dicho, y muestra que nuestro aprovechamiento no está pendiente de tantas mudanzas como pasan por el corazon humano, de la devocion ni de la sequedad, de la tristeza ni de la alegría, mas que nuestro cuidado debe ser enderezar á Dios nuestra intencion, como quien endereza la aguja al norte para proseguir su navegacion por medio de las olas v <sup>1</sup> Lib. 3, 38.

tempestades. Esto pide un corazon muy deshecho de sí mismo y muy despegado de todas las criaturas; y por eso habiendo dicho nuestro Santo, que se esforzasen todos á tener la intencion recta en el estado de la vida y en todas las cosas particulares, añade': Y sean cxhortados á menudo á buscar en todas cosas á Dios nuestro señor, apartando, cuinto es posible, de sí el amor de todas las criaturas por ponerte en el Criador de todo, á él en todas amindo, y á todas en él, conforme d su santísima y divina voluntad. Y porque esto es muy dificultoso y pide contínua mortificacion, acabó el santo Padre la segunda semana diciendo: No queriendo ni buscando otra cosa alguna, sino en todo y por todo, mayor alabanza y gloria de Dios nuestro señor. Porque piense cada uno que tanto se aprovechará en todas cosus espirituales, cuanto saliere de su propio amor, querer é interés:

## CAPÍTULO XXXI.

DEL QUINTO PROPÓSITO DE LA VIA ILUMINATIVA, QUE ES LA FIRMEZA EN LO DETERMINADO.

Bien ponderó san Juan Crisóslomo, que ninguna labor hay mas dificultosa, que la que se hace en el corazon humano. Porque bien es verdad que hay algunos artífices que labran materias durísimas, como el hierro, el acero, los mármoles y otros géneros de piedras; pero todas son de tal calidad que lo que queda hecho hoy, persevera mañana en el mismo sér, y un mes, y un año, hasta que el oficial vuelve otra vez á poner la mano y proseguir la obra empezada: pero el corazon del hombre es de tal condicion, que lo que hoy se ha trabajado en el, mañana se halla deshecho, y es menester empezar otra vez de nuevo la labor, y lo que en un mes se anda, en una hora se desanda; y es como quien con mucho trabajo ha subido una piedra á lo alto, que en un momento que se descuide la halla en lo bajo. Por esta causa, para que queden del todo prevenidas y remediadas las di-

¹ 3. p., c. 1, § 26.

ficultades de los que se aprovechan, el último propósito con que han de echar el sello á los pasados, es la firmeza en lo bien determinado. Porque así como es justo reformar las elecciones mal hechas, así las que están bien hechas se debe insistir en ellas con perseverancia.

Y el no tener perseverancia suele nacer de una de tres causas, ó por mudar de parecer, y deliberar y elegir diferentemente ; ó porque juzgando de la misma manera y conociendo lo que es bueno, desfallece uno en la ejecucion; ó porque habiendo empezado á ejecutarlo y ponerlo por obra, se cansa, y habiendo ya puesto mano en el arado vuelve atrás. Lo primero es liviandad. Lo segundo flaqueza. Lo tercero inconstancia. De la liviandad en mudar parecer ha de estar tan lejos el hombre humilde y que se ha determinado con madurez v con motivos de mayor servicio divino, que el apóstol san Pablo habiendo prometido á los corintios de pasar por su ciudad ', y mudando despues de parecer, le pareció que tenia necesidad de purgarse de esta nota, la cual podia ser ocasion de desautorizar su doctrina, pensando de él, que era hombre que hoy decia sí, y mañana no. ¿Por ventura, dice, cuando tomé aquella resolucion fuí movido de liviandad? ¿ó lo que una vez determino es por razones y motivos humanos, y de carne y sangre, de manera que ahora diga si v ahora no? Porque esto es propio de hombres que se gobiernan por carne y sangre, acomodar su parecer al tiempo y á las ocasiones, y mudar como dicen, la vela al viento que sopla, v en nada ser constantes, sino en lisonjear aquellos de quien esperan sus acrecentamientos temporales. Pero el que se ha resuelto poniendo los ojos en la verdad v en la mayor gloria divina, no debe menospreciar tanto á sí mismo ni al buen espíritu que le movió, que se deje llevar de todo viento para apartarse del buen parecer, y dar tal vez en el peor. Y como aconseja el Eclesiástico: No sea tan humilde en su sabiduría, que despues de humillado venga á dar en alguna necedad. Porque de los tales declaró san Gregorio, lo que dijo Salomon<sup>3</sup>: Cor stultorum dissimile erit; el corazon de los necios es desemejante, porque si le considerais por momentos le hallaréis siempre de otro tinte y de otro color. Esta misma doctrina asentó por cierta nuestro santo Pa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II Cor. 1. <sup>2</sup> Eccl. 15. <sup>3</sup> Prov. 15.

dre cuando dijo: Si alguno ha hecho eleccion debida y ordenadamente, de cosas que están debajo de eleccion mudable, y no llegando á carne ni á mundo, no hay para que de nuero haga eleccion, mas en aquella perfeccionarse cuanto pudiere. En las cuales palabras se deben ponderar dos cosas en que se descubre la firmeza que el santo Padre quiso que tuviésemos en los buenos propósitos y en las determinaciones bien hechas. La primera es, que no solamente dice que no debemos mudar parecer en lo bien determinado, sino que no debemos dar lugar á nueva deliberacion y eleccion. La segunda, que no dice que se debe cerrar la puerta à nueva eleccion, cuando la cosa determinada es buena ó mejor, ó parece menos buena, ó la contraria parece mejor; porque esta suele ser toda la raiz de esta facilidad en mudarse : que lo que antes parecia bueno ó mejor, despues volviéndolo á mirar, por cualesquiera razones que de nuevo se ofrecen, ya no parece tal: sino lo que dice es; que si la eleccion primera, cuanto al modo se hizo bien y ordenadamente, y sin motivos de carne y sangre, entonces no se debe dar lugar á nuevas deliberaciones y elecciones, ni á consultar otra vez sobre las razones antevistas, sino es que se ofreciesen de nuevo otras de tanto peso, que nose habian advertido antes, y que el no mirarlas y consultarlas fuese dar en otro extremo de pertinacia. De manera, que para deliberar segunda vez sobre las cosas ya determinadas, solamente se debe mirar si la tal determinacion se hizo con debida y recta intencion del último fin, y por motivos del dívino servicio, y no fundados en carne y sangre, porque siendo esto así, no se deben dar oidos facilmente á las razones que de nuevo se pueden ofrecer en contrario.

Otras veces sucede, que aunque no se muda el juicio de la buena y acertada eleccion, hay empero flaqueza para la ejecucion; porque la costumbre del pecar no deja ejercitar la verdad que se conoce. Y como decia el Apóstol¹: Tengo el querer y no hallo camino para hacer; porque no hago el bien que quiero, sino el mal que no quiero. Y san Gregorio dice ²: Vemos muchas veces lo que se debe hacer, y no lo ponemos por obra; esforzámonos, y desfallecemos. El juicio de la razon ve lo que es recto y justo, y ríndese la flaqueza de la ejecu-

<sup>1</sup> Ad Rom. 7. 2 Greg. hom. 31 in Evan.

cion. El espíritu se anima y resbala, porque allí suele caer, cuando menos quiere, adonde se dejó caer queriendo y de su voluntad. Y de esta misma raiz nace que los que una vez empezaron a obrar bien, se cansan, y no pueden durar en la violencia que hacen a su antigua voluntad y costumbre; y habiéndose ya puesto en la cruz de Jesucristo, se sujetan a sus pasiones y deseos, que les dan voces para que se hajen de ella. Y esta es la última dificultad que propusimos de esta jornada, por la cual hay muchos que nunca llegan al fin de ella, porque despues de muchas determinaciones y propósitos, llegados a la ejecucion, si dan con aliento un paso hácia adelante, con inconstancia y flaqueza suelen dar dos hácia atras. Aquí es menester grande esfuerzo para ejecutar lo que una vez se hubiere resuelto sin ceder a tentaciones ni dificultades que se ofrezcan, antes en razon de alcanzar perfecta victoria, hacer aun algo mas de lo que se habia determinado.

Esté fué el sentimiento de nuestro santo Padre, y el modo que tuvo siempre de pelear con el demonio, como se ve de dos avisos suyos en materias diferentes. El primero es en la anotacion 13 donde dice1: Asimismo es de advertir, que como en el tiempo de la consolacion es fácil y leve estar en la contemplacion la hora entera, así en el tiempo de la desolacion es muy difícil cumplirla; por tanto la persona que se ejercita por hacer contra la desolacion y vencer las tentaciones, debe siempre estar alguna cosa mas de la hora cumplida, parque no solo se avece á resistir al adversario, mas aun á derrocarle. El segundo aviso es en materia de templanza, y dice así en la regla 8º: Para quitar desórden mucho aprovecha que despues de comer, ó despues de cenar, ó en otra hora que no se sienta el apetito de comer, determine consigo para la comida ó cena por venir; y así consecuenter cada dia la cantidad que conviene que coma, de la cual por ningun apetito ni tentacion pase adelante, sino antes por mas vencer todo apetito desordenado y tentacion del enemigo, si es tentado á comer mas, coma menos. Este es el esfuerzo con que el santo Padre queria que peleásemos contra nuestro adversario, y la entereza con que queria que cumpliésemos los buenos propósitos y determinaciones, antes añadiendo que quitando, y antes ha-

1 Anot. 13.

ciendo algo mas que algo menos. Guardando siempre este estilo, y viviendo con este fervor, se podrá cumplir lo que el santo Padre pide, que ora sea con muchas visitaciones espirituales, ora con menos, se procure andar siempre adelante en la via del divino servicio.

## CAPÍTULO XXXII.

CONCLUSION DE LO DICHO ACERCA DE LA VIA ILUMINATIVA.

Con estos pasos hemos Hegado ya al fin de esta segunda jornada, así quisiera Dios que fuese con la obra, como ha sido con la pluma. El camino es muy largo y no menos dificultoso, tiene muchos pasos en que perderse, muchas asperezas en que cansarse, muchos enemigos con quien pelear, muchas serpientes venenosas de pasiones de que guardarse, poco regalo cuando hay falta de consolaciones divinas, de manera que se puede decir ': Deest panis, non sunt aquæ. Fáltanos el pan, y no tenemos agua. Pero ¿quién no se animará á pelear con todas aquestas dificultades por llegar á la tierra prometida, ó por mejor decir, al cielo prometido en la tierra, que es la union con Dios nuestro señor? Principalmente teniendo por guia y por ayuda y ejemplo à Cristo nuestro señor, que por medio de su santa humanidad nos enseñó el camino para unirnos con Dios por amor y por contemplacion. Tú, Señor, por tu misericordia fuiste guia del pueblo que redimiste, y le llevaste con tu fortaleza á la morada santa tuya. Tú eres en la oscuridad de la noche columna de fuego que alumbras, y en los ardores del dia columna de nube que refrigeras '. Tú eres en la hambre el pan vivo que bajó del cielo y da vida al mundo, y en la sed la piedra viva de donde manan las aguas que faltan hasta la vida eterna. Tú eres el refrigerio de los fatigados, y la salud de los sanos, y la medicina de los enfermos, y la serpiente de metal, en la cual mirando no mueren los mordidos de las serpientes, sino alcanzan la vida eterna.

1 Num. 21.

2 Exod. 13.

Todo este viaje se reduce á un solo punto, que es conformarnos con Jesucristo crucificado, y trasladar en nosotros la imágen de este muerto, lo mas al vivo que pudiéremos; porque en esto consiste nuestra vida, en hacernos imitadores de esta muerte. Hemos de ser tan pohres, que lleguemos à estar desnudos de todos fos bienes temporales. Hemos de ser tan humildes, que lleguemos à ser tenidos por locos y por malhechores. Hemos de ser tan desinteresados, que no estemos pendientes de las consolaciones espirituales. Y cuando por hacerle á Dios su gusto, y cumplirle su voluntad buena, y agradable, v perfecta, hayamos perdido la hacienda y la honra, y nos esconda Dios su favor y retire los rayos de su luz, y estemos privados de los consuclos humanos y de los divinos, tambien hemos de estar fijos y perseverantes en su cruz, aunque esté en nuestra mano, y todo el mundo nos lo pida, que nos bajemos de ella. Vé donde quisieres, dice Contempus mundi', que no hallarás mas alto camino en lo alto, ni mas seguro en lo bajo: si de buena gana llevares la cruz, ella te llevará y guiará al fin deseado. Si las virtudes son muchas, con sola esta leccion las aprenderás todas. Si algunas virtudes son aparentes y engañosas, con la cruz se desharán todos los engaños, porque en ella está la verdad y la vida. Y si dudas por donde has de empezar este camino, y por cual de las virtudes darás principio á este ejercicio, en esta cruz está el principio y el fin de la perfeccion. Empieza por la pobreza y humildad, y acaba por la humildad y pobreza de Jesucristo. Y así como en la primera jornada, el último paso fué el temor, que es como el fiador de los propósitos de aquel estado de los incipientes, (segun que dice el Profeta : Enclava, Señor, mis carnes con tu temor ) así en esta segunda jornada el último paso sea el desco de la conformidad y semejanza con Jesucristo, el cual nos tenga fijos y perseverantes en su cruz, estando ciertos y persuadidos que no hay otra escalera para subir á lo alto de la perfeccion. Y que sino tomamos muy de asiento la union con la cruz, nunca llegarémos á la union con Dios.

1 Lib, 2. c. 12,

ŧ

<sup>2</sup> Pa. 118.

FIN DEL TOMO PRIMERO.

## ÍNDICE DEL TOMO PRIMERO.

| Prólogo                                                                                               | •  | v       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---------|
| a rotogo ar tector.                                                                                   | •  | X C I I |
| LIBRO PRIMERO.                                                                                        |    |         |
| DRL AUTOR Y DEL INTENTO Y DISPOSICION DRL                                                             |    |         |
| LIBRO DE LOS EJERCICIOS.                                                                              |    |         |
| CAPITULO PRIMERO.—De la excelencia de este libro, y de su Auto                                        |    | 19      |
| CAPITULO II.—De lo mucho que nuestro santo Padre fué ayudado d                                        |    | 00      |
| Nuestro Señor para escribir este libro                                                                |    | 22      |
| cribir este libro.                                                                                    |    | 28      |
| CAPITULO IV.—Conclusion de todo lo dicho                                                              |    | 31      |
| CAPITULO VQue el ejercicio de la perfeccion es significado por es                                     |    |         |
| te nombre de camino.                                                                                  | •  | 34      |
| CAPITULO VI.—De tres partes que tiene el camino espiritual                                            | •  | 39      |
| CAPITULO VII.—De tres diferentes grados 6 estados de personas quandan por el camino de la perfeccion. |    | 42      |
| CAPITULO VIII.—De las tres vias purgativa, iluminativa y unitiva.                                     |    | 46      |
| CAPITULO IX.—De algunos documentos de importancia, que se saca                                        | n  | •0      |
| de la doctrina que está declarada                                                                     |    | 48      |
| CAPITULO X.—De otros documentos que se siguen de la misma doctrina                                    |    | 51      |
| CAPITULO XI.—Que cosa es ejercicio espiritual, y que se entiende po                                   |    |         |
| este nombre.                                                                                          | •  | 54      |
| CAPITULO XII.—En que se declara con qué pasos se hace el ejercici espiritual.                         |    | 58      |
| espiritual                                                                                            | le | 56      |
| perfeccion, ciertos y determinados en cada una de las tres vias.                                      |    | 62      |
| CAPITULO XIVDe la division de nuestros ejercicios en las cuatr                                        |    |         |
| semanns                                                                                               |    | 65      |
| CAPITULO XV.—De los cinco grados de la primera semana                                                 |    | 70      |
| CAPITULO XVI.—Del primer grado de los incipientes, que es el cono                                     |    | 70      |
| cimiento y deseo de su último fin                                                                     | •  | 72      |

Pág.

| CAPITULO XVII.—Del segundo grado de los incipientes, que es el do-                                                                |            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| lor de los pecados pasados                                                                                                        | 75         |
| , pecados                                                                                                                         | 79         |
| CAPITULO XIX.—Del órden con que el penitente suele subir à la per-<br>fecta contricion, y de un impedimento que hay para ello     | 84         |
| CAPITULO XX.—Del modo con que nuestro santo Padre guia á los                                                                      | O¥.        |
| incipientes para alcanzar la perfecta contricion                                                                                  | 88         |
| CAPITULO XXI.—De dos afectos que se han de sacar de la conside-                                                                   |            |
| racion de los pacados.  CAPITULO XXII.—Del tercer grado de los incipientes, que es el pro-                                        | 91         |
| pósito de la enmienda.                                                                                                            | 95         |
| CAPITULO XXIIIDel cuarto grado de los incipientes, que es huir                                                                    |            |
| de las ocasiones                                                                                                                  | 99         |
| CAPITULO XXIV.—Del quinto grado de los incipientes, que es el te-                                                                 | 104        |
| mor de Dios                                                                                                                       | 104<br>108 |
| CAPITULO XXVI.—De lás virtudes que se han de ejercitar en la pri-                                                                 | 100        |
| mera semana y via purgativa                                                                                                       | 110        |
| CAPITULO XXVII.—Que los incipientes, que están en la via purgati-                                                                 |            |
| va, se deben ejercitar en la guarda de la soledad.                                                                                | 113        |
| CAPITULO XXVIII.—Que la soledad ayuda tambien á los proficientes y á los perfectos.                                               | 118        |
| CAPITULO XXIX.—Que desde el principio de la conversion se debe                                                                    | 110,       |
| poner mucho cuidado en la guarda del silencio                                                                                     | 122        |
| CAPITULO XXXQue el silencio ayuda al ejercicio de las virtudes                                                                    |            |
| y á la union con Dios                                                                                                             | 125        |
| CAPITULO XXXI.—Que los que tratan de aprovechar á sus prójimos deben guardar la soledad y el silencio á sus tiempos               | 129        |
| CAPITULO XXXII.—Prosigue el mismo intento, y que á los que tratan                                                                 | 123        |
| del ministerio de la palabra, es muy necesaria la guarda del si-                                                                  |            |
| lencio                                                                                                                            | 136        |
|                                                                                                                                   |            |
| LIBRO SEGUNDO.                                                                                                                    |            |
| •                                                                                                                                 |            |
| DE LA VIA ILUMINATIVA.                                                                                                            |            |
| Prólogo.                                                                                                                          | 145        |
| CAPITULO PRIMERO.—De las dificultades de la via iluminativa, y                                                                    |            |
| primero de las tentaciones que en ella se ofrecen                                                                                 | 146        |
| CAPITULO IIQue las tentaciones de los proficientes se reducen á                                                                   | 150        |
| dos cabezas.                                                                                                                      | 152        |
| CAPITULO III.—De las dificultades de los proficientes por parte del ejercicio de las virtudes, y de los medios con que se vencen. | 157        |
| CAPITULO IV.—De la muchedumbre de las virtudes, y primero de las                                                                  |            |
| virtudes teologales                                                                                                               | 161        |
|                                                                                                                                   |            |

| CAPITULO V.—De la muchedumbre de las virtudes morales.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 165  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| CAPITULO VIQue todas las virtudes son necesarias para la perfec-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| cion, y de la dificultad que resulta de aquí á los proficientes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 170  |
| CAPITULO VII.—Que el primer paso de la via iluminativa, es el pro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| pósito de imitar a Cristo nuestro señor, y cumplir sus inspi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| raciones.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 174  |
| CAPITULO VIII.—Que con el ejercicio sobrediche se vence la primera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 174  |
| different and district the state of the stat |      |
| CAPITII O IX One le ris illustration virtudes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 181  |
| CAPITULO IX.—Que la via iluminativa no es otra cosa que el camino                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| de la paciencia y de la imitacion de la cruz.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 186  |
| CAPITULO XDel segundo grado de la via iluminativa que es la po-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| breza de espíritu y humildad de corazon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 191  |
| CAPITULO XI De los ejercicios con que se alcanza este prepósito, y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| de la meditacion de los tres binarios.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 195  |
| CAPITULO XII De la segunda dificultad de los proficientes, que es                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 100  |
| saber distinguir las verdaderas virtudes de las fingidas y affa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| rentes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 600  |
| CAPITULO XIII De otras dos maneras en que las virtudes son apa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 200  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0.00 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 203  |
| CAPITULO XIV.—Que unas virtudes hay sólidas, y otras que no lo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| son: y del remedio para que lo sean.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 208  |
| CAPITULO XVDel tercer grado de la via iluminativa, que es la po-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| breza y humildad con el efecto. :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 212  |
| CAPITULO XVIQue no solamente es necesaria la pobreza actual si-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| no tambien la humildad actual con experiencia de desprecios é                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| iujurias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 218  |
| CAPITULO XVIIQue se debe despreciar la honra del mundo y esti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •.0  |
| marse la houra que viene de solo Dios.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 220  |
| CAPITULO XVIII.—Que los humildes descan su desp ecio y no ser co-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 220  |
| nocidos ni estimados de los hombres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 003  |
| CAPITULO XIX.—Que puede uno buscar su honra y desenderla, cuando                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 227  |
| CAFII CLO AIA.—Que puede uno buscar su nonra y defenderia, cuando                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| csto cede en mayor honra y gloria divina.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 230  |
| CAPITULO XXDe los casos en que hemos de abrazar la humildad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| actual                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 233  |
| CAPITULO XXI.—Que para llevar bien cualquiera humillacion, ayuda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| mucho el propio conocimiento                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 210  |
| CAPITULO XXIIDe otros ejercicios de humildad en las palabras y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| en las obras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 247  |
| S. Conclusion de todo lo dicho.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 252  |
| CAPITULO XXIIIQue este ejercicio de humildad es particularmente                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ~~~  |
| necesario á los ministros del Evangelio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 251  |
| CAPITULO XXIV.—De la tercera dificultad de los proficientes, y que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 201  |
| el ejercicio de las virtudes ha de empezar por la pobreza y por la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 050  |
| humildad.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 258  |
| CAPITULO XXV.—Prosiguese el mismo intento, y decláranse los tres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| grados de humildad.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 265  |
| CAPITULO XXVI.—De otras razones porque el ejercicio de las virtudes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| se ha de empezar por la humildad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 268  |
| CAPITULO XXVII.—Conclusion de lo dicho en los capitulos pasados.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 273  |

| CAPITULO XXVIII.—De la cuarta dificultad de la via iluminativa,                       |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| que es haber de caminar con consolaciones y sin ellas                                 | 276 |
| CAPITULO XXIX.—En que se declara mas la doctrina del capítulo                         |     |
| pasado                                                                                | 282 |
| CAPITULO XXX.—Del cuarto propósito de la via iluminativa y que sea la buena eleccion. | 286 |
| CAPITULO XXXIDel quinto propósito de la 👫 iluminativa, que es                         |     |
| la firmeza en lo determinado.                                                         | 291 |
| CAPITULO XXXII.—Conclusion de lo dicho acerca de la via ilumi-                        | 293 |

FIN DEL ÍNDICE DEL TOMO PRIMERO

## CAMINO ESPIRITUAL.

TOMO II.

# CAMINO ESPIRITUAL

DE LA MANERA QUE LO ENSEÑA

#### EL BIENAVENTURADO PADRE SAN IGNACIO

EN SU LIBRO DE LOS EJERCICIOS:

POR

#### EL PADRE LUIS DE LA PALMA,

provincial de la Compañía de Jesus,
EN LA PROVINCIA DE TOLEDO, Y NATURAL DE LA
MISMA CIUDAD.

#### PARTE PRIMERA.

Cayetano Danisagnes posi

Barcelona.

LIBRERÍA DE JAIME SUBIRANA, PLAZA DE LA CONSTITUCION.—1860.

Con licencia.

T.3

## LIBRO TERCERO.

~5**00** 

#### DE LA VIA UNITIVA.

#### PRÓLOGO.

Si los que gozan de la union con Dios, no saben declararlo, porque lo que Dios les comunica, no les da licencia para decirlo, ni caben muchas veces en las palabras los sentimientos del corazon, ¿ cómo podrá declararlo quien no lo ha experimentado, y cómo presumirá hacerse guia del camino quien nunca anduvo por él? Pero lejos está de mí tanto atrevimiento, que ni quiero hacerme guia de lo que no he andado, ni maestro de lo que no sé, solamente pretendo escudriñar ó inquirir lo que nuestro bienaventurado padre san Ignacio dejó apuntado en el libro de sus *Ejercicios*, acerca de esta via que llamamos unitiva. Del cual no podemos dudar, sino que le comunicó Dios nuestro señor con ventajas estos secretos, y le dió método y palabras para enseñarlo, pues le hizo en su Iglesia tan insigne maestro de la vida espiritual. Y aunque no tomó en su boca en todo este libro esta palabra de union, ó de via

unitiva, pero tampoco se puede dudar, sino que dijo todo lo que convenia acerca de ella. Porque habiendo nombrado en la anotacion décima la via purgativa, que corresponde à los ejercicios de la primera semana, y la via iluminativa, que corresponde à los de la segunda semana, ¿quién puede dudar sino que tenia delante la via unitiva, que corresponde por lo menos à los de la cuarta? Y habiendo guiado al ejercitante en estas dos jornadas, ni habia de dejar el libro manco, ni al caminante en mitad del camino, sin ponerle en el último término de él. Antes si bien se considera, en todas las tres primeras semanas va disponiendo à la union que platicó en el ejercicio del amor de Dios nuestro señor. Y siendo esto así es bien buscar las causas porque no quiso nombrar esta via unitiva, al tratar de ella expresamente debajo de este nombre de union ó de via unitiva.

## CAPÍTULO PRIMERO.

POR QUÈ CAUSA NUESTRO PADRE SAN IGNACIO NO USÓ DE ESTE NOMBRE DE UNION Ó DE VIA UNITIVA.

Todas las artes y todas las ciencias, como se ve por experiencia, tienen algunos vocablos con que se declaran, que son propios y particulares suvos, y no se inventaron para otro fin, ni sirve en otro propósito mas que de aquella ciencia y facultad. Porque las cosas particulares piden particulares nombres para declararse; y así como cada ciencia ó arte tiene cosas que son particulares suyas, así tambien es forzoso que tenga algunos nombres que sean suyos propios y particulares. De esta misma manera, y por esta misma causa, los maestros de la vida espiritual tienen para darse á entender algunos términos y nombres que son propios suvos: y entre otros estos de que muchas veces hemos usado en este tratado; conviene á saber, la via purgativa, que pertenece á los que empiezan, la via iluminativa, que es propia de los que se aprovechan, y la via unitiva, que significa el estado de los perfectos. Y es así, que nuestro padre san Ignacio en este su libro en la anotacion décima de las veinte primeras, hizo mencion de la via purgativa, que corresponde á los ejercicios de la primera semana, y de la via iluminativa, que corresponde á los ejercicios de la segunda; pero ni allí ni en otra parte, no hizo mencion de la via unitiva; y lo uno y lo otro parece que fué con particular acuerdo y consideracion.

Porque primeramente hay algunos tan vanos y tan amigos de apariencias exteriores, que desprecian al confesor ó padre espiritual, si no les habla por estos términos y nombres, y le juzgan por ignorante ó por imperfecto, y que no ha llegado á lo delgado y subido de la contemplacion, pues no sabe el lenguaje propio y riguroso de esta facultad. Y para que nadie pudiese presumir esto de nuestro santo Padre, y para mostrar que la enseñanza de este libro se endereza á

lo mismo que la de todos los demás autores y maestros espirituales, que es á guiar una alma á la union con Dios, para eso fué muy conveniente que en aquella anotacion décima se hiciese mencion de la via purgativa é iluminativa, y de los lugares de este libro en que se trataba de ellas, y para que cada uno se diese por entendido que se trataba tambien de la via unitiva; y aunque no por este nombre, que se daban todas las reglas y documentos necesarios para caminar por ella.

- Pero ¿ cuál haya sido la causa porque el santo Padre no quiso usar de estos nombres de union ó de via unitiva? Por ventura fué lo primero por su humildad y modestia, y por el cuidado que siempre tuvo de no hacer vana ostentacion de los dónes de Dios, desviándose cuanto podia de estos modos de hablar que causan admiracion, como hemos dicho arriba en otro lugar. Lo segundo, mirando sus prójimos, á quienes deseaba aprovechar, siempre juzgó que lo mejor era enseñarlos con términos llanos y ordinarios, de manera que pusiesen el cuidado y atencion en la sustancia de la doctrina, mas que en los nombres con que se la declaraba. Porque aunque es verdad, como hemos dicho, que los maestros espirituales que han tratado del camino de la perfeccion, tienen sus nombres propios para declarar algunos modos de orar, ó algunos sentimientos y afectos particulares y secretos que se hallan en los que van por este camino; pero tambien es verdad, que los santos Doctores que escribian para enseñanza de la Iglesia, aunque tenian experiencia de lo mas subido de la contemplacion, cuando hubieron de tratar de esa materia humanaron el estilo y se acomodaron al lenguaje comun, recelando el daño que podian recibir los menos ejercitados con estos modos de hablar, que causan novedad y admiracion. Y esto principalmente, cuando con este género de enseñanza toman atrevimiento para volar antes de tener alas, y ponerse en ejercicios mas levantados de lo que pide la disposicion de su espíritu. Porque en abriéndoles los ojos à la union, contemplacion, ocio, quietud y otros nombres semejantes, que significan descanso y consuelo, se les quiebran los brazos para el trabajo de la penitencia y de la mortificacion: y es cosa de lástima el verlos por una parte contemplativos, y por otra llenos de faltas y de pasiones. Y como todo el espíritu le tienen en la lengua, y toda su fuerza la ponen en las palabras, de esto que poco cuesta echan por lo mas alto, y no se contentan con cualesquiera modos de hablar, sino con los mas exquisitos que hay en este género, de manera, que ni se dan á entender, ni las mas veces se entienden. Esta, pues, es la causa porque nuestro santo Padre no quiso poner en su libro estos nombres de ocio, quietud, silencio, sueño y union, ni tratar despacio de estos ejercicios que tienen y significan dulzura, sino tan brevemente y tan en cifra, que apenas lo entendiesen sino los que despues de mucho ejercicio y mortificacion se hallan ya en aquel estado donde su misma experiencia les declara estos secretos.

Demás de lo dicho hay otra razon que prueba nuestro intento. Porque si alguno se encarga de instruir y enderezar á otro por un camino áspero y dificultoso, no le dice de una vez todos los pasos en que puede errar, y por donde se debe encaminar en todas las jornadas hasta el fin del camino; porque es fácil ofuscarse, y perder el tino y la memoria de lo que le han dicho; y lo que importa es instruirle en aquellos primeros pasos que tiene delante, y despues de andados remitirle á otro maestro que le enseñe los que se siguen. En lo cual tuvo nuestro santo Padre particular advertencia. Porque echando de ver que la mayor dificultad de este camino estaba en las dos primeras jornadas de la via purgativa é iluminativa, puso todo su cuidado en guiar á su caminante por ellas, estando cierto que cuando llegase á la última jornada de la union con Dios, tendria va bastante luz y experiencia para gobernarse por las reglas de este libro, aunque no se hiciese en él expresa mencion de la via unitiva. Y aun aquello que pertenece á las dos primeras jornadas, que corresponden á la primera y segunda semana de los ejercicios, no quiso el santo Padre que se le platicase al ejercitante de una vez, sino que de lal manera se le declare lo que ha de hacer hoy, que no sepa lo que ha de hacer mañana. Pues si es estorbo saber lo que ha de hacer mañana para cumplir bien con la tarea de hoy, ¿ cuánto mayor estorbo será querer saber desde el principio los secretos de la via unitiva, que pertenecen al fin de la jornada? Y para que no se sepa, ¿ qué mejor medio que callar del todo estos nombres, para que el ejercitante no

piense que tiene que hacer otra cosa, sino purificarse de los vicios y aprovechar en las virtudes?

Esta doctrina enseñó nuestro santo Padre en la anotacion undécima, por estas palabras: Al que toma ejercicios en la primera semana, aprovecha que no sepa cosa alguna de lo que ha de hacer en la segunda semana, mas que así trabaje en la primera por alcanzar la cosa que busca, como si en la segunda ninguna esperase hallar. Esta anotacion es muy digna de ponderacion y de admiracion. Porque no solamente quitó de su libro el santo Padre todas las cosas delicadas y curiosas; pero ni aun esta práctica que nos enseñó del camino espiritual, al parecer lan breve, la fió toda junta del que se va ejercitando, sino de su maestro y padre espiritual, advirtiéndole que no le declare al que se ejercita el segundo paso, hasta que haya, no digo entendido, sino andado el primero. Porque el hombre amigo de su descanso, huyendo del trabajo presente se divierte á lo que le falta por hacer, y no sale con lo uno ni con lo otro. Y por esto es bien que no sepa lo que ha de hacer adelante, ni piense que hay otra cosa que hacer, porque trabaje por alcanzar el fruto que pretende del ejercicio presente. Maravillosa advertencia es esta, si deseamos á nuestros oyentes sacarlos, no habladores, sino obradores, no disputadores y parleros, sino que con efecto consigan la salud de sus almas. Porque el médico cuando lee en la cátedra una leccion, por ventura dirá todo el discurso de una enfermedad, y la cura y remedios que se le han de aplicar; pero si va á visitar y curar el enfermo, le receta lo que ha de hacer hoy limitadamente, y hasta ver el efecto de estos remedios y la disposicion del enfermo, no le dirá palabra de lo que ha de hacer mañana. Y si esto es verdad en todo género de ejercicios, ¿ cuánto mas peligro tendrá el que está peleando con la mortificacion de sus pasiones y castigacion de su cuerpo, platicarle los regalos de la union y de la contemplacion, para que con el deseo del descanso quiera tomar baños cuando habia de tomar purgas y sangrías? Y de lo contrario nacen unos monstruos espirituales, por una parte contemplativos, y por otra llenos de pasiones, y aun muchas veces tambien de culpas, que sin fundamento sólido de penitencia y de mortificacion, se entran temerariamente y sin ser llamados al ocio de la santa

contemplacion, y cebados, como flacos, de la dulzura, y deslumbrados, como ciegos, de la claridad, dan en varios engaños é ilusiones, persuadidos que han llegado á la union, á la quietud y al ocio (que mas verdaderamente es ociosidad) usurpando falsamente los nombres de las cosas, que ni las poseen, ni las entienden.

¿Como puede tener ocio el que está al principio de su conversion habiendo de trabajar en llorar sus pecados, como lo hacia el Profeta, que dice ': Laboravi in gemitu meo, que trabajaba gimiendo? ¿Cómo puede tener quietud el que dice 3: No tienen paz mis huesos por causa de mis pecados, y mi alma está turbada en gran manera, y todos mis huesos están turbados; y otros sentimientos semejantes que nacen de la penitencia y temor de Dios? XY cómo puede entrar en la niebla, como Moisés para conversar con Dios, el que no hace poco en purificarse de la que se levanta de sus pasiones y malos hábitos? Muy bien les está á los que se van purificando y peleando por alcanzar las virtudes, para no pasarse sin tiempo á los ejercicios de los perfectos, no saberles tampoco los nombres. Su vocabulario de estos ha de ser, leccion, meditacion, exámen de la conciencia, confesion, penitencia, castigacion del cuerpo y temor de Dios. Y los que se van aprovechando lo que han de tener en el corazon y en la lengua, es imitacion de Cristo, amor de su cruz, mortificacion de sus pasiones, aborrecimiento de todo lo que el mundo ama, deseos de padecer pobreza, y afrentas, y menosprecios, sujecion de juicio, quebrantamiento de la propia voluntad, mansedumbre y paciencia, caridad para llevar las cargas ajenas, indiferencia á todas las cosas criadas, y hambre de saber y de cumplir la voluntad de Dios. Cuando un hombre haya peleado por vencer estos monstruos, y por alcanzar estas virtudes, se hallará sin pensar en el estado de la perfeccion, y vendrá à poseer la union con Dios, sin que le sea de perjuicio no haber sabido el nombre. Porque no tendrá uno menos union con Dios, porque no sepa que aquel su ejercicio se llama union, que si lo su piera: ni será su oracion menos quieta y sosegada, porque no sepa que se llama oracion de silencio y quietud. Claro está que estos nombres se hallaron despues de las cosas, y que se pueden bien te-1 Paal. 6. 2 Psal. 17; Psal. 6.

Digitized by Google

ner las cosas sin saberlas el nombre, como dijo aquel santo, que queria mas tener la contricion, que saber su definicion. Así que aunque los padres y maestros espirituales, para la teórica y especulacion de estas materias tengan necesidad de entenderse por estos términos, que son propios y particulares de ellas; pero no es necesario, sino antes suele ser dañoso, enseñar por estos mismos términos las cosas espirituales; supuesto que no se pretende sacar discípulos que sepan hablar de ellas, sino hombres mortificados que las ejerciten y sientan por su propia experiencia.

Pues así como el que quiere guiar á otro por tierra fragosa y doblada hasta ponerle en alguna ciudad, no se detiene en platicarle los caminos que se apartan, y las sendas que se atraviesan, y los lugares que quedan á una mano y á otra, ni tampoco gasta tiempo en enseñarle los nombres particulares de los pagos, dehesas, montes y ciudades que hay en el camino, ni menos gasta palabras en pintar la grandeza de la ciudad, los templos, edificios y jardines que hay en ella, porque todo esto importa poco para el oficio de guia de que se ha encargado; sino antes callando y vendo delante paso á paso, sin fatigarle la memoria y el entendimiento le pone á vista de la ciudad. y allí le deja, porque allí cesa el oficio de la guia donde cesa el peligro de perder el camino; esto mismo hizo nuestro gran maestro y guia de la perfeccion, que habiendo llevado al ejercitante por todos los pasos dificultosos y peligrosos de las dos primeras jornadas, le deja á la vista de la union con Dios, instruyéndole con pocas palabras en ella, y no cargándole la memoria con nombres que para él son nuevos y desusados, ni fatigándole la cabeza con especulaciones, sino animándole á andar el camino con los piés; esto es, á ejercitarle con la obra. Y con esto le va levantando, sin que lo entienda, sobre todas las cosas criadas y sobre sí mismo, y que va no le falte sino abrazarse y unirse con Dios. Y como enseña y practica nuestro santo Padre esta union en la cuarta semana, y va disponiendo á ella en las precedentes, es lo que con la gracia del Señor hemos de declarar en los capítulos siguientes.

### CAPÍTULO II.

QUÉ COSA ES LO QUE LLAMAMOS UNION Ó VIA UNITIVA.

Para entender este punto nos dará principio una sentencia de Contemptus mundi, que en el lib. 1, cap. 3, dice así: Aquel à quien todas las cosas le fueren uno, y todas las cosas trujere á uno, y todas las cosas viere en uno, podrá ser firme de corazon, y permanecer pacífico en Dios. Esta cifra de este uno, y de pacificar en este uno el corazon que está turbado en la multiplicidad de las cosas, travéndolas todas à uno, y mirándolas todas en uno, y siendo para él todas ellas uno; esta cifra digo no la entiende en esta vida, sino el amor sobre todas las cosas de este uno, cuando el alma, y el corazon, y las fuerzas que estaban divididas y derramadas en muchas cosas, se ponen en libertad y se unen para amar este uno con todo el corazon, con toda el alma y con todas las fuerzas. Y por eso añade: O verdadero Dios, hazme permanecer uno contigo en caridad perpétua. Porque, como dice el Discípulo amado 1: Dios es caridad, y el que está en caridad él está en Dios y Dios está en él. Y de qué manera el amor junte y haga uno mismo del que ama y de la cosa amada, lo declaró bien aquel filósofo que refiere Aristóteles, y lo cita santo Tomás, que decia 2: Que los que aman desean de dos hacerse uno; mas porque esto no puede ser, sino es dejando de ser el uno para convertirse en el otro, ó dejado de ser los dos para convertirse en otro tercero, de ahí es, que desean unirse con el modo mejor y mas conveniente que puede ser; esto es, viviendo juntos, hablando y conversando juntos y en otros modos semejantes. Verdaderamente los que han gustado del amor de Dios, desean deshacerse y aniquilarse en sí mismos para transformarse en Dios, y vaciarse de sí mismos para llenarse de Dios, sino con muerte natural (porque esto no puede ser) á lo menos con muerte mística, de manera que puedan <sup>2</sup> S. Thom. 1, 2, q 28, art. 1 ad 2. II Joan, 4.

decir con el Apóstol ': Vivo yo, ya no yo, sino vive Cristo en mí; porque para esto murió Jesucristo y resucitó, para que los que viven no vivan ya para sí, sino para aquel que por ellos murió y resucitó; sabiendo por cosa cierta, que juntamente con él fué crucificado nuestro hombre viejo, para que se destruya el cuerpo del pecado y todo lo que teníamos del primer Adan, y viva solamente el segundo Adan Jesucristo en nosotros.

Este, pues, es el fundamento de la union con Dios, salir de sí mismo para pasar á Dios, y morir á sí mismo para vivir en Dios, y deshacerse en sí mismo para empezar á participar del sér de Dios. Porque, como decia aquel filósofo: No puede hacerse de dos uno, sin que se deshaga el uno para transformarse en el otro. Luego dos cosas se requieren para que llegue el alma á esta union con Dios. La primera, que esté deshecha y mortificada con perfecta renunciacion de sí misma y de todas las cosas. La segunda, que toda esta mortificacion se enderece para acercarse y unirse con Dios. Porque así como para hacerse fuego de un leño se requieren dos cosas; la primera, que el leño pierda su sér; la segunda, que le pierda con ciertos accidentes y disposiciones naturales del fuego, como son la sequedad y el calor; así tambien para transformarse el alma en Dios, . de tal manera ha de salir de sí misma, que con los mismos pasos se vaya acercando á Dios; hase de olvidar de sí misma con la memoria y presencia de Dios, y se ha de aborrecer á sí misma con la fuerza de la caridad v amor de Dios.

Esta es una leccion de suma importancia en esta escuela del amor y de la union con Dios. Porque no piense nadie quedándose en sí, y siendo todo para sí, que podrá llegar á esta union. Porque así como la cera sino está blanda no se puede imprimir en ella el sello, y sino está derritida no se puede penetrar ni mezclar con otra cera ó con otro licor; así tambien si el corazon no se enternece y ablanda con este contínuo ejercicio de mortificacion y de perfecta renunciacion de sí mismo y de todas las cosas, no puede estar dispuesto para la union, por la cual en cierta manera se penetra el que ama con la cosa amada. Y por eso dijo muy bien santo Tomás, que este

<sup>4</sup> Ad Gal. 2, Ad Roman. 14; Ad Roman. 6.

nombre de lieuefaccion, es término propio de la escuela del amor, y del cual usan los que tratan de la union, y es tomado de lo que dijo la esposa en los Cantares: Anima mea liquefacta est, ut locutus est: Mi alma, dice, se derritió luego que mi amado habló. Este modo de hablar, dice este Santo 1, es contrario á lo que llamamos congelacion. Porque las cosas heladas están apretadas en sí mismas, y no dan facilmente lugar á unirse y penetrarse con otras, y por eso este suelo ó dureza del corazon es disposicion contraria al amor. Y por el contrario, la licuefaccion significa cierta blandura que dispone el corazon, y le hace apto para que la cosa amada se una y se penetre con él. Esto dice santo Tomás. Y es cierto que esta blandura no es la que se siente con una facilidad natural que algunos tienen, y un amor flaco é ineficaz que no tiene fuerza para llegar á las obras y á las veras; sino la que posee un corazon contrito y humillado, quebrantado con la mortificación de sus quereres, y que en medio de las deshonras y de la pobreza, y de las contradicciones y humillaciones ha sido fiel y ha llevado la adversidad en paciencia. Y por eso no hay otro camino cierto para la union, sino los ejercicios penosos y violentos de la primera y segunda semana.

Es lo supuesto, veamos ahora como nuestro santo Padre en estas primeras semanas va guiando á su ejercitante á la union con Dios, y como cumple con estas dos cosas que hemos declarado; conviene á saber, cuan desecha y mortificada quiere al alma, con renunciación tan perfecta de sí misma y de todas las cosas, y como toda esta mortificacion la endereza para acercarse, y unirse con Dios. Cuanto á lo primero, ¿ qué mas muerto puede estar un hombre al mundo y al amor propio de lo que aquí se le pide? Porque luego en el fundamento le pide una indiferencia tan grande á todas las criaturas: Que no queramos de nuestra parte mas salud que enfermedad, riqueza que pobreza, honor que deshonor, vida larga que corta. ¿ Qué cosa pudo decirse mas rigurosa, ó qué otra se pudo pintar mas perfecta, que al primer paso quitar el amor de la riqueza, de la honra y de la vida, que es lo último á donde dijo san Basilio, que podia llegar la renunciacion mas perfecta? Para cumplimiento de esto se dice : Pedir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Tom. 1, 2, q. 28, art. 5 ad argum. <sup>2</sup> 1. Semana, n. 66.

conocimiento del mundo, para que aborreciendole aparte de mí las cosas humanas y vanas; y llegando à la ejecucion 1: Hacer guerra contra su propia sensualidad, y contra su amor carnal y mundano. Aquí entra el desprecio de las riquezas y de la honra mundana, el amor de la pobreza y de las injurias y oprobios de Jesucristo, el abrazar la humillacion con el efecto todas las veces que lo pidiere la ocasion, el estar lan sacrificado al servicio y gloria divina, que en ninguna cosa mire à sí mismo, poniendo fuerza de no querer esto ni aquello, si no le moviere solo el servicio de Dios nuestro señor, y todo lo demás que largamente queda declarado en los libros pasados.

Lo segundo, es necesario enderezar este ejercicio de renunciacion v mortificacion para disponerse con él al amor de Dios, pues, como decíamos, no basta mortificarse y renunciar de cualquiera manera las cosas para disponerse á la union con Dios. Porque así como de un lugar podemos apartarnos para ir á términos diferentes, así podemos renunciar la hacienda, menospreciar la honra y la misma vida por fines muy diferentes. Y como notó san Gerónimo , no dijo el Salvador á sus discípulos: Vosotros que habeis dejado todas las cosas, porque esto Crates filósofo lo hizo, y otros muchos dejaron sus haciendas, sino dijo: Vosotros que habeis dejado todas las cosas, y me habeis seguido á mí, lo cual es propio de los apóstoles y de los creyentes. Porque para unirse con Cristo, no basta estar de cualquiera manera crucificado, sino estarlo en la misma cruz con él, como dijo el Apóstol 3: Cristo confixus sum cruci. Estov, dice, juntamente clavado con Jesucristo en su cruz, y si me glorio en la cruz, no me quiero gloriar en cualquiera cruz, sino en la cruz de Jesucristo, en la cual. está el mundo crucificado para mí, y yo para el mundo. Lo cual es tanto como decir, que lo que padezco y lo que desprecio al mundo, y lo que me alegro de que el mundo me desprecie á mí, es todo por respecto de Jesucristo, y por agradarle á él, y por ser semejante á él. Porque cuando se padece con este espíritu se cumple bien lo que dice Contemptus mundi: Hijo, cuanto puedes salir de ti, tanto puedes pasarle á mí.

Pues en este punto con cuanta destreza va nuestro santo Padre

1 2.º Semana, n. 10.

2 Hiero. 1. 3 in 9 Matt.

3 Ad Galat. 2.

apartando los principiantes del amor de las cosas del mundo y arrimándolos á Dios, facilmente lo verá quien quisiere con un poquito de cuidado mirar en ello. Porque luego en la anotacion quinta dice': Al que recibe los ejercicios mucho aprovecha entrar en ellos con grande ánimo y liberalidad con su Criador y Señor, ofreciéndole todo su querer y libertad para que su divina Majestad, así de su persona como de todo lo que tiene se sirva conforme á su santísima voluntad. La entrada del fundamento no es otra sino 2: Que el hombre es criado para alabar, hacer reverencia y servir á Dios nuestro señor, y mediante esto salvar su ánima. Y sobre este fundamento se va cargando á plomo todo el edificio, no desviándose un punto de este fin y de esta intencion; el cual de mas que expresamente se repite en algunos lugares, ¿ qué otra cosa es la que se repite y se renueva en todas las oraciones preparatorias á la entrada de cada hora de oracion sino este deseo, de que todas mis intenciones, acciones y operaciones sean puramente ordenudas en servicio y alabanza de su divina Majestad 3? Porque como toda esta fábrica y edificio va guiado á la union con Dios, en desviándose de este fundamento de que todas mis operaciones vayan puramente ordenadas á mi último fin, esto es, al servicio y alabanza de la divina Majestad, todo el edificio va desplomado y falso. Y ¿ qué otra cosa se contiene en todo el discurso de la segunda semana, sino hacerse guerra á sí mismos por no desamparar la bandera de Jesucristo, abrazar la pobreza y la deshonra por ser semejante á Jesucristo, y renunciar en todo su voluntad por hacer la voluntad de Jesucristo? y lo uno y lo otro juntó el santo Padre al fin de la segunda semana, cuando dijo 4: No queriendo ni buscando otra cosa alguna, sino en todo y por todo mayor alabanza y gloria de Dios nuestro señor, porque piense cada uno que tanto se aprovechará en todas cosas espirituales, cuanto saliere de su propio amor, querer é interese.

Quede pues asentado como fundamento firme de esta doctrina: Lo primero, que para unirse con Dios, el primer paso ha de ser salir un hombre de sí mismo, esto es, de su propio amor, querer é interese. Lo segundo, que la union con Dios se ha de hacer por contemplacion

<sup>1</sup> Anot. 5.

<sup>2 1.</sup>ª Semana, n. 3.

<sup>3 1.</sup>ª Semana, n. 42.

<sup>4 2.4</sup> Semana, n. 110.

y por amor. Lo tercero, que el verdadero amor consiste en obras, y no en solas palabras. Lo cuarto, que estas obras en que consiste el amor, son el cumplimiento y conformidad con la divina voluntad, buscando en todo y por todo la mayor alabanza y la gloria de Dios nuestro señor. Y siendo este como es el ejercicio y camino de la union, sácase claramente ser error manifiesto lo que algunos han pensado, que el intento de nuestro santo Padre en este su libro, fué solamente instruir á los principiantes en un buen modo de meditar y de hacer una confesion general, con verdadero delor de sus pecados y propósito de la enmienda, dando principio de allí adelante á mejorar la vida, sin querer tratar de otros modos de oracion ó contemplacion mas levantada, ni de los ejercicios de los varones perfectos, ni de los secretos que pasan en el alma cuando ha llegado á la union con Dios. Esto, como digo, es engaño manifiesto. Porque si lo sólido y lo verdadero de la union con Dios consiste en dejar un hombre sus propias voluntades y conformarse perfectamente con la voluntad divina buscando en todo la mayor gloria y alabanza de Dios, ¿qué otra cosa es la que se trata en este libro sino esta, y qué otros pasos son los de este ejercicio espiritual sino estos? Lo cual se descubre luego en la primera anotacion, que dice así 1: Todo modo de preparar y disponer el ánima para quitar de si todas las afecciones desordenadas, y despues de quitadas para buscar y hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida para la salud del ánima, se llaman ejercicios espirituales. Conforme á lo cual para proceder con mas claridad, dirémos primero una palabra de los medios que hay para dejarse un hombre á sí mismo y salir de su propio amor, querer é interese; y luego tratarémos mas despacio de los medios que hay para unirse con Dios, que son la contemplacion y el amor.

<sup>1</sup> Anot. 1.

## CAPÍTULO III.

QUE LOS TRABAJOS Y ADVERSIDADES, Y TODO

LO QUE ES CONTRA EL GUSTO É INCLINACION DE LA CARNE, AYUDA

Á LA UNION CON DIOS.

Todos los trabajos y adversidades que pueden suceder en esta vida, cuanta fuerza tienen para desviarnos del amor de las cosas presentes, tanta tienen para despertar en nosotros el amor de los bienes elernos, y para ayudarnos á la union con Dios. Porque así como en la mar los vientos furiosos ponen en cuidado á los pilotos v marineros, y en peligro al navío, pero si no le anegan, le llevan con mas lijereza al puerto deseado; así son tambien los trabajos y adversidades, que aunque ponen al espíritu en peligro y cuidado, pero si no le anegan con impaciencia, le llevan con mayor presteza á abrazarse con Dios. Porque ¿qué otra cosa es la pobreza y la enfermedad, la hambre y la desnudez, las injurias y desprecios, y las contradicciones y persecuciones de los hombres, sino tempestades que turban nuestro corazon, las cuales arrancan al hombre de sí mismo, y si se gobierna en ellas con paciencia y conformidad, le llevan á grandes jornadas á Dios? Traigamos á la memoria las historias de los santos, y hallarémos que muchos de ellos se redujeron voluntariamente á extremada pobreza, castigaron con grande aspereza su cuerpo, y humillaron su espíritu con grande esfuerzo, buscando trazas é invenciones para ser despreciados y desconocidos de los hombres; todo á fin de apartar el amor de las criaturas por ponerlo en el Criador de ellas. Pues si son tantos los que han huido del mundo y de sus prosperidades, no son menos, sino muchos mas á quienes el mundo y sus prosperidades han dejado. Quiero decir, que si son muchos los que han abrazado de su voluntad estos trabajos, no son menos, sino muchos mas los que han padecido y padecen contra ella, los cuales si abrazan con humildad y devocion estas adversidades que Dios les envia, no menos se ayudarán de ellas para

levantarse sobre sí mismos y sobre todas las criaturas, que si de su voluntad las hubieran escogido.

¡Oh, qué gran campo se nos descubre aquí para gloriarnos en las tribulaciones, y estar no solamente conformes, sino alegres y agradecidos en ellas! Porque si bien lo miramos, con este género de providencia previene Dios nuestra tibieza con su amor, y como nos ve regalados para hacer penitencia, y pusilánimes para sufrir la deshonra, y flacos para llevar las incomodidades de la pobreza, él mismo nos arroja en medio de estas llamas, para que allí haciendo de la necesidad virtud, nos esforcemos á alabar á Dios, como lo hicieron los tres mozos en el horno de Babilonia; y haciéndolo así verêmos renovado cada dia aquel milagro, y experimentarémos dentro de nosotros, que los que caimos en la tribulación atados, salimos de ella salvos y libres, y que este fuego no tuvo fuerza para quemar, sino solas las ataduras. Porque ¿qué otra cosa es el amor de las riquezas y de las honras, el amor de los padres y de los hijos, el amor del regalo y de la salud, sino unas ataduras que no nos dejan volar libremente à Dios? Pues si es así que la falta de los bienes temporales le hace á uno libre de cuidados y desembarazado para tratar con Dios, y que la pobreza voluntaria se hace superior à todas las cosas de la tierra, lo mismo es escoger uno de su voluntad la pobreza, que abrazarla con su voluntad cuando viene de la mano de Dios. Y si castigar el cuerpo y afligirle con ayunos y disciplinas, le rinde y sujeta al espíritu; lo mismo será tomar uno estos dolores por su voluntad, ó sufrirlos con humildad y devocion cuando vienen de la mano de Dios. Y si esconderse un hombre y humillarse y dejar las honras y dignidades que se le ofrecen, y procurar ser olvidado de los hombres, escausa de pacificar y quietar el espíritu, y de hacerse familiar á Dios y á los ángeles; lo mismo será esconderse y humillarse un hombre de su voluntad ó recibir con gusto y conformidad, cuando es olvidado, humillado y despreciado de los otros. Pues si tenemos por hombres de excelente santidad y de heróica virtud, y por muy unidos y abrazados con Dios los que dejan desu voluntad las riquezas, los que castigan con fervor sus cuerpos, los que desprecian las honras y dignidades que el mundo les ofrece, ¿ porqué no tendrémos la misma estima de los que pierden sus haciendas, padecen enfermedades y dolores, y son deshonrados y tenidos en poco, cuando llevan aquestas cosas con paciencia sino pueden con alegría, y sino pueden con gozo á lo menos con humildad y conformidad? Porque si aquellos primeros procuran por caminos tan arduos y dificultosos dejarse á si mismos, y acercarse y unirse con Dios, á estos segundos procura Dios por los mismos caminos apartarlos del amor del mundo, y atraerlos y unirlos consigo.

A los principios de la Iglesia padecian los fieles grandes persecuciones de los gentiles, y por medio de ellas los purificaba Dios como al oro en el crisol, y les comunicaba con abundancia su luz y su familiaridad, y cuando faltaron estos perseguidores, empezaron los santos á perseguirse á sí mismos en las religiones, y monasterios, y en los desiertos y soledades con tantas invenciones de penitencias, como los tiranos habian tenido de martirios; todo á fin de mortificar en sí mismos lo que tenian del Adan terreno, y llenarse del espíritu de Jesucristo, y levantarse sobre todas las cosas para unirse con Dios. Y así el apóstol san Pablo, habiendo contado las grandezas de sus visiones y revelaciones, añade: Si es así, que la virtud se perfecciona en la enfermedad, de buena gana me gloriare en mis enfermedades, porque more en mí la virtud de Jesucristo. ¿ Qué enfermedad es esta, en la cual se perfecciona la virtud, y qué virtud es esta que se perfecciona en la enfermedad? ¿Qué enfermedades ó flaquezas son estas en que se gloria de tan buena gana el Apóstol, porque more de espacio y de asiento en él esta virtud? Claro está que estas enfermedades son las que luego declaró. Por lo cual, dice, me agrado y me parezco bien á mí mismo en mis enfermedades y flaquezas, en las afrentas, en las necesidades, en las persecuciones, en las angustias por Cristo. Y la virtud que se perfecciona con estos trabajos, no es otra sino la fuerza del divino amor. De manera que el viento recio de las persecuciones encendia en el pecho del Apóstol la llama del divino amor, y esta llama le alumbraba el entendimiento y le encendia la voluntad, y por medio de ella le comunicaba Dios tantos secretos y revelaciones, que para que la grandeza de ellas no le levantase en soberbia, era menester echarle un contrapeso tan grande de tribulaciones.

Pues esto mismo que obraban entonces en los santos mártires las persecuciones de los tiranos, obran ahora en los santos confesores las enfermedades, la pérdida de la hacienda y la honra, los desprecios é injurias, los agravios y contradicciones; que si eran grandes las que venian á los tiranos, no suelen ser menores, sino mayores las que vienen de los amigos y de los domésticos y cercanos. Todo lo cual, si sabemos aprovecharnos de ello, es una mina riquísima de paciencia, y un gran socorro para salir de nuestro propio amor y transformarnos en el amor de Dios. Porque, como gravemente dijo san Diadoco i, el mismo demonio y adversario nuestro, que entonces por medio de los tiranos y de los magistrados y potestades seglares les decia á los santos mártires: Negad á Jesucristo, desead y procurad la honra mundana que os ofrecemos, huid de la deshonra y de la muerte con que os amenazamos; ese mismo es el que solicita ahora á los santos confesores, para que deseen la honra, teman de la deshonra, sigan el mundo, huyan de la cruz de Jesucristo, y para esto despierta contra ellos varias persecuciones, y les procura muchas ocasiones de pobreza, de afrentas y de menosprecios. Pues si es el mismo el que antes atormentaba visiblemente à los santos Mártires por medio de los tiranos, y ahora persigue á los santos confesores por medio de sus prójimos; síguese lambien, que así como por medio de aquellas aflicciones se enternecian los corazones de los santos, como la cera á los rayos del sol, para recibir el sello de la semejanza divina; así se disponen ahora á la union con Dios por medio de estos mismos ejercicios.

Esto que hemos dicho es en tanta manera verdad, que los que han empezado á experimentar esta comunicacion quieta con Dios, estiman en tanto este favor, que cuando les faltan otros perseguidores visibles ó invisibles, ellos mimos se persiguen, humillándose, y deshaciéndose, y dándose mala vida con todo género de incomodidades y de penitencias. Y de aquí han nacido tantas maneras de penalidades con que los santos se han afligido á sí mismos, y sienten en esto descanso, y satisfacen al deseo del corazon, porque se embarazan con la honra, y con la hacienda, y consigo mismos, y con la misma vida, y s. Diadoch., c. 94.

pretenden, cuanto les sea licito y posible, verse libres de estos estorbos, para abrazarse del todo con este bien que se les ha empezado á comunicar. Y entretanto adelgazan y ponen en pretina su cuerpo, y desean que la parte incorruptible y espiritual de tal manera tenga rendida y sujeta la parte inferior y corruptible, que cuando obra el espírita, apenas echen de ver si tienen cuerpo. De lo cual se ve, que las penitencias corporales notablemente avudan al espíritu en cualquier parte que se halle de este camino. Porque en los que empiezan ayudan para satisfacer por sus culpas pasadas; en los que se aprovechan para mortificar las pasiones y sujetarlas al imperio de la razon; en los perfectos para alcanzar de Dios nuestro señor luz para reconocer su santa voluntad, y otras gracías y dónes que desean. Las cuales tres cosas notó sabiamente nuestro santo Padre en la adicion décima, cuando dijo: Las penitencias externas principalmente se hacen por tres efectos. El primero, por satisfaccion de los pecados pasados. Segundo, por vencer á sí mismo, es á saber, para que la sensualidad obedezca à la razon, y todas partes inferiores estén mas sujetas à las superiores. Tercero, para buscar y hallar alguna gracia ó don que la persona quiere y desea así como si desea haber interna contricion de sus pecados, ó llorar mucho sobre ellos ó sobre las penas y dolores que Cristo nuestro Señor pasaba en su pasion, ó por solucion de alguna dubitacion en que la persona se halla. Pero de esto tratarémos à la larga en su propio lugar.

### CAPÍTULO IV.

QUE LA UNION CON DIOS SE HACE POR CONTEMPLACION
Y POR AMOR.

No basta para la union con Dios salir de sí mismo, huir de sí mismo, renunciarse á sí mismo y al amor de todas las cosas criadas, sino que es menester unirse y abrazarse con Dios; y no tiene el alma otros.

brazos con que abrazarse con Dios, sino sus tres potencias que son memoria, entendimiento y voluntad. Con la memoria abraza el alma à Dios, teniéndole en su presencia; con el entendimiento por medio de la contemplacion; y con la voluntad por medio del amor, porque propio es del amor unir entre sí à los que se aman. Y así como entre los hombres, el amor busca la presencia corporal del amigo para vivir juntos, hablar y comunicar y darse parte de sus negocios y cuidados; así tambien el amor de Dios busca cuanto le es posible la presencia y comunicacion con Dios. Mas porque en esta vida y mientras vivimos en cuerpo mortal, como dice el Apóslol¹, peregrinamos del Señor, y no nos concede ver su rostro, y porque muchas veces tambien los que se aman no pueden alcanzar la presencia corporal de los amigos, es fuerza buscar y hallar algun modo con que generalmente el amor sea causa de union entre los que se aman, aun entonces cuando están ausentes.

Y es así como dice santo Tomás 2, que por medio del amor el que ama está en la cosa amada y la cosa amada está en el que ama: lo cual afirmó el apóstol y evangelista san Juan, de la caridad, cuando dijo: El que está en caridad, está en Dios, y Dios está en él. Y dícese, que la cosa amada está dentro del que ama, cuanto al entendimiento y cuanto á la voluntad. Porque el que ama continuamente, y con gusto piensa en la cosa que ama, y se complace y agrada en ella, y le desea su bien y se alegra con él, y teme su mal, y se entristece de él. Por todo lo cual decia el Apóstol á los filipenses 3, que los tenia dentro de su corazon; y á los corintios, que tenia dilatado el corazon para con ellos, de manera que sin estrechura cabian todos dentro de él. Por el contrario, se dice, que el que ama está dentro de la cosa amada. Lo primero, cuanto al entendimiento; porque no se contenta con entenderla como quiera, y superficialmente, sino que con diligencia procura averiguar las cosas mas interiores y secretas de ella; y así en cierta manera entra con su pensamiento dentro de ella. De esta manera dijo el Apóstol del Espíritu santo (que es el amor de Dios) que escudriña las cosas mas profundas de Dios. Lo se.

<sup>1 11</sup> Cor. 5, c. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1, 2, q. 28, ar. 2.

<sup>3</sup> Ad Phil. 2.

<sup>4</sup> I Ad Corint. 6.

gundo, cuanto al afecto, el que ama está dentro de su amigo, porque le mira como á sí mismo, y sus males y bienes como si fueran suyos. Y como la amistad hace retorno en esto entre los amigos, así se miran los dos el uno al otro como si fueran uno mismo. Esto es lo que enseña santo Tomás. De todo lo cual se saca, que la union que la caridad perfecta hace en esta vida, consiste en un conocimiento claro. quieto y profundo de Dios y de sus misterios, que causa deleite y admiracion; el cual solemos llamar contemplacion, la cual nace del amor; porque el amor solicita á pensar en Dios, y viene á parar en amor de este mismo Señor, tanto mas amado cuanto mas conocido. Y así dijo el mismo santo Tomás en otra parte 1: Que la vida contemplativa, principalmente consiste en la contemplacion de Dios á la cual mueve la caridad. Y añade despues, que la vida contemplativa. aunque principalmente consiste en el entendimiento, pero su orígen y principio le tiene en el afecto, en cuanto la caridad es la que despierta y mueve à contemplar en Dios. Y porque el fin ha de corresponder à su principio, de ahí es que el término y fin de la vida contemplativa consiste tambien en el afecto, en cuanto uno se deleita con la vista de la cosa amada, y este deleite despierta mas el amor. Esto dice . santo Tomás, y así se ve que toda la union con Dios se hace por contemplacion y por amor. Y para proceder con algun orden, dirémos primero del ejercicio de la contemplacion, y despues del ejercicio del amor.

Tratando pues en primer lugar de la contemplacion, se debe advertir, que esto que llamamos contemplacion, tiene algo particular en que se diferencia de la meditacion ordinaria, así en el modo como en la materia. Porque cuanto al modo, no admite discurso sacando una cosa de otra y comparando una con otra, sino es una vista clara y sencilla, quieta y afectuosa del misterio que se contempla. Y cuanto á la materia, no hay duda, sino que la principal materia de la contemplacion es el mismo Dios, su ser incomprensible é infinito, y sus atributos y propiedades, como son su inmensidad y simplicidad, su bondad y su sabiduría, su justicia y misericordia, y todos los demás. Porque cierto es que lo que siendo visto claramente en el cie-

Digilized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Thom. 2, 2, q. 180, art. 1,

lo, es causa de aquella bienaventurada union con que Dios es poseido del alma, y el alma es poseida de Dios en perpétua é inviolable caridad, eso mismo contemplado en esta vida, es lo que mas alumbra el entendimiento, y mas enciende la voluntad, y es como principio y semejanza de la union bienaventurada que se ha de poseer en el cielo. Pero fuera de esto hay otras muchas cosas que pueden ser materia de nuestra contemplacion, como son todas las obras de Dios, así las de naturaleza como las de gracia y gloria. Pero son materia de contemplacion en cuanto miran á Dios y se descubren en ella la omnipotencia y sabiduría, la bondad y magnificencia de Dios. Y emtre todas las obras de Dios el mismo hombre es materia de mucha contemplacion, porque está criado á imágen v semejanza de Dios; y porque á él sirven las obras de naturaleza, y sanan las de gracia, y coronan y premian las de gloria. Todo lo cual comprendió brevemente el bienaventurado san Bernardo, cuando dijo: Los que vacaná Dios, consideran lo que Dios es en el mundo, lo que es en los hombres, lo que es en los ángeles, lo que es en sí mismo, y lo que es en los réprobos. Porque del mundo es criador y gobernador, de los hombres es libertador y ayudador, de los ángeles es hermosura y resplandor, en sí mismo es principio y fin de todas las cosas, y de los réprobos espanto y temor. En las criaturas es admirable, en los hombres es amable, en los ángeles deseable, en sí mismo incomprensible, y en los réprobos intolerable. Esto dice san Bernardo. De lo cual se saca, que aunque la materia de la contemplacion se estiende á todas las cosas, pero en todas ellas mira á Dios ó á alguna de sus propiedades y atributos.

Ahora veamos como nuestro santo Padre va guiando desde el principio á su ejercitante para llegar á la contemplacion. Y primero cuanto á la materia, como le va introduciendo desde la primera semana al conocimiento de la Divinidad. Y lo segundo, cuanto al modo, como le va disponiendo á un modo de orar sin discurso, por una vista sencilla y afectuosa de las cosas de Dios; de manera que despues de purificado y ejercitado en las virtudes, se halla como á la puerta de la union con Dios.

#### CAPITULO V.

# DE LA MATERIA DE LA CONTEMPLACION QUE SE HALLA EN LA PRIMERA SEMANA.

Cosa es muy digna de advertir á los que se ejercitan por este libro como el santo Padre luego desde la primera semana va asentando algunos principios, y plantando unas como semillas de la contemplacion y del amor de Dios. En lo cual debe estar muy advertido el maestro espiritual que pretende guiar á otros á la perfeccion, por las reglas y ejercicios de este libro, haciendo fuerza en las ocasiones, y plantando con cuidado aquella semilla que á su tiempo ha de producir y brotar la union con Dios. A este fin tocarémos algunos lugares en particular, y será fácil hallar otros muchos al que leyere con atencion y practicare con diligencia estos ejercicios.

A la entrada de la primera semana, en el principio y fundamento de ella, se propone como el hombre fué criado para servir y glorificar á Dios nuestro señor, y despues de esta vida para salvarse. Lo segundo que todas las demás criaturas fueron criadas para servicio del hombre, y para que le ayudasen á conseguir su último fin; y por consiguiente, tanto debe usar de ellas, cuanto le ayudaren, y tanto huir de ellas, cuanto le estorbaren para este fin, estando, cuanto es de su parte, indiferente á lo próspero y á lo adverso, sin haber otra razon ni motivo que en sus ojos tenga peso para tomar ó dejar ninguna cosa criada, sino ayudarle ó desayudarle á conseguir este fin. Esta es la meditacion que llamamos principio y fundamento, porque de verdad lo es de todo el edificio espiritual; y así no es maravilla que todo estribe en él, y que tantas veces y tan á menudo tengamos recurso à él. Porque no solamente es fundamento de la verdadera penitencia y del ejercicio de las virtudes sólidas, y de la indiferencia para no apasionarse en tan varios acaecimientos como suelen suceder en esta vida, y del buen acierto en las deliberaciones y elecciones en casos oscuros y dificultosos; pero además de todo esto es tambien principio y fundamento de la contemplacion y amor divino. Porque en él se nos propone Dios como principio y fin de todas las cosas, criador y glorificador del hombre. Alli vemos su providencia y gobierno, criando tanta diversidad de cosas para que sirvan al hombre en todos tiempos, en todas edades y en todas ocasiones y necesidades, y le avuden á conseguir su último fin. Tambien la obligacion que tiene el hombre de volver á Dios todas las cosas que ha recibido de su mano, apartándose de ellas cuanto le apartaren de Dios, y usando de ellas cuanto le ayudaren á conseguir su fin conforme á la voluntad de Dios. ¿Qué otro espectáculo se puede poner delante de los ojos mas general, mas admirable, mas útil, mas deleitable? ¿ En qué menos palabras se puede cifrar la traza y discurso de todas las obras de Dios? a con tanta brevedad, que apenas da lugar á discurrir, sino á mirarse todas juntas; con tanta luz y claridad, que causa una profunda admiracion y deleite de ver la consonancia y correspondencia que todas tienen entre sí? Pues si la materia de la contemplacion, como dijimos, es Dios nuestro señor y todas las demás criaturas, como proceden de Dios y nos llevan á Dios, ¿ de qué otra manera se pudo resumir mejor esta materia de lo que está resumida en este fundamento? En el cual con grande advertencia al hombre carnal, y que está acostumbrado á gobernarse por los sentidos, y á deleitarse con la hermosura de las criaturas por sí mismas, y codiciar el provecho que puede sacar de ellas, aunque sea con ofensa del Criador; á este tal hombre en esta primera meditacion se le abren la primera vez los ojos, y se le dan las primeras luces para que reconozca su Criador y su último fin, y mire con otros ojos todas las criaturas, á Dios en todas amando, y á todas en él, conforme á su santisima voluntad 1.

En el primer preámbulo del ejercicio de las tres potencias, se dice así ': Considerar mi ánima ser encarcelada en este cuerpo corruptible, y todo el compósito en este valle, como desterrado entre brutos animales. ¿A qué fin se pudo decir esto, sino para abrir los ojos del alma, y que los que han vivido ciegos, empiecen á ver las cosas como ellas son, y no como se estiman de los hombres mundanos y locos; y qui-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3 p., const. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1. Semana, n. 44.

tando la máscara con que están disimuladas y encubiertas, donde los demás hombres ven reinos, honras y libertad, vean ellos cárceles, prisiones, destierro y deshonra de vivir entre brutos! el cual es un desengaño propio de los que han allegado á la contemplacion. Tambien en el ejercicio de los pecados, para ponderar la malicia de ellos, en el cuarto punto se empieza á tomar luz y conocimiento de la grandeza de Dios, donde se dice así ': El cuarto punto, considerar quien es Dios, contra quien he pecado, segun los atributos, comparándolos á sus contrarios en mí; su supiencia á mi ignorancia, su omnipotencia á miflaqueza, su justicia á mi iniquidad, su bondad á mi malicia. A este punlo corresponde maravillosamente el cuarto punto del ejercicio del amor de Dios, donde se dice así: El cuarto mirar como todos los bienes y dónes descienden de arriba, así como la medida potencia de la suma infinita de arriba, y ast la justicia, bondad, piedad y misericordia, etc. Ast como del sol descienden los rayos, de la fuente las aguas, etc. En los cuales dos puntos se debe mucho ponderar la destreza y prudencia con que este grande maestro de la vida espiritual nos va guiando al conocimiento de Dios, que está infinitamente sobre nosotros, por el conocimiento de lo que está dentro de nosotros. Y porque en el ejercicio del amor de Dios supone un alma purificada de vicios y adornada de virtudes, hace ascenso de las virtudes propias á las perfecciones y atributos de Dios, y así dice 3: El cuarto, mirar como todos los bienes y dónes descienden de arriba, así como la medida potencia de la suma é infinita de arriba, y así la justicia, bondad, piedad y misericordia, etc. Así como del sol descienden los rayos, de la fuente las aquas, etc. Tanto fué como decir, esa perfeccion que conoces en ti de poder, de bondad, piedad, misericordia, etc. has de pensar que se halla tambien en Dios; pero con tanta ventaja, que lo que en ti está tasado y finito, en él es infinito y ajeno de toda imperfeccion; y lo que en ti es como un pequeño arroyuelo, en él es como un piélago y fuente original. Y aunque en Dios la justicia, bondad y misericordia son perfeccion infinita, y en ti finita y limitada, con todo eso para conocer como sea en Dios esta justicia, bondad y misericordia, lo has de rastrear por lo que son en ti estas mismas virtudes que tú conoces y

<sup>1</sup> l.º Semana. n. 62.

<sup>2 4.4</sup> Semana, n. 12.

experimentas. Por el contrario, en el ejercicio de los pecados, como presupone un hombre que no está purificado de ellos, ni tiene experiencia de lo que son virtudes, de sus mismos pecados le hace como escalera para subir al conocimiento de Dios, cuando dice: Considerar quien es Dios, contra quien he pecado, segun los atributos comparándolos á sus contrarios en mi, etc. Como si dijera: Tú bien conoces en ti como es tu ignorancia, tu malicia, tu iniquidad ó injusticia, tu ira, etc., pues todo lo contrario de eso se halla en Dios en infinito grado; conviene à saber, su sabiduría, bondad, justicia, mansedumbre, etc. Y ¿ qué cosa es sabiduría, sino lo contrario de lo que en ti es ignorancia? ¿ Qué cosa bondad, justicia, mansedumbre, sino lo contrario de lo que en ti es malicia, iniquidad ira? Y así como los que se hallan en algun lugar muy profundo juzgan desde allí las torres por mas altas, y los montes por mas encumbrados, así estando un hombre en lo profundo de su propio conocimiento, descubrirá mas las grandezas de las perfecciones divinas; y por eso habiendo precedido al fin del punto tercero: Mirarme como una llaga y postema de donde han salido tantos pecados, y tantas maldades, y ponzoña tan torpisima, desde este lugar vienen bien el considerar y contraponer á mis maldades las perfecciones divinas.

Para el mismo intento ayuda el punto quinto del mismo ejercicio, donde se dice así: El quinto, exclamacion admirative con crecido afecto, discurriendo por todas las criaturas, como me han dejado en vida y conservado en ella: los ángeles como sean cuchillo de la divina justicia, como me han sufrido y guardado y rogado por mi: los santos como han sido en interceder y rogar por mi: y los cielos, sol, luna, estrellas, elementos y frutos, aves, peces, animales, y la tierra como no se ha abierto para sorberme, criando nuevos infiernos para siempre penar en ellos. Este punto es consecuente á lo que se dijo en el fundamento. Porque si todas las criaturas sirven al hombre, no por lo que deben al hombre, sino por lo que deben á Dios que las crió y se lo manda, y si sirven al hombre, para que él sirva al comun Señor, ¿ qué violencia sentirán si el hombre quiere servirse de ellas para ofender á su mismo Señor? Y ¿ cómo se pondrán en armas para vengar esta inju-

1 1. Semana, n. 63.

ria? Pues ¿ qué materia da tan copiosa para una profunda y suave contemplacion, ver á este gran Señor, que es el ofendido, como tiene enfrenadas todas sus criaturas para que no venguen sus ofensas? ¿ Y pasando mas adelante las obliga á que sustenten y regalen á su ofensor? Esta es una consideracion tan eficaz, que el santo Padre, como gran maestro, advirtió, que se debia acompañar con las dos propiedades de la contemplacion, que son admiracion y afecto, y por eso dijo: Exclamacion admirativè con crecido afecto.

### CAPÍTULO VI.

QUE EL MISTERIO DE LA ENCARNACION ES EXCELENTE

MATERIA DE CONTEMPLACION, Y COMO SE AYUDA DE ELLA NUESTRO

SANTO PADRE.

Entre todas las cosas que nos ayudan al conocimiento y contemplación de Dios, la mas levantada y excelente es el misterio de la Encarnación de Cristo nuestro señor, en el cual mora la plenitud de la divinidad corporalmente, y es resplandor del Padre y figura de su sustancia¹, que habiendo encubierto su divinidad en el cuerpo de nuestra mortalidad, por ese mismo cuerpo nos la descubrió, para que conociendo á Dios visiblemente, fuésemos arrebatados de el á las cosas invisibles². El cual dijo de sí mismo á san Felipe, que le pedia que les diese á ver á su Padre². Tanto tiempo ha que estoy con vostotros, y aun no me habeis conocido. Felipe, quien á mí me ve, ve tambien á mi Padre. No digo que habiendo conversado con vosotros tanto tiempo no me habeis visto, sino que no me habeis conocido, y que por medio de lo que veis aun no habeis llegado á conocer lo que soy, y no veis. El que de esta manera viéndome me conoce, puede hacer cuenta que cuando á mí me ve, tambien ve á mi Padre, por-

3 Joan 14.

2 Ad Heb. 2.

Ad Col. 2.

Digitized by Google

que aquella gracia y hermosura, aquella mansedumbre y benignidad, aquella misericordia y potestad con que en todo género de milagros se mostraba el Salvador ser absoluto señor de la naturaleza; aquella palabra tan eficaz con que alumbraba los entendimientos y aficionaba las voluntades, aquel resplandor y majestad de su rostro. ¿ qué era todo esto sino darnos á ver á Dios con los ojos? Por lo cual dijo el Evangelista ': La palabra de Dios se hizo carne, y vimos su gloria, tal como convenia que tuviese el unigénito del Padre. Sobre las cuales palabras dice san Agustin 2: La palabra de Dios se hizo carne, y vimos su gloria, y por eso vimos su gloria porque se hizo carne y vivió entre nosotros. El alma se habia hecho carnal consintiendo con los deseos de la carne, y de ahí resultó el haber quedado ciega para no poder ver la gloria de Dios; y el Verbo de Dios se hizo carne, y de esta carne hizo el Médico celestial un colirio para curar la ceguedad de la carne. Habíase cegado nuestra vista con la tierra, y pónenle tierra sobre los ojos para que sane. Quiero decir, que vino el Hijo de Dios en carne mortal á curar los vicios de la carne; y de ahí es que vimos la gloria suya, porque el Verbo de Dios se hizo carne. Todas estas sentencias y otras á este propósito dice el bienaventurado san Agustin, de las cuales se saca, que para conocer y contemplar la gloria de Dios, ninguna cosa mas ayuda que el conocimiento de Jesucristo, que es verdadero hombre y verdadero Dios.

Pues cuanto á este punto es mucho de advertir el cuidado que nuestro santo Padre tuvo, que en la meditacion de la vida y de la muerte y resurreccion del Señor, estuviese atento el que medita á reconocer en cualquier de estos pasos, la divinidad que obraba secretamente. Para lo cual notarémos dos ó tres lugares que sirvan de ejemplo para reparar en otros semejantes. Primeramente, en el tercer preludio de la segunda semana descubre luego este intento, cuando dice: Demandar lo que quiero; será aquí demandar conocimiento interno del Señor, que por mí se ha hecho hombre para que mas le ame y siga. Y es de considerar, que no pide aquí para ahora la imitacion de Cristo nuestro señor ni otro afecto devoto ó propósito particular de alguna virtud, sino que pide conocimiento, y conocimiento interno,

Joan. 1. 2 August., tract. 2 in Joan.

que es propio de los que contemplan, estando cierto que al paso que creciere el conocimiento de este Señor, á ese crecerá el amor, y será mas fácil la imitacion.

Pero dirá alguno, ¿con qué medios se puede introducir el principiante al conocimiento interno de este Señor y de este misterio? Porque á un hombre acostumbrado á gobernarse por los sentidos, y á no concebir de las cosas mas de lo que ve por los ojos y toca con las manos, ¿por qué camino se le puede enderezar el pensamiento para conocer intimamente à Cristo nuestro señor y el fin de su venida al mundo, la grandeza de su persona y la importancia de la empresa que habia tomado á su cargo de la redencion del mundo? Y ¿cómo se podrá disponer el ánimo para la contemplacion de esta obra, de que estaba pendiente la esperanza de todos los hombres y de todos los siglos? No se puede negar, que hay algunas ocasiones que nos convencen para no dejar de creer, que lo que nuestro santo Padre parece que dijo acaso y sin reparar en ello, no lo dijo sin mucho acuerdo, y sin mucho estudio y consideracion. Porque despues de muy estudiado y pensado, no acertarémos nosotros á poner medios tan convenientes para el fin que se pretende.

El modo pues que nuestro santo Padre usa, es el siguiente : El primer preámbulo, dice, es traer la historia de la cosa que tengo de contemplar, que es aquí, como las Personas divinas miraban toda la planicie y redondez de todo el mundo lleno de hombres, y como viendo que todos descendian al infierno, se determina en la su eternidad, que la segunda Persona se haga hombre para salvar al género humano, y ast venida la plenitud de los tiempos enviando al ángel san Gabriel á Nuestra Señora etc. Y luego en el primer punto de este mismo ejercicio dice así : El primero es ver las personas, las unas y las otras, y primero las de la haz de la tierra en tanta diversidad, ast en trajes como en gestos, unos blancos y otros negros, unos en paz y otros en guerra, unos llorando y otros riendo, unos sanos y otros enfermos, unos naciendo y otros muriendo, etc. Segundo, ver y considerar las Personas divinas, como en el solio real o trono de la su divina Majestad, como miran toda la haz de la tierra, y todas las gentes en tanta ce-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 2. Semana, n. 14. <sup>2</sup> 2. Semans, n. 18, 19.

guedad, y como mueren y descienden al infierno, etc. Y en el segundo y tercer punto, en que se han de meditar las palabras y las obras, llena el mismo discurso de lo que hablaban y hacian todos los hombres sobre la redondez de la tierra, y de lo que hablaban y hacian las tres Personas divinas, decretando y obrando el misterio de la Encarnacion en las entrañas de la Vírgen, etc. Admirable pintura, y que en breves palabras encierra grandes misterios. Pues así como cuando nos dan en una pequeña tabla un mapa mundi en que están todas las provincias del mundo con sus distancias entre sí, y sus correspondencias á los círculos celestes; el que tiene alguna inteligencia de aquella facultad, sin quitar los ojos de ella, tiene que mirar muchos meses y muchos años; así es esta consideracion en que nuestro santo Padre dispuso el misterio de la Encarnacion; poniendo juntamente delante de los ojos todo el mundo con su variedad de provincias, diversidad de trajes y de lenguas, y las tres Personas divinas consultando sobre el remedio de él, en lo cual nos da materia de profunda y quieta contemplacion.

Y-porque hemos tocado en esta semejanza, debemos advertir para el intento de que vamos hablando, que los que son curiosos de conocer el sitio de las provincias y reinos, de los rios y de los mares, y de las islas y de las ciudades, y de saber la distancia que tienen entre sí, y las correspondencias con los puntos fijos y con los círculos del cielo, lo pueden estudiar de una de dos maneras, ó por libros que tratan de esta materia, ó por unas tablas que lo representan todo junto delante de los ojos. Y entre estas dos maneras hay esta diferencia, que los libros, dado caso que tengan muy profunda sabiduría, mas para estudiar por ellos es menester leer una hoja tras otra, y un capítulo tras otro, lo cual es muy semejante á los que discurren en la meditacion. Pero los que estudian por las tablas ó mapas, sin quitar los ojos de una parte, tienen que mirar mucho tiempo con admiracion, lo cual es mas semejante á los que contemplan. Pues ¿qué pudo pretender nuestro gran maestro en reducir á tan pocas palabras, tantos y tan grandes misterios, sino que los que meditan se vayan recogiendo á una vista sencilla y afectuosa admiracion, mirando juntamente la grandeza de la persona de Cristo nuestro señor, pues es la segunda de las divinas; la grandeza de la obra, pues fué dar remedio, no á una provincia, ó á un reino, sino al mundo entero y á todos los siglos; no de cualquier trabajo ó miseria, sino de condenacion eterna del infierno; y que para obra tan grande, y de persona tan grande, no se tomó menor acuerdo y consejo, que de las tres Personas divinas en el trono de su Majestad? Y si consideramos esto mismo en todas las obras y pasos particulares de la vida y muerte de Cristo nuestro señor, traerémos siempre delante una Persona divina, que por acuerdo de la santísima Trinidad está dando remedio á todo el mundo perdido. Y no repararémos solamente en aquello corporal y visible de la obra que se hace, sino pasarémos mas adelante á la Persona que lo hace, y por cuya voluntad lo hace, y con qué efecto y fruto lo hace, y á cuantas personas y tiempos alcanza el fruto de esta redencion. Pues el haber recogido el santo Padre todas estas maravillas y misterios en tan pocas palabras, y como si dijésemos en tan pequeña pintura, da ocasion y materia de mirarla con profunda atencion, casi sin discurso, con grande admiracion, con fervoroso afecto: que todas son calidades de la contemplacion en que se va disponiendo para contemplar el espíritu del que está meditando.

En la tercera y cuarta semana puso nuestro santo Padre mas expresamente la práctica de esto: conviene á saber, como en los pasos particulares de la vida y muerte de nuestro Salvador, hemos de levantar la consideracion á mirar la divinidad que secretamente obra. Porque en el quinto punto del ejercicio de la tercera semana dice así ¹: El quinto, considerar como la Divinidad se esconde, es á saber, como podria destruir á sus enemigos y no lo hace; y como deja padecer la sacratisima Humanidad tan crudeltsimamente. Y en el cuarto punto del ejercicio de la cuarta semana, dice así ²: El cuarto, considerar como la Divinidad que parecia esconderse en la Pasion, parece y se muestra ahora tan miraculosamente en la santísima Resurreccion por los verdaderos y santísimos efectos de ella. De todo lo cual se convence claramente, que nuestro santo padre Ignacio, no se contentó, como algunos han pensado, con enseñar lan solamente á los principiantes algunos modos provechosos de meditar, sino que deseó y pretendió guiarlos à lo mas

<sup>1 3.</sup> Semana, n. 8. 2 4. Semana, n. 5.

alto de la contemplacion y al secreto de la Divinidad, cuanto la divina gracia ayudase a cada uno, y él se ayudase con ella, y esto no por otra puerta, sino por la de la humanidad de Cristo nuestro señor, el cual dice de sí 4: Yo soy la puerta, el que por mí entrare, ese será salvo.

# CAPÍTULO VII.

QUE DESDE EL PRINCIPIO PRETENDE NUESTRO

SANTO PADRE IE DISPONIENDO AL EJERCITANTE EN EL MODO DEL

CONTEMPLAR.

No solamente nuestro santo Padre nos enseña á buscar á Dios en todas las cosas, y nos abre camino al conocimiento de la Divinidad, pero cuanto al modo nos va desde el principio instruvendo y ejercitando en atender á estos misterios con poco discurso, con mucho afecto, con vista sencilla, descansando y gozando de lo que se ha hallado con el discurso de la meditacion. Porque, como decíamos arriba, aunque la contemplacion tiene algo particular cuanto á la materia, pero mucho mas cuanto al modo; porque toda la materia de la meditacion lo puede ser tambien de la contemplacion, pero en diferente manera. Porque la meditacion busca, la contemplacion goza de lo que ha hallado la meditacion: la meditacion discurre, la contemplacion descansa en el fin y término de la carrera: la meditacion anda como preguntando á todas las cosas, para que la dén nuevas de la verdad, la contemplacion despues de hallada la mira simplicísimamente: la meditacion suele parar muchas veces en las criaturas y sacar algun provecho de su consideracion, pero la contemplacion en todas las criaturas busca á Dios, y en todas le halla y le mira.

Es la contemplacion muy semejante al modo que tienen de obrar Joan. 10.

los sentidos. Porque así como los ojos se deleitan con la luz y con la vista de los campos y de los cielos y estrellas, y los oidos con la música suave y acordada, y el gusto con los manjares delicados y sabrosos, y todo esto sin ningun trabajo ni discurso, sino gozando cada uno de su objeto que tiene presente; así tambien suele el entendimiento deleitarse con el conocimiento de algunas verdades, sin discurso ni trabajo, como si las viera, y suspenderse en algunos pasos ó historias, como si se hallara presente, y penetrar algunos misterios v saborearse en ellos, como si los gustara ó tocara con las manos. Esta experiencia tienen tambien los hombres mundanos en aquellas cosas que aman ó desean. Porque cuantas veces el avariento contempla en sus ganancias, y en sus venganzas el vengativo, y en sus pompas y vanidades el ambicioso; los cuales y cada uno de ellos se suelen quedar como extáticos y arrobados, pensando en lo que temen ó desean, como si ya lo vieran ó lo tocaran, sin ser menester otros discursos ni razones mas que sola su aprension para entristecerse ó alegrarse de aquello que imaginan.

Por aquí se descubre el intento que nuestro santo Padre tuvo cuando en todos los dias de los ejercicios, la última hora de oracion quiso que fuese la aplicacion de sentidos, ó como él dice, traer los cinco sentidos sobre la primera y segunda contemplacion. Porque clara cosa es que no habla de los cinco sentidos corporales, sino que habla del entendimiento, que ha de volver á las primeras meditaciociones sin discurso ni trabajo, sino con aquella facilidad y suavidad que obran los sentidos acerca de sus objetos cuando los tienen presentes. Sácase esto, lo primero, porque el mismo santo Padre los llama, no sentidos corporales, sino sentidos de la imaginacion, como lo dice en la cuarta contemplacion de la segunda semana por estas palabras: Despues de la oracion preparatoria y de los tres preámbulos, aprovecha el pasar de los cinco sentidos de la imaginacion, por la primera y segunda contemplacion, etc. Lo segundo se saca, porque las cosas á que el santo Padre dice que debemos atender con estos sentidos son altísimas, y que apenas las alcanza el entendimiento cuando está en profunda contemplacion. Porque en el tercer y cuarto punto de este ejercicio dice así: El tercero, oler y gustar con el olfato

Digitized by Google

y con el gusto, la infinita suavidad y dulzura de la divinidad del ánima y de sus virtudes, y de todo, segun fuere la persona que se contempla, etc. El cuarto, tocar con cl tacto, así como abrazar y besar los lugares donde las tales personas pisan y se sientan, siempre procurando de sacar provecho de ello. ¿Qué cosa es esta, sino ponernos delante la forma de una perfecta contemplacion, en la cual el alma levantada sobre sí misma y sobre los sentidos, siente las cosas espirituales como si las viera y overa, y toma sabor en ellas como si las gustara, y se conforta con ellas como si las oliera, y se abraza y besa los lugares que tiene ausentes como si los tocara? A este mismo modo de contemplacion convida el santo Padre en el primer punto del ejercicio del Nacimiento, donde dice así: Ver á Nuestra Señora, y á san José, y á la ancila, y al niño Jesus despues de ser nacido, haciéndome yo un pobrecito y esclavito indigno, mirándolos, contemplándolos y sirviéndolos en sus necesidades, como si presente me hallase, con todo acatamiento y reverencia posible etc. De donde es mucho de notar, que todas estas palabras denotan el modo de obrar de los sentidos, como es ver á Nuestra Señora: Mirándolos, contemplándolos, sirviéndolos. Porque este modo de orar, en que el espíritu se halla recogido v presente al misterio, no tiene necesidad de discursos, porque la misma luz de Dios, que le descubre el misterio para que esté presente á él, le descubre tambien todas las circunstancias que son poderosas para moverle los afectos, y rendirle á servir á este Señor con todo acatamiento y reverencia.

Este recogimiento y quietud le tienen mas de ordinario y como de asiento los varones perfectos, los cuales, así como tienen mas mortificadas las pasiones, así tambien quitadas estas nieblas que suelen oscurecer el entendimíento, gozan de mas clara y serena luz. Y así como están mas ejercitados en la meditacion de las verdades de la fe, y en el amor de las cosas celestiales; así tambien están mas dispuestos para penetrarlas con mayor facilidad, y para moverse súbitamente los afectos acerca de ellas. Porque ¿qué necesidad tiene una madre de hacer discursos, y buscar argumentos y razones para entristecerse cuando le traen la nueva de la mucrte de su hijo; ni para alegrarse si se la traen de alguna grande ganancia ó prosperidad?

Bien se ve que el conocimiento y el amor de las personas, es causa de que estos pensamientos se arraiguen en el corazon con gran presteza sin poder divertirse de ellos, y que estos afectos se apoderen del corazon con tanta fuerza, que apenas es posible desasir de ellos. Y esto mismo sucede á los varones perfectos y ejercitados en las cosas espirituales por el mucho conocimiento y amor que tienen de ellas. Pero ¿qué harémos con los principiantes, que con el poco uso y ejercicio tienen mas vivas las pasiones, y están mas distraidos por los sentidos, y así apenas despues de mucho trabajo alcanzan á divisar ó á sentir las cosas espirituales, cuanto menos podrán fijar los ojos en ellas para contemplarlas?

Aquí es mucho de considerar el arte y prudencia con que el santo Padre acude á esta flaqueza, y remedia esta necesidad de los que empiezan. Porque la primera vez que pone en práctica este modo de orar de los sentidos, es acerca de las penas del infierno, mirando los fuegos, y las ánimas como encarceladas en cuerpos de fuego, oyendo los ltantos, alaridos y blasfemias, oliendo el humo, piedra azufre, sentinas, y cosas podridas y hediondas, gustando cosas amargas, y las hieles del gusano de la conciencia, y tocando los fuegos que abrasan las ánimas; y como todas estas cosas son penas que se perciben con los sentidos, muy fácil es á los hombres, por muy materiales que sean y poco ejercitados en el recogimiento interior, aplicar la atencion á ellas como si las tuvieran presentes. Por eso quiso Dios á los hombres sensuales amenazarlos con penas sensibles, porque es lenguaje que ellos entienden, y aunque fueran unas bestias les habia de causar espanto y temor.

Despues de esto en las demás semanas en que se trata de la vida y muerte y resurreccion del Salvador, usó el santo Padre de otra industria, y fue que primero pone dos meditaciones, una á la media noche, y otra á la mañana, en que el ejercitante trabaja con su discurso para sacar alguna cosa de su provecho. Síguense dos repeticiones sobre los puntos en que ha tenido mayor sentimiento, y cada una de ellas con tres coloquios, en las cuales por fuerza ha de haber menos de discurso por ser sobre puntos ya meditados y sentidos, y mas de afecto por ser mas el tiempo que se gasta en los coloquios. Y

cuando ya el ejercitante está de esta manera mas actuado cuanto al discurso y cuanto al afecto en la materia particular de aquellas meditaciones, entonces se le da la hora postrera del dia para traer los cinco sentidos sobre ella. De esta manera, y estando así repartidas las horas, se ve como en cada uno de los dias de ejercicios está representado todo el discurso del camino espiritual. Porque las dos horas primeras de meditacion, es ejercicio propio de los que empiezan. Y las dos repeticiones corresponden á la segunda jornada de los que se aprovechan, los cuales de ordinario van repitiendo lo que ya tienen meditado, deseando fijar cada dia mas en su corazon los primeros sentimientos, y despertar con mas fervor sus afectos. Y la postrera hora, que es la aplicacion de los sentidos, representa el estado de los perfectos, que gozan con quietud de la presencia de Dios y de la suavidad de los misterios. Y así como estos, cuando llegan á este estado, cogen el fruto de los trabajos de toda la vida, así los demás en la postrera hora de oracion cogen el fruto de lo que han trabajado aquel dia. Mas porque no tienen uso ni ejercicio para perseverar en este modo de contemplar, han menester el dia siguiente empezar otra vez por sus meditaciones. De manera, que así como las aves cuando enseñan á volar sus hijuelos, no luego al principio les dejan dar el vuelo largo, porque será cierto caer en tierra, sino antes les señalan los trechos cortos, donde á menudo puedan descansar en los árboles y volverse à recoger brevemente à sus nidos, hasta que cobren fucrza en las alas, y puedan sustentarse por mas largo tiempo en ellas; así hizo nuestro santo Padre, que dándoles á los principiantes cada dia dos horas de meditacion, que es para ellos el modo mas acomodado de ejercitarse en las cosas espirituales, á la noche les da una hora de aplicacion de sentidos, que no es otra cosa sino debajo de un nombre conocido y una semejanza clara sacarlos á volar y enseñarlos á contemplar. Mas porque de este modo de orar hemos de tratar en su lugar mas de espacio, por ahora no dirémos mas, porque solamente hemos pretendido probar que nuestro santo Padre desde el principio de sus ejercicios pretende encaminar á su ejercitante á aquel modo mas alto de orar, que llamamos contemplacion.

Resta que digamos algo del amor, en el cual, como dijimos arriba,

consiste principalmente la union. Y para dar mas luz à este tratado, hemos de suponer dos cosas. La primera, que aunque en este ejercicio del amor y de la via unitiva son mas frecuentes las consolaciones divinas; pero este ejercicio no está dependiente de ellas, antes se puede andar esta última jornada como las demás, ora sea con muchas visitaciones espirituales, ora con menos. La segunda, que el amor consiste en obras y no en palabras, y han de ser obras de mutua correspondencia y comunicacion entre los que se aman. Probadas estas dos cosas señalarémos luego cinco pasos ó grados de la via unitiva, que consisten en obras, y no dependen forzosamente de la gracia de la devocion. Y en todo seguirémos la doctrina que nuestro santo Padre enseña en el ejercicio del amor de Dios, que está al fin de la cuarta semana.

## CAPÍTULO VIII.

QUE BN LA VIA UNITIVA HAY MAYORES Y MAS
FRECUENTES CONSOLACIONES QUE EN LAS DEMAS JORNADAS DEL
CAMINO ESPIRITUAL.

No se puede dudar sino que los deleites espirituales son mas vivos y mas poderosos y eficaces que los sensuales, los cuales son torpes y vanos; pero los espirituales son puros, engendrados de las virtudes é infundidos de Dios en los corazones limpios. Aquellos son comunes á las bestias, estos son propios de las criaturas racionales: en aquellos la rudeza de los sentidos, la bajeza del apetito sensitivo, la vileza y la inconstancia de las cosas que nos causan el deleite, y la brevedad del tiempo que duran; todo esto muestra claramente el poco valor que tienen. Y por el contrario, la perfeccion de las potencias del ánima, la excelencia del objeto, que no es menos que el mismo Dios, fuente de todos los deleites, muestra que aunque en esta vida se dan con tasa,

pero ellos son tales que una vez gustados arrebatan las almas tras sí, y las arrancan de los deleites y gustos de la tierra, y las hacen correr al olor de estos preciosos ungüentos.

De estos deleites está muy acompañado el camino espiritual, mas ó menos, segun la disposicion de la divina voluntad. Pero si miramos lo que suele suceder de ordinario, los principios de este camino son ásperos y dificultosos por la mala disposicion de los que empiezan, pero por su mayor necesidad suelen ser mas socorridos de la divina misericordia. La segunda jornada de los proficientes suele tener de suyo mayores dificultades y peleas; en el fin de la jornada se suele gozar mas de asiento de la quietud y de las consolaciones divinas.

Primeramente suele ser este camino en sus principios áspero y dificultoso, no porque en la verdad lo sea en sí mismo, sino porque el hombre acostumbrado á dejarse llevar de todos sus gustos y antojos, siente tristeza en dejar los deleites conocidos, y negar á su apetito lo que desea. Y por eso dijo nuestro Salvador 1: ¡Oh, qué angosta es la puerta, y qué estrecho es el camino que lleva á la vida! No porque sea en sí mismo estrecho el camino, por el cual han corrido y corren tantos con seguridad y con alegría; sino porque respecto de la anchura del que camina, la puerta se hace angosta y el camino estrecho. Como una pretina es estrecha respecto de un hombre grueso y que lleva mucha ropa, que para otro mas cenceño y menos árropado será ancha: estos deben hacer lo que el mismo Señor les aconseja cuando dice 2: Porfiad y haceos fuerza para entrar por la puerta angosta. Porque persuadidos que la dificultad nace de su mala disposicion, deben tomar ánimo para hacerse violencia y ceñir sus demasías, y ajustarlas con la razon. Y de esta manera vencidas las malas costumbres con otras mejores, y borrada la memoria de los deleites sensuales, el camino de la virtud (siendo como es tan conforme á la naturaleza del hombre) se hace fácil, v el yugo de Dios parece suave y su carga lijera \*. Y ayuda mucho para esto el socorro de la divina misericordia, que atendiendo á la necesidad de los que empiezan, les hace sombra en el mayor ardor de sus tentaciones, y les ayuda en sus peleas, y les da la mano en sus caidas, y les provee con liberalidad

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mat. 7. <sup>2</sup> Luc. 18. <sup>3</sup> Mat. 11.

de consolaciones espirituales. Estas consolaciones da Dios á los principiantes, para socorrer á su flaqueza, para destetarlos de los deleites del mundo, para que entren alentados y alegres en la pelea de los vicios, para que tengan alguna experiencia del premio porque trabajan, y para que tomen algun sabor de la bienaventuranza que esperan: y finalmente, cuando niños se les da en leche el sustento que les ha de costar despues su trabajo y sudor.

En la segunda jornada, y á los que van en medio de la pelea, suele Dios nuestro señor esconderles esta luz y favor de la devocion y consolacion sensible, no dejando por eso de sustentar al alma con esperanza de la victoria, y ayudarla con un socorro secreto y escondido para que no desfallezca; pero entre tanto privala de aquel consuelo y devocion sensible; y esto suele ser por muchas causas. La primera, para castigar su tibieza y descuido en los ejercicios espirituales. La segunda, para probar su fidelidad y su diligencia, y desviarla y purificarla de su propio interés. La tercera, para conservar su humildad, que son las tres causas que pone nuestro santo Padre en la regla nona de las primeras de discrecion, haciendo mucha fuerza en la tercera. Porque como es propio de Dios nuestro señor resistir á los soberbios y dar su gracia á los humildes, cuanto deseo tiene de darnos su gracia, tanto cuidado tiene de conservarnos en humildad; y así nos priva muchas veces de su consolacion para volverla con mas abundancia. A esta causa se reduce la que pone el glorioso san Diadoco 1: Que por eso nos priva Dios de la gracia de la devocion, porque con la continuacion de las divinas consolaciones, no pensemos haber llegado va al fin de la jornada, sino que creamos que no somos nada ni hemos hecho nada aunque nos ejercitemos en todas las otras virtudes mientras no hemos alcanzado la caridad perfecta confirmada por modo de hábito, como la suelen tener los varones perfectos. Y por cualquiera de estas causas que falten las consolaciones divinas, se viene á hacer este estado accidentalmente mas dificultoso que el de los que empiezan.

Pero cuando la caridad llega á conseguir su perfeccion, de manera que arroja fuera el temor, entonces las divinas consolaciones suelen 'San Diado, c. 90.

ser tantas y tan grandes y tan de asiento, que parece que ya son como connaturales á aquel estado. Porque primeramente la buena conciencia es el fundamento de toda consolacion sólida, y la que da principio á la gloria que se puede participar en esta vida. Despues de esto, el tener las pasiones mortificadas y ajustadas con la razon, hace no solamente fácil, sino gustoso el ejercicio de las virtudes, v quita la violencia que por esta causa suelen sentir en él los principiantes, y causa el gozo y la paz, que es fruto del Espíritu santo, y la alegría de la salud, que es principio de la vida eterna. Porque así como la salud corporal, cuando los humores están templados y reducidos á cierto punto conveniente al sér y vida del cuerpo, causa en el mismo cuerpo cierta alegría y buena disposicion, que da sabor á todos los gustos, con que se llevan bien todos los trabajos; y por el contrario, la enfermedad causa cierto disgusto y tristeza que no se suple con ningun regalo: lo mismo es en el espíritu, que la salud que nace de la conciencia libre de culpas, y de la templanza de los deseos y mortificacion de las pasiones, causa una alegría y fortaleza interior que con ella se puede llevar bien el peso de cualesquiera tribulaciones; y si esta falla, ni bastan todos los entretenimientos del mundo á mitigar el dolor de la mala conciencia, ni las consolaciones espirituales con que socorre Dios nuestro señor á los principios á los que pelean. Que aunque son como un refresco del corazon fatigado, y como unas treguas de la guerra interior, pero no bastan á pacificar del todo el alma, y quitarle la amargura y mala disposicion que causan los movimientos desordenados que nacen de las pasiones y de las malas costumbres.

De lo dicho se saca la diferencia que va de las consolaciones de los que empiezan, á las de los perfectos. Porque los que empiezan me parece que son como los que están puestos en cura de alguna grave dolencia, que aunque no caminan á la muerte, sino á la salud, pero mientras no la alcanzan padecen juntamente los dolores de la enfermedad y las molestias de las medicinas, y no basta para dejar de sentir lo uno y lo otro, la cama blanda, ni la comida regalada, ni otros ningunos regalos con que solemos aliviar y entretener los enfermos; de esta misma manera son los que empiezan mientras están puestos

en cura de sus dolenciais espirituales. Porque aunque Dios nuestro señor suele acudirles con el regalo y consolacion espiritual, no por eso dejan de sentir el desórden de sus pasiones, el combate de sus tentaciones y el trabajo de la mortificacion y de la penitencia. Y así les sucede estar muchas veces por una parte consolados, por otra afligidos, por una parte animados, por otra temerosos, gozando por una parte de sentimientos de gloria, y padeciendo por otra pensamientos de infierno, hasta que habiendo alcanzado perfecta salud, cesa el trabajo de la enfermedad y de la medicina. El bienaventurado san Diadoco ' declaró esto mismo con otra comparacion. Así como si alguno en el rigor del invierno se pusiese por la mañana en un campo descubierto vuelto al oriente, sentiria algun calor en donde le da el sol, quedándose las demás partes frias; de la misma manera sucede á los que están en los principios del camino espiritual, que conciben en parte el calor de la divina gracia; y así empieza luego el alma á brotar frutos de pensamientos espirituales y devotos, como quiera que por otra parte el corazon se queda con el sabor é inclinacion de la carne. Porque la luz de la divina gracia, aun no ha llegado á penetrar todo lo íntimo del corazon, como decíamos de aquel hombre, que juntamente tiene calor y tiene frio. Esto dice dicho Santo.

Pero si este sol de la divina gracia viene à poseer el corazon y dar de lleno sobre la cabeza, ¿qué resplandores causará en el entendimiento, y qué afectos y ardores en la voluntad? Este es el estado de los perfectos, cuando purificados de los pecados, y vencidas las batallas de las pasiones, y andadas las jornadas largas de las virtudes, vienen finalmente à llegar à la union con Dios nuestro señor, que se hace por contemplacion y por amor. Y si la vista se alegra con la luz, y el oido se deleita con la música, y el gusto se regala con el sabor, y cada sentido siente deleite con la presencia de su objeto, cuando es conveniente para él; ¿qué sentirá el alma unida con Dios, que es la fuente que nunca se agota de los deleites eternos? De aquí nacen aquellos afectos tan singulares y maravillosos, que vemos, oimos y leemos de los que han llegado à este estado de union, como son el claro y sencillo conocimiento de la verdad, el silencio, la quietud, el sueño

<sup>1</sup> S. Diado., c. 88.

espiritual, las hablas interiores de Dios, los raptos, éxtasis, enagenaciones de sentidos, apariciones y visiones, y secretas inteligencias de los secretos celestiales, que no es permitido al hombre decirlos. Todas las cuales cosas, cuanto menos las experimentamos, tanto mas las debemos reverenciar, creyendo de la divina bondad y del fervor con que los santos se disponian, que les comunicaba y comunica el Señor aquellos regalos que nosotros por nuestra tibieza no merecemos. Pues ¿ quién podrá dudar de la abundancia y grandeza de las consolaciones espirituales de que gozan los que han llegado á este estado? Cuando, como decia el santo Job 1, tienen un baño de manteca á los piés, y la luz de Dios les luce sobre la cabeza, cuando han cesado todas las causas que suele haber para que Dios nuestro señor retire los rayos de su luz y se seque la fuente de la devocion, y se han hecho, . como connaturales las causas de la alegría y consolacion espiritual. Porque, como hemos dicho, la causa de quitarnos Dios nuestro senor la gracia de la devocion despues de haber tenido alguna experiencia de ella, es para humillar el espíritu, y causar dolor y escarmiento, y para que la busquemos con mayor diligencia, y la conservemos con mayor humildad. De este mismo artificio suelen usar las madres con sus hijos pequeñuelos, cuando no se acomodan como deben y toman el pecho importunamente y desaprovechan la leche; porque los arrojan de sí, para que con este desvío y espantados de algunas figuras feas, se vuelvan llorando y llenos de miedo á los brazos de sus madres corregidos y escarmentados. Esto mismo hace Nuestro Señor con los principiantes, cuando ve que de la gracia de la devocion toman ocasion de vanidad ó de tibieza, y que en sus ejercicios espirituales buscan mas su consuelo que el servicio divino, porque entonces les quita por algun tiempo la gracia de la devocion, y el espíritu malo se ayuda de esta ocasion para tentarlos, v Dios nues tro señor parece que se les esconde, no para desampararlos, sino para corregirlos, hasta que con estas breves ausencias y frecuentes consolaciones, se vienen á criar y crecer en varones perfectos. Pero cuando han llegado á este estado, así como por la mayor parte cesan aquellas imperfecciones y descuidos, así tambien faltan las causas de es-1 Job. 29.

tas sequedades y desvíos, y la caridad perfecta obra gozo y paz y union con Dios, de la cual resultan las consolaciones espirituales, que como dijo nuestro santo Padre ': Son las mociones interiores, con las cuales viene el ánima á inflamarse en amor de su Criador y Señor; y consequenter ninguna cosa criada sobre la haz de la tierra puede amar en st. sino en el Criador de todas ellas. Demás de esto todas las virtudes tienen contínuos aumentos y especialmente la fe; esperanza y caridad. con que cada dia se va haciendo mas robusta la salud espiritual del ánima. Y aunque es verdad que en este estado no faltan cruces que llevar; pero sucede lo que en los hombres que tienen fuerzas y salud, que la alegría y el aliento está en lo mas íntimo, y los trabajos caen como por defuera; como quiera que en los enfermos sea al contrario, que todos los regalos se quedan por defuera y la tristeza y mala disposicion está en lo de dentro. Y aunque las cruces de los perfectos suelen tambien asligirlos en lo interior, pero mucho mas interior está siempre la alegría y fuerza que los sustenta, y así de ordinario les acompaña ': La leticia interna que llama y atrae á las cosas celestiales, y á la propia salud de su ánima, quietándola y pacificándola en su Criador y Señor. Y estas son las cosas en que nuestro santo padre Ignacio dijo que consistia la consolacion espiritual. Quede pues por lo dicho probado, que los varones perfectos que están en la via unitiva tienen grandes y frecuentes, y casi contínuas consolaciones espirituales.

2 Id.

<sup>1</sup> Reg. 3.4 de los primeras de discr.

### CAPÍTULO IX.

QUE TAMBIEN LA VIA UNITIVA SE PUEDE ANDAR SIN
CONSOLACIONES.

Y aunque todo lo dicho es verdad, no lo es menos lo que arriba tenemos declarado y probado, que el camino de la perfeccion no consiste en actual devocion y consolacion, sino que esencialmente es diferente de ella, y actualmente se halla muchas veces sin ella, no solo en los principios y en los medios, sino tambien en los fines. Y así como en las dos primeras jornadas ha sido necesario señalar algunos pasos que se puedan andar sin la gracia de la devocion actual, aunque con mas facilidad y deleite cuando somos favorecidos de ella, lo mismo es fuerza hacer en esta última jornada de la via unitiva. Y es de suma importancia, así para los que se ejercitan, como para los maestros que los guian, no confundir el ejercicio de la perfeccion con la gracia de la devocion. En todas las cosas es diferente la obra y la defectacion que se sigue de ella, aunque la naturaleza puso la delectacion para facilitar la obra. Mucho ayuda el gusto para el comer, y gran dificultad es comer con hastio; pero no se sustenta el hombre del gusto, sino del comer, de manera que cuando hay hastío, es menester comer sin gusto. Así que mucho ayuda la gracia de la consolacion para caminar á la perfeccion; pero una cosa es el ejercicio de la perfeccion, y otra la consolacion que la ayuda y acompaña. De santa Maria Egipcíaca se cuenta que pasó diez y siete años contínuos de tentaciones, y de otros muchos santos que pasaron muchos años de sequedad. ¿ Quién creerá que en todo este tiempo no se aprovecharon ni llegaron á la perfeccion? y si llegaron á ella, con mas perfeccion ejercitaron las virtudes al medio que al principio, y con mayor perfeccion al fin que al principio y al medio. Luego necesario es decir, que hay algun progreso y aprovechamiento en las virtudes, que no consiste en la devocion. Cosa cierta es, y la experiencia lo en-

seña y arriba lo decíamos, que unos son tentados y padecen sequedades al principio de su conversion, otros al medio, otros al fin. ¿Quién dirá que al que le faltó la luz y la consolacion al fin, se volvió á ser principiante en la virtud, y que en faltándole la dulzura de la contemplacion, le faltaron los ejercicios y se le cerró el camino de la perfeccion? El glorioso apóstol san Pablo fué arrebatado al tercer cielo ', v vió v gozó lo que no se puede decir, v despues fué tentado v atribulado hasta tener tedio de la vida. Job se queja " de que le ha faltado aquel tiempo en que resplandecia la luz de Dios sobre su cabeza, y se lavaba los piés con manteca, que todo significa la grosura y abundancia de devocion de que estaba llena su alma. ¿ Quién viera los actos de paciencia y de caridad que ejercitaban los santos en este liempo, para ver si eran de principiantes ó de perfectos? ¿Qué diré de Cristo nuestro señor que fué desamparado de esta consolacion en la parte inferior de su alma en el huerto y en la cruz? ¿ Quién dirá que fueron actos de mas perfecta virtud los del monte Tabor que los del monte Calvario? Finalmente, nuestro Salvador nos exhorta 3, que seamos perfectos á semejanza de la perfeccion de nuestro Padre celestial, à la cual, así como es imposible llegar, así es necesario tener siempre donde andar adelante en la imitacion de ella: y por otra parte la gracia de la devocion se va v se viene, y la da Dios y la quita en cualquier estado que el hombre se halla, como es su beneplácito y voluntad, y no está en nuestra mano ni el tenerla, ni el detenerla. Pues si no podemos tener siempre la devocion, y siempre debemos caminar á la perfeccion, síguese que estas dos cosas son diferentes y que ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos, debemos andar siempre adelante en la via del divino servicio.

Esta doctrina es de suma importancia para las almas que se ejercitan, y no se debe hacer pesado repetirla otra vez para los que han llegado al estado de los perfectos, como la practicamos arriba para los proficientes. Porque cuanto mas frecuentes y familiares son para los perfectos las consolaciones dívinas, tanto deben estar mas advertidos para no arrimarse demasiadamente á ellas, y tanto deben estar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II Cor. 2. <sup>2</sup> Job. 29. <sup>3</sup> Mat. 5.

mas instruidos para saber caminar adelante sin ellas. Porque como no esté en nuestra mano el tenerlas, una de las principales enseñanzas es saber como se han de ejercitar de su parte cuando faltan para no perder tiempo; porque el estar consolado no es cosa que se aprende, sino que se recibe, ni es cosa que se enseña, sino que libremente se dá. Quien piensa que lo tiene por su buena industria, ó disposicion, ó diligencia, ya tiene causa para que Dios se la quite, y los que están en este engaño de pensar que en esto consiste su aprovechamiento y perfeccion, son muchos los inconvenientes que de aquí les resultan: Porque de aquí nace arrimarse demasiado á este afecto, y fiarse de él mas de lo que conviene, y desearle con mucha ansia y apresuramiento, y graduar por él su propio aprovechamiento, y despreciar a los que carecen de esta gracia, y ser muy duros en su propio parecer, y poco sujetos al parecer ajeno, y afectar sentimientos nuevos y singulares, que están muy sujetos á engaños é ilusiones: y lo que cada dia experimentamos en faltándoles esta consolacion y devocion, se cortan y desmayan sin saber dar un paso adelante, argumento de lo mucho que estaban asidos á estas consolaciones, y que no conocian otro ejercicio, ni otro espíritu ni perfeccion fuera de ellas.

Y no es menos necesaria esta doctrina para los maestros espirituales, que han de enseñar y examinar y juzgar del aprovechamiento de
los otros. Porque comun sentimiento es de los que tratan estas materias, que las consolaciones y favores divinos, no son la regla por
donde se ha de medir el aprovechamiento de cada uno, sino antes al
contrario, el aprovechamiento de cada uno es la regla para juzgar de
sus consolaciones, si son verdaderas, sólidas y provechosas. De lo
cual se concluye, que el aprovechamiento sólido en espíritu tiene otros
fundamentos en que estriba, otros nortes por donde se gobierna, y
otras reglas por donde se juzga, las cuales permanecen y quedan en
pié en medio de las tentaciones y sequedades. Y de aquí es, que el
maestro espiritual, que es el jnez de esta causa, y el piloto de esta
navegacion, y el arquitecto de este edificio, es necesario que tenga
siempre delante de los ojos las leyes por donde ha de juzgar, y la
carta de marear y la aguja, no fiándose del viento favorable, que

Digitized by Google

presto sin sentir se puede mudar en contrario; y que traiga en las manos la planta de su edificio, y la regla y nivel. Quiero decir, que en las mismas almas que son favorecidas de Dios nuestro señor, haga distincion entre los favores y las virtudes: que pues ha de reglar lo uno por lo otro, menester es que conozca distincion entre lo uno y lo otro. Y sin querer manosear mucho los favores de Dios nuestro senor, ni ser mas curioso de lo que conviene en saber les secrelos que pasan à solas con el alma, él esté como buen piloto cosido con el timon, y los ojos puestos en la aguja, dejando entretanto al que tiene á su cargo navegar con el viento favorable de la consolacion; pero alento por otra parte á que no dé en alguna roca ó en algun bajío, y que esté prevenido para no perderse en tiempo de tempestad. Porque si al padre espiritual le toca tambien este engaño de estimar en mas la consolacion que la mortificacion, y los sentimientos mas que las virtudes, el daño que de aquí se sigue es mayor de lo que á primera faz se puede creer. Porque los tales no saben hablar sino de consolaciones, de gustos interiores, de inteligencias y sentimientos particulares, de elevaciones y visiones y cosas semejantes. Esto alaban, esto oven de buena gana, de esto se admiran, en esto son abundantes de doctrina, y con quien les trae esta mercadería se detienen de buena gana largas horas. Los que no alcanzan esto, y están afligidos y sienten fatiga con el peso de su cruz, estos son los tentados, los imperfectos, los que no se ayudan, estos los que cansan y con quien se gasta el tiempo sin provecho. Para estos falta la enseñanza y los medios, y no hay qué decirles, ni cómo ayudarlos: y lo que peor es, que aunque se les predique la paciencia, y se les diga que aquel estado es bueno, y en que pueden mucho adelantarse, apenas lo creen, porque ven el diferente aliento con que habla el padre espiritual en la una materia y en la otra. ¿Qué se puede esperar de aquí, sino que estos, o desmayen por falla de aliento, o se pierdan por falla de guia y de maestro, ó que finjan los sentimientos que no tienen, y aprendan por lo menos los vocablos para hablar en aquella gerigonza de que gusta su padre espiritual? No pretendo derogar en esto á los que alcanzan la gracia de la verdadera contemplacion; pero afirmo el punto de que se va tratando, que al maestro espiritual le importa sumamente tener conocido el camino de la perfeccion y los ejercicios con que se alcanza, sin tener respeto á las consolaciones espirituales, ora sea con muchas, ora con menos, porque esto para los que no las tienen es necesario, y para los que las tienen no es poco provechoso.

Para cumplimiento de este capítulo se debe advertir, que así como es engaño arrimarse con demasía á la gracia de la devocion, v no saber dar paso adelante sin ella; así tambien es engaño, y muy perjudicial, despreciar esta misma devocion y tenerla en poco, á título de que no consiste en ella el aprovechamiento del espíritu. Este es el achaque que toman los tibios y perezosos para no trabajar en su mortificacion y en la guarda de sus sentidos, y disponerse con diligencia à recibir la luz celestial; y por esta causa no solamente vienen à tener en poco las consolaciones divinas, valiéndose de esta doctrina que no consiste en ellas la perfeccion, mas aun pasan mas adelante, y todo lo que oyen decir de estas visitaciones y favores de Dios lo tienen por poco menos que mentira, ó por ilusion é hipocresía; y de á donde habian de sacar servor para insistir en los ejercicios espirituales de la oracion y meditacion, y en las verdaderas virtudes y sólidas, aun en el tiempo que les falta la consolacion, sacan por el contrario argumentos de tibieza, huyendo del trabajo que trae consigo el ejercicio interior, y dejándose llevar del derramamiento y libertad de los sentidos. Muy al contrario de esto siente y enseña nuestro santo Padre, el cual en la tercera parte dice así': Todos dén á las cosas espirituales tiempo, y procuren la devocion, cuanto la divina gracia les comunicare. Y lo que se procura, es cierto que se desea, que se estima, que no se desprecia ni se tiene en poco, v que finalmente se alcanza, porque oye Dios los deseos de los pobres, y está atento á cumplir aquello á que se inclina su corazon 2. Y con qué medios se ha de procurar la devocion, lo enseña el mismo Santo en la sexta regla de las primeras de discrecion por estas palabras: La sexta, dado que en la desolacion no debemos mudar los primeros propósitos, mucho aprovecha el intenso mudarse contra la misma desolacion. Así como es en instar mas en la oracion, meditacion, en mucho examinar, y en alargarnos en algun modo conveniente de hacer penitencia. Quien pide con esta instan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3 p. c. 1, § 20.

<sup>2</sup> Ps. 10.

cia no puede dejar de recibir, quien busca con esta solicitud no puede dejar de hallar, quen llama con esta perseverancia, finalmente le abrirán. Y es cierto, que los que han experimentado la suavidad de la divina consolacion, y la grande ayuda que tienen en ella para correr por el camino de la perfeccion, que cuando les falta este socorro se dan por desterrados y desfavorecidos, y desechados de la presencia de su Dios. Y no hay cortesano tan ambicioso, ni que haga tantas diligencias para volver á la gracia y á la presencia de su rey, como hacen ellos por sentir otra vez á su Dios favorable, y dicen con el Profeta!: Contigo habla mi corazon, y te dice: Tu rostro he buscado, y tu rostro buscaré, no me vuelvas, Señor, el rostro, ní te apartes de mí, ni me deseches de tí.

Y si alguno dijere como se componen estas cosas entre sí, porque por una parte decimos, que el varon perfecto no ha de estar tan arrimado á la gracia de la devocion y de la divina consolacion, que no sepa caminar entre sequedades y remar contra el viento en razon de andar siempre adelante en la via del divino servicio; y por otra parte, que cuando le faltare la luz celestial y el consuelo de la devocion ha de ser diligente en buscarla, y no descansar hasta hallarla; y lo que mas es, que cuando ha llegado á este estado son tantas y tan frecuentes, que casi son contínuas las consolaciones espirituales que tiene: pues ¿cómo puede ser esto, que siempre estén consolados, y que muchas veces estén desconsolados? ¿ que de ordinario tengan devocion, y que muchas veces padezcan sequedades? ¿ que la luz y gusto espiritual se les haya hecho como connatural, y que no deban arrimarse demasiado á este afecto? ¿ que no se han de arrimar con demasía á este afecto, y que cuando les falta le han de buscar con toda diligencia y solicitud? Estas cosas parecen contrarias, pero en la verdad no lo son. Porque el varon que está bien ejercitado en el espíritu, ni ha de estar tan arrimado á este sentimiento dulce de la devocion, que cuando le falte no se quede en pié, ni ha de ser tan flaco en el amor de Dios, que con estas ausencias se olvide, ni tan vivo en el amor de sí mismo, que busque su consolacion con demasiada ansia, ni tan interesal, que no esté determinado de servir á Dios de balde y

Digilized by Google

sin esta paga de consolaciones presentes, ni tan desconfiado que no se ponga en las manos de Dios, y se ofrezca á cualesquiera desconsuelos y desamparos. Y esta misma ansia de buscar á Dios cuando se ausenta, y esta fidelidad de servirle cuando nos parece que está ausente, y esta pureza de intencion para no buscar nuestro interés; todo esto da firmeza al corazon y confianza de que está Dios muy cerca, cuando nos parece que está mas lejos, y que cuanto mas á dentro está la noche, tanto está mas cerca de amanecer el dia. Y por eso dijimos que el varon mortificado y perfecto, nunca estátan desamparado ven tan profunda oscuridad, que en lo secreto de su corazon no le quede algun rayo de luz para conocer á Dios y descansar con seguridad en su voluntad, dejándose gobernar confiadamente de su providencia, de que resulta la leticia interna que nuestro santo Padre dice, que quieta y pacifica al alma en su Criador y Señor. Y de esto poquito de luz y de confianza que queda como escondido en lo mas íntimo del espíritu, avivado despues con la consideracion y favorecido de la divina gracia, vienen à resultar varios sentimientos y consolaciones divinas que se derraman y estienden por las potencias del ánima con admirables luces que reverberan en el entendimiento, y extraordinarios afectos y ardores de la voluntad. Y de aquí es, que á estos tales nunca se les apaga el fuego tan del todo, que no les quede como una brasa envuelta en la ceniza para volver á encender el dia signiente. Y así como el cuerpo sano no puede dejar de sentir gusto en lo que come, y deleite en las operaciones convenientes de los demás sentidos; así el espíritu sano apenas puede dejar de sentir gusto v satisfaccion en las operaciones de sus potencias, y particularmente en el ejercicio de las virtudes teologales, que se ocupan derechamente acerca de Dios.

Y por ventura por esa causa nuestro santo Padre no dijo que se habia de insistir en las virtudes y procurar de caminar siempre adelante, ora sea con visitaciones espirituales, ora sin ellas, sino dijo: Ahora sea con muchas visitaciones espirituales, ahora con menos, dando á entender que á los fervorosos que perseveran en los ejercicios espirituales y pelean contra las tentaciones, é insisten en las verdaderas

<sup>1 3,</sup> p. c. 1, § 10.

y sólidas virtudes, principalmente despues de vencidas estas batallas, cuando van á lo último de esta jornada y mas vecinos à su último fin, muchas ó pocas, mas ó menos, nunca les faltan del todo algunas consolaciones y visitaciones espirituales. Pero los tibios que por su negligencia no se disponen á procurar la devocion, y por eso la tienen en poco, viven en una noche profunda, en una frialdad que los penetra lo mas interior del espíritu, derramados por los sentidos, entregados del todo á las consolaciones exteriores, condenados á un destierro preciso de la presencia de Dios, en tinieblas perdurables y sequedades eternas.

## CAPÍTULO X.

QUE EL AMOR CONSISTE EN OBRAS Y NO EN PALABRAS.

Esta es la segunda cosa que arriba propusimos. Porque si la perfeccion de la caridad no consiste en las consolaciones divinas, como hemos probado, resta saber en qué consiste, y á esto respondemos, que el verdadero amor consiste en las obras y no en palabras. Esta doctrina nos enseñó nuestro santo Padre antes del ejercicio del amor de Dios cuando dijo!: Primero conviene advertir en dos cosas, la primera que el amor se debe poner mas en obras que en las palabras: la segunda, el amor consiste en comunicacion de las dos portes, es á saber, en dar y comunicar el amante al amado lo que tiene, ó de lo que tiene ó puede, y así, por el contrario, el amado al amante. De manera, que si el uno tiene ciencia, dar al que no la tiene, si honra, si riquezas, y ast el otro al otro. Hasta aquí son palabras de nuestro santo Padre, en las cuales se contiene el principio y fundamento de la union con Dios, digo de aquella union que es sólida y verdadera, y segura de engaños y de ilusiones.

Para cuyo entendimiento es bien traer á la memoria lo que nota-1 4.º Semana, n. 15. mos en el capítulo séptimo del segundo libro, acerca del método que nuestro santo Padre guarda en estos ejercicios. Porque á la entrada de la primera semana pone un principio y fundamento antes de todas las meditaciones y fuera del número de ellas, en el cual se proponen dos verdades, y se han de hacer dos propósitos en que se fundan todos los ejercicios de los principiantes, que pertenecen á la via purgativa; y así mismo á la entrada de la segunda semana se pone otra meditacion del llamamiento del rey temporal, que está antes de las otras meditaciones y fuera del número de ellas, en que se contienen otras dos verdades, y se deben hacer otros dos propósitos, que son fundamento de los ejercicios de los proficientes, que pertenecen á la via iluminativa, como allí lo declaramos. Y consiguientemente antes del ejercicio del amor de Dios nuestro señor, propone el santo Padre otras dos verdades, para que conforme á ellas se hagan otros dos propósitos, que son el fundamento de los ejercicios de los perfectos, que pertenecen á la via unitiva: de manera, que lo que se fabrica sin este fundamento se puede temer que va sobre falso, y está su jeto á engaños é ilusiones.

La primera verdad es, que el amor se debe poner mas en obras que en palabras, la cual está tomada del comun proverbio que dice, obras son amores, que no buenas razones; y de lo que dice el Apóstol san Juan ': Hijuelos mios, no nos amemos de palabra, y con sola la lengua, sino con obras y con verdad. Y este es el primer propósito que han de hacer los que tratan de amor, de no contentarse con regalos amorosos, ni con cumplimientos fingidos y vanos, sino con el cumplimiento de la divina voluntad, y obediencia de sus mandamientos, conforme á lo que dijo el Salvador 2: Si me amais guardad mis mandamientos, y el que guarda mis mandamientos, ese es el que me ama de verdad. La segunda verdad es, que el amor consiste en la comunicacion de los bienes que tienen los que se aman. De manera que ninguno se persuada que el amor le ha de salir de valde, sino que ha de ser á costa, si fuere menester, de todos sus bienes. Y en esto se ha de fundar el segundo propósito, en que se ha de resolver cada uno á perder de su honra y de su hacienda, y

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Joan. 3, 18. <sup>2</sup> Joan. 14, 15, 21.

de su comodidad y regalo siempre que fuere menester para el bien del amado. Y la razon de esto es, porque como quiera que amar a otro, no sea mas que quererle bien; esta voluntad es algunas veces tan perfecta y robusta, que el bien que le quiere, se le procura y se le da, cuanto le es posible, aunque sea privándose de él. Otras veces la voluntad es flaca, que no llega á hacer por la obra el bien que quiere, ó es fingida, que lo que muestra con palabras de cumplimiento en la boca, no lo tiene de verdad en el corazon. Y á estas dos cabezas reducimos el amor que no tiene mas que palabras, porque este tal amor ó es flaco, ó es fingido, y por eso por ventura dijo el Apóstol, que no nos amemos con la lengua, síno con la obra y con la verdad, porque si el amor es con la obra no será flaco, y si es con verdad, no será fingido.

Y empezando por esto segundo, el amor para con Dios nuestro señor se puede llamar fingido y de solas palabras en dos maneras. La primera, cuando se reduce todo á ceremonias exteriores de reverencia, de adoracion, de algunas oraciones vocales, y algunas otras obras exteriores, que aunque en sí mismas sean buenas, cuando faltan las obras, esto es, el cumplimiento de los mandamientos de Dios nuestro señor, el cual es como el contraste y la piedra de toque para reconocer la fineza del amor, todo lo demás se juzga por palabras v por un puro cumplimiento. De este sentimiento se halla mucho y muy frecuentemente en la sagrada Escritura, y particularmente en los libros de los Profetas, en condenacion de la hipocresía y fingimiento del pueblo judáico. Y en el Evangelio nuestro Salvador reprendió sobre lo mismo á los judíos con las palabras de Isaías 1: Este pueblo con la boca me honra, y su corazon anda muy lejos de mí. Y en otra parte ': No todos los que me dicen Señor, Señor, entrarán en el reino de los cielos, sino el que hace la voluntad de mi Padre que está en los cielos, ese es el que ha de entrar en el reino de los cielos. Y por san Lucas dice 3: ¿ Para qué me llamais Señor, Señor, y no haceis lo que os digo? Donde se ve, v en otros lugares semejantes, que los afectos y sentimientos y palabras, que de suyo son buenas, por falta de obras se condenan por fingidas y de cumplimiento. Porque bueno

Matth. 19. Isai. 29. 2 Matt. 7. 3 Lucæ 6.

ñ

es honrar á Dios con palabras, y bueno es llamarle Señor y Maestro, como él dijo ': Vosotros me llamais Señor y Maestro, y decis bien, porque lo soy etc. Mas porque á esta honra de las palabras se habia de conseguir el imitar sus ejemplos y el obedecer sus mandamientos, por no hacer esto se condenan aquellas palabras por fingidas y de cumplimiento, y se dice ': Este pueblo con sola la boca se llega á mí, y solo con los labios me honra, y su corazon está lejos de mí. Y no se dice que estas palabras salian de sola la boca y no del corazon, porque les faltase en el corazon la fe, sino porque las obras no correspondian con la fe y con las palabras. Porque si le llamaban Señor, creian que lo era, y sí le honraban con las palabras, creian que era digno de aquella y de mayor honra; pero ¿ qué es tenerle por Señor, y llamárselo, y no obedecerle como á Señor, sino palabras y cumplimientos?

De otra manera se dice que el amor es fingido, cuando la intencion está torcida y no se endereza á Dios como á último fin; porque en tal caso no puede haber allí caridad verdadera, y todas las obras aunque parezcan buenas, hechas con esta intencion se tendrán por solas palabras. Entre los hombres vemos esto que á los poderosos les hacen los demás mucha honra y cortesía, los acompañan, les hacen ofrendas y presentes, v todo lo hacen muy de veras y de corazon; pero el corazon y las veras están en su pretension mas que en la honra del otro; y por eso se dice, que todo es cumplimiento, porque en cesando la esperanza del propio interés, cesan aquellas cortesías que parecian honra del poderoso, y no eran sino ambicion del pretendiente. Este trato traemos muchas veces con Dios tan de secreto, que nosotros mismos no le entendemos, con afectos y sentimientos nacidos de nuestro amor propio mas que del amor de Dios. Y que este amor sea fingido y de palabras, se dice claramente en el salmo, de los hijos de Israel 3: Et dilixerunt eum in ore suo, et lingua sua mentiti sunt ei. Amábanle, dice, con la boca; amor de palabras: ellos decian que era amor, y no eran sino palabras, y palabras mentirosas, porque en el corazon no andaban á derechas con él: Cor autem eorum non crat rectum cum co: ¿ quién se podrá fiar y asegurar de su corazon? Pra-

<sup>1</sup> Joan 13. 2 Isai: 19. 3 Psal. 77,

rum est cor hominis et inscrutabile. El corazon del hombre tiene mil senos y escondrijos que no se pueden escudriñar. ¿ Quién podrá afirmar, que estos sus actos de amor, de deseo, de ofrecimiento, de entrega, alcanzan á tener todos los quilates necesarios para ser de verdadera caridad? Verdaderamente nosotros no somos de otra manera que los otros hombres, y los presentes somos como los pasados : Et quemadmodum patres eorum conversi sunt in arcum pravum. Volviéronse como sus padres en arco falso. Porque así como el arco falso apuntando en una parte hace el tiro en otra muy diferente; así nosotros cuando parece que buscamos á Dios, solemos buscarnos á nosotros mismos, y así se convence que estamos llenos de amor de nosotros y vacíos del amor de Dios.

Las señales de que nos buscamos á nosotros mismos, son dos que se apuntan en aquel mismo salmo. La primera, es la ocasion en que busca. mos à Dios y nos regalamos con él con estos afectos amorosos; porque de aquel pueblo se dice : Cum occideret eos quærebant eum et revertebantur et diluculo veniebant ad eum etc. Convertianse à Dios, y madrugaban á él muy de mañana, y buscábanle con cuidado, y regalábanse con él travendo á la memoria como Dios era su ayudador, su refugio y su redentor; pero todo esto era cuando se veian con el cuchillo á la garganta por huir de los males que los apretaban. Y así se ve, que no le amaban de corazon, sino con solas las palabras de la boca. Y así como es amor de palabras, cuando se tuerce la intencion á huir el propio daño: así tambien lo es cuando se inclina á buscar su propio provecho, como se lo dijo el Salvador á los que despues del convite del desierto se embarcaron para buscarle de la otra parte del mar. De verdad os digo que si me buscais, no es para creer en mí por los milagros que habeis visto, sino porque os dí de comer, y quedasteis hartos y contentos 3. La segunda señal es, cuando estos tales no se ciercitan en otras obras, sino en aquellas de que inmediatamente resulta, ó su interés, ó su vanidad, ó su consolacion, olvidándose de otras obras ó mas penosas ó mas obligatorias, y que son mas del gusto de Dios, y en que está uno mas lejos de buscarse á sí mismo. Porque de estos son de quien se dice ': Nec fideles habiti sunt in testa-

1 Jerem. 17. 2 Psul. 77. 3 Joann. 6. 4 Psal. 77.

mento ejus. No le guardan á Dios la palabra, ni son fieles y puntuales en cumplir el asiento que hicieron con Dios: hurtan el cuerpo á las obras que son de la obediencia y gusto de Dios, y quieren hacerle pago con las que son de su provecho; y por eso se dice, que no tienen lealtad en cumplir lo que asentaron con Dios, y que su amor es de solas palabras.

# 'CAPÍTULO XI.

QUE BL AMOR FINGIDO, Y DE SOLAS PALABRAS
SE PUEDE HALLAR TAMBIEN EN LOS AFECTOS INTERIORES DE
LA VOLUNTAD.

No es mucho de maravillar que en las obras exteriores se pueda hallar ficcion y cumplimiento, que se juzgue de solas palabras, cuando falta la voluntad y la intencion, que son la vida y el alma, pues la obra exterior es como el cuerpo. Porque así como no era reverencia verdadera la que hacian á Jesucristo nuestro señor, los que hincando por una parte la rodilla para adorarle, por otra levantaban la mano para herirle; así no es amor verdadero de los que haciendo por una parte algunas obras de piedad y devocion, que paréce que son en honra de Dios; por otra parte le deshonran y ofenden. Y así como no era amor verdadero de Jesucristo nuestro señor el de los que le seguian por solo el interés de la salud ó mantenimiento corporal; así no lo es de los que hacen sus buenas obras por buscar su provecho ó escusar su daño. Porque á los primeros les falta la buena voluntad de obedecer á los mandamientos de Dios, y á los segundos la recta intencion de servir y complacer á la divina bondad por sí misma, y no por temor de penas ni esperanza de premios, aunque de esto deben tamhien ayudarse. Lo que tiene mayor dificultad es, que en los afectos dulces y amorosos de la voluntad, y en los gustos de la contemplacion se puede hallar amor fingido y de solas palabras; y esto es lo que pretendemos declarar y probar en este capítulo.

Para cuyo entendimiento se ha de presuponer, que en la caridad hallamos dos cosas; el afecto y el efecto. El afecto es aquel con que muchas veces se enciende el espíritu para quererle á Dios sus bienes. gozarse y alegrarse de ellos, para desear servirle y que todos le sirvan. Donde entra aquel afecto con que le agradece sus beneficios, y se compadece de sus dolores, y se confunde de las faitas hechas en su servicio, y pide y espera el remedio de sus necesidades. El efecto de la caridad es cuando además de aquella dulzura y suavidad del amor, tiene eficacia para obrar, y se estiende al cumplimiento de los mandamientos, y á abrazar los consejos, y conformarse cuanto es posible en esta vida, con el beneplácito de la divina voluntad. La caridad en el efecto se nos manda, como dice san Bernardo 1, para nuestro mérito; la caridad en el afecto se nos da para nuestro premio. De la caridad afectuosa son aquellas palabras 2: Así como desea el ciervo la fuente de las aguas, así mí alma á tí mi Dios. Mi alma tuvo sed de Dios, que es fuente viva; ¿cuándo se llegará la hora de parecer delante de su presencia? Ámete yo, Señor, fortaleza mia; el Señor es mi firmeza, mi refugio y libertador. Tu nombre y tu memoria en el deseo de mi alma 3, etc. y otras semejantes. De la caridad eficaz y obradora son aquellas palabras: juré, y determinéme de guardar los mandamientos de tu justicia. Por las palabras de tu boca anduve yo por caminos ásperos, y duros, y otros muchos sentimientos semejantes que están por todo el salmo 118 '.

Lo segundo, se ha de advertir que estos afectos tiernos de la caridad, unos son verdaderos, pero son flacos, otros no son verdaderos sino fingidos; y á los unos y á los otros cuando faltan las obras, con razon los llamó el glorioso san Bernardo. Amor dulce y engañoso. Dulce es, porque deleita, y engañoso es, ó porque parece afecto de verdadera caridad, y no lo es, ó si es verdadera caridad se puede llamar engañoso, porque se da un hombre á entender por aquel afecto dulce y tierno, que ya es santo y perfecto, como quiera que

Digilized by Google

Bernar., serm. 50 in cant.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Psal. 41. <sup>3</sup> Psal. 17. Isai. 26.

<sup>4</sup> Psal. 118. Psal. 26. Bernar. serm. 2. in Cant.

aquella caridad sea flaca e imperfecta; y por cualquiera de estas causas que este amor sea engañoso, por las mismas se puede decir, que no es mas que palabras de cumplimiento. De esto segundo, cuando la caridad, aunque sea verdadera, es flaca para obrar, dirémos en el capítulo siguiente. Ahora dirémos algunos sentimientos, que aunque parecen de caridad, y de buen espíritu, en la verdad no lo son, y no se puede juzgar acertadamente de estos sentimientos, sino por las obras que proceden de ellos.

Porque primeramente no se puede dudar, sino que las consolaciones divinas que nacen del trato familiar con Dios, á los que están poco ejercitados los suelen llevar á soberbia, y á dureza de juicio, y amor de su propio interés y descanso, mas que al amor del servicio y gloria divina. Porque si esto no fuera así, no fuera doctrina comun de los santos, que suele Dios quitar á tiempo estas consolaciones, para humillar y purificar las almas, que suelen por su imperfeccion y flaqueza tomar ocasion de los dónes de Dios para envanecerse y regalarse: y por eso se las quita Dios, para que con el peso de la tribulacion aprendan á humillarse y á conocer su pobreza, y á huscar puramente á Dios en sus ejercicios, mas que su propio consuelo. Pues supuesto que es verdad, como lo es, que muchas veces las almas flacas é imperfectas suelen envanecerse y enamorarse de sí mismas con los dónes de Dios: ¿ quién dirá cuando sienten esta alegría que les parece espiritual, si se alegran de la vanidad ó de la verdad? Y cuando sienten estos afectos de amor, ¿si son de amor de Dios, ó de amor de sí mismos? El fariseo daba gracias à Dios, que no era como los demás hombres adúlteros y robadores, como lo era tambien el publicano que estaba presente '. ¿Quién no dijera, sino que estaba lleno de alegría espiritual y de devocion este hacimiento de gracias? v no era sino vana ostentacion de sus gracias, y desprecio del publicano; y la alegría que sentia no era de Dios y en Dios, sino en sí mismo, porque se imaginaba mejor que los otros hombres.

Habiendo dicho san Buenaventura, que la devocion y alegria espiritual, suele ser señal de haber alcanzado uno de Dios lo que le pide, añade: que en esto puede haber engaño; porque el espíritu del Luc. 18.

Digilized by Google

hombre con el deseo de la gracia que pide, y con el pensamiento que ha de venir à alcanzarla, suele alegrarse y derramar lágrimas, aunque ni lenga alegría espiritual, ni devocion que sea de Dios. Como sucede muchas veces, dice este Santo 1 que desea uno por sola vanagloria la gracia de predicar, ó el dón de profecía ó de hacer milagros, ó cosa semejante; y el corazon entretenido y burlado con vanas fantasías imaginando que ya se halla con aquellas gracias que desea, y que ya está predicando, convirtiendo las almas y haciendo milagros, se alegra y se enternece con vanagloria y vana alegria. Esto dice san Buenaventura, con que nota estos afectos, que pareciendo devotos, son llanamente vanos y ociosos. Y lo que mas es, el mismo Santo dice, que ha habido algunos que con ocasion de algunas visiones ó de sentimientos al parecer espirituales han sido movidos á delectaciones torpes y carnales, pensando que no solamente queria Dios consolar su espíritu, sino su cuerpo tambien: ¿Quién no ve estos engaños? y que estos sentimientos, aunque á los hombres ilusos parecen devotos, en la verdad son viciosos; y por el consiguiente no solamente estériles para las obras virtuosas de que se sustenta la verdadera caridad, sino carnales y diabólicos, y aparejados para irse cada dia despeñando en mayores vicios y en mas perjudiciales errores. De lo cual tenemos bastante testimonio, no solamente en lo que hallamos escrito de las ilusiones que muchos hombres tenidos por espirituales han padecido en los tiempos pasados, sino de lo que por nuestros pecados cada dia vemos y experimentamos en los tiempos presentes.

Del temor de estos peligros suele nacer aquel cuidado y congoja que dice san Buenaventura<sup>2</sup>, que es muy ordinario en los que se dan á la devocion, principalmente en los principios, si por ventura la consolacion que sienten es de Dios ó no, sino de su propio conato, ó por ventura procurada del demonio. La cual tentacion, dice este Santo, que suele ser muy importuna, y poner muchos á riesgo de dejar los ejercicios de devocion, y contentarse con hacer algunas buenas obras, y rezar algunas oraciones vocales, como camino mas llano y seguro, sin meterse en otros peligros ni honduras. Esta es manifiesta tentacion

<sup>1</sup> Process. 7, relig. c. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Bonaven. prorel. 7, c. 21.

y una cobardía muy semejante á la de aquel siervo perezoso, que por no perder el talento le escondió, y no quiso grangear con él. Pero oblíganos este peligro á examinar con discrecion espiritual nuestros afectos y sentimientos interiores, y mirar con atencion si son estériles ó si tienen fruto de buenas obras, porque las obras son indicio cierto del verdadero amor.

Tenemos para esto dos reglas excelentes de discrecion de nuestro santo Padre, que son la cuarta y quinta de las segundas, que dicen así: La cuarta, propio es del ángel malo, que se forma sub angelo lucis, entrar con la ánima devota y salir consigo: es á saber, traer pensamientos buenos y santos, conforme á la tal ánima justa, y despues poco á poco procura de salirse, trayendo á la ánima á sus engaños cubiertos y perversas intenciones. La quinta, debemos mucho advertir el discurso de los pensamientos: y si el principio, medio y fin es todo bueno inclinado á todo bien, señal es de buen ángel; mas si en el discurso de los pensamientos que trae acaba en alguna cosa mala ó distractiva, ó menos buena que la que el ánima antes tenia propuesta de hacer, ó la enflaquece ó inquieta, ó conturba al ánima quitándola su paz, tranquilidad, y quietud que antes tenia, clara señal es proceder del mal espíritu, enemigo de nuestro provecho y salud eterna. Que mas claro se pudo decir el punto que ahora vamos tratando; conviene á saber, que no todos los sentimientos que parecen buenos son del ángel bueno, ni todos los pensamientos que parecen santos y devotos son del Espíritu santo; y que la regla que podemos tener para conocerlos, es el fruto que procede de ellos, que son las obras buenas, ó las obras malas: Porque si en el discurso de los pensamientos el principio, medio y fin es todo bueno, esto es, inclinado todo á bien, señal es de buen ángel; mas si en el discurso de los pensamientos acaba en alguna cosa mala ó distractiva ó menos buena, clara señal es proceder de mal espíritu. Y la razon está clara. Porque aunque el ángel malo procura muchas veces disimularse, entrando con el ánima devota; esto es, haciéndose como de su parte, y como quien quiere ayudarla con buenos y sanlos pensamientos; pero cuando la tiene asegurada, poco á poco procura de salirse, trayendo al ánima á sus engaños cubiertos y perversas intenciones, porque es enemigo de nuestro provecho y salud eterna.

Luego segun esto, buenas y malas obras son las que descubren, si mueve el espíritu bueno ó el espíritu malo, y si elamores verdadero ó es fingido. Porque sino miramos mas que á los afectos y conatos de la voluntad, ¿quién conocerá esta diferencia, pues suelen estos ser muy semejantes hasta que se descubren en las obras? Y como está escrito en Job, las plumas del avestruz muy semejantes son á las de la garza ó del gavilan, ó neblí: pero, como dice san Gregorio sobre este lugar 1, siendo tan semejantes en las plumas, no lo son en el vuelo, porque el avestruz levanta las alas, y pone conato y fuerza para volar, pero con el peso del cuerpo no se levanta de la tierra; como quiera que las otras aves se levantan y vuelan libremente por el aire: así dice son los hipócritas, que en la apariencia tienen plumas para volar, pero con las obras andan arrastrando por la tierra. Y si se lee con atencion lo que este santo varon enseña, hallarémos que reduce á las obras el vuelo de los verdaderos contemplativos, y á la falta de ellas el no poder volar los hipócritas, aunque hacen su esfuerzo, levantando y batiendo las alas como el avestruz. Con razon, dice este Santo, la persona de los escogidos está significada en la garza ó en el neblí; los cuales en tanto que viven, aunque no pueden pasar sin que se les pegue algun polvillo de la culpa, y este peso los abate y deprime; pero la fuerza de sus muchas buenas obras les hace levantar el vuelo á lo alto. Y por el contrario, el hipócrita aunque haga alguna cosilla de virtud que le levante, pero son muchas las cosas que comete, que le apegan y detienen, etc. Esto es de san Gregorio. De lo cual se concluye, que las obras virtuosas son la prueba del verdadero amor, y las que ayudan al espíritu para que se levante sobre sí mismo en verdadera contemplacion; y que cuando faltan estas obras se puede temer que el amor es de solas palabras, y los afectos y sentimientos fingidos, que pareciendo que levantan las alas para volar á lo alto, se quedan sobre la tierra, porque no buscan á Dios con amor de caridad, sino con la intencion torcida se buscan á sí mismos.

Greg., lib. 31 Moral. c. 8; Job. 39.

#### CAPÍTULO XII.

QUÈ LA CARIDAD CUANTO ES MAS PERFECTA, TANTO SE DESCUBRE MAS EN LAS OBRAS.

Si miramos con atencion la doctrina de los capítulos pasados hallaremos, lo primero, que no es verdadera caridad la que se pone en algunas obras exteriores, que no son mas que una pura y desnuda ceremonia, y como una cortesía de palabras dichas con la boca, que mientras el corazon anda léjos de Dios y de la conformidad con su voluntad, se tienen por un puro cumplimiento. Lo segundo, tampoco son obras que proceden de verdadera caridad las que se hacen con intencion torcida, no por el mayor servicio divino, sino por el propio interés, huyendo de nuestro daño y procurando nuestro provecho: lo cual es muy propio, ó de los esclavos que hacen plegarias y rogativas para escusar algun castigo, ó de los lisonjeros y pretendientes, que honran, alaban y hacen dónes por sacar algun beneficio. De esta manera trataban con Dios aquellos de quien dice el salmo ': Acuérdanse que Dios es su ayudador, su amparo y su redentor. Pero todos estos son amores que están en la boca, y mentiras que dicen con la lengua; porque su corazon no anda á las derechas con Dios, ni han sido fieles en guardar sus mandamientos. Lo tercero, que este mismo engaño se puede hallar en los afectos interiores del corazon; porque no todos los que parecen buenos lo son; y así como los frutos descubren que tal era la semilla de donde nacen, así las buenas ó malas obras declaran, que tales eran los pensamientos de donde proceden.

Vengamos ahora á otro caso que sucede muchas veces, cuando el afecto y sentimiento es en sí mismo bueno é inspirado de Dios, aunque la persona que le recibe es imperfecta y mal habituada; y es, como decia san Diadoco, como el hombre que en el invierno se pone al sol cuando nace, que por la parte que le da el sol tiene algun calor, y Paal. 77.

por la que no le alcanza padece frio; y aunque el calor en donde le tiene es verdadero, mas porque no le baña y penetra del todo, se dice que aquel hombre no tiene perfecto calor; así que no se puede dudar, sino que el que alcanza á tener algun acto de contricion, aunque sea en grado muy remiso, tiene verdadera caridad, ni se puede dudar sino que los llamamientos y sentimientos que hace Dios á los pecadores, aun antes que salgan del pecado, son buenos y del Espíritu santo que los va disponiendo á su justificacion; mas así como el niño cuando se va formando va camino de ser hombre, y en infundiéndosele el alma es verdadero hombre, y tiene la perfeccion esencial de hombre enteramente como los otros hombres, mas no por eso es varon perfecto, porque le faltan las fuerzas y la aplicacion á las ocupaciones y ejercicios que pide la edad perfecta en los hombres; de esa misma manera se ha de filosofar en la caridad, que aunque desde sus principios sea verdadera y tenga la perfeccion esencial de la caridad, pero es caridad niña, y así le faltan las fuerzas para las obras de los varones perfectos. De manera, que así como el obrar es indicio del vivir, y segun las diferentes edades son diferentes las ocupaciones y ejercicios que les corresponden; así también las obras son testimonio del amor, y las obras mayores y mas perfectas, testimonio de mas perfecto y mayor amor. Y por la diferencia de estas obras se distinguen las edades de la caridad en los incipientes, proficientes y perfectos.

En las cosas materiales se halla un ejemplo, que nos pone esta doctrina delante de los ojos: Si queremos encender un manojo de leña verde, escondemos dentro de él una brasa, y allí soplando se suelen encender primeramente las partes mas delgadas y mas secas de la leña; el cual aunque es verdadero fuego, y no le falta nada de las propiedades esenciales del fuego, pero como por una parte es tan flaco, y por otra hay tanta resistencia de parte de la materia, tiene mucha dificultad para vencerla, y corre mucho peligro de apagarse. Así que es menester mucho cuidado para conservarle, y para que no se ahogue entre el humo y los vapores de la materia húmeda y verde. Este mismo discurso pasa en el aumento de la caridad, para hacerse robusta y perfecta. Porque no hay leña tan verde respecto del fuego, como lo es respecto del amor de Dios un hombre mal habituado y de

pasiones no mortificadas, que se gobierna todo por los sentidos y tiene puesta su aficion en las cosas de la tierra. Pero si se envuelve en su corazon una santa y buena inspiracion, avivada con la meditacion y favorecida con la gracia divina, viene á encender fuego de verdadera caridad por medio del acto perfecto de contricion. Este fuego es sin duda á los principios muy flaco, y si á las pasiones vivas y á las costumbres arraigadas se juntan las ocasiones y tentaciones colidianas hay grande peligro de apagarse. Aquí no hay otro remedio, sino con santas meditaciones, con encendidos deseos, con afectos amorosos esforzar cada dia mas la caridad para que vaya peleando y venciendo todos sus contrarios. Con estos santos afectos se sustenta el hombre espiritual en todos estados; los cuales son leche á los que empiezan para criarse, manjar sólido á los que se aprovechan para sustentarse, y vino suave y ambrosía celestial á los perfectos para embriagarse. Porque con estos afectos llenos de consuelo espiritual socorre Dios particularmente, como hemos dicho, la necesidad y peligro de los principiantes, porque por medio de ellos se disminuye el amor de las criaturas y se va despertando la estima y amor de las cosas celestiales, que es como irse secando la humedad y verdura de los corazones carnales. Con el ayuda de estos santos afectos, se sufre con paciencia el humo de los malos pensamientos, y se purifica el olor de los malos afectos, y se cobra aliento para mortificar las pasiones y para vencer todas las dificultades que se ofrecen en el ejercicio de las virtudes; y esto es como ir arrimando todas estas ramas de nuestras pasiones y repugnancias al calor de la devocion, parà que allí se tuesten, hasta que rendido y sujeto todo lo que hacia contradicción, se enseñoree la caridad, y se encienda este fuego grande en el corazon del hombre, que le transforme y haga una cosa por amor con Dios.

Este fuego así encendido en el corazon del hombre espiritual, se sustenta y crece con las obras; y las primeras y mas principales obras son los actos de las tres virtudes teologales, fe, esperanza y caridad, y de estos proceden todas las demás obras virtuosas con que Dios es obedecido y reverenciado. La fe es la raiz, y la esperanza es como el tronco que da firmeza, y el fruto más sazonado es la caridad, cuyo ejercicio son los actos del amor, y sin el cual las demás obras cua-

lesquiera que sean, no son obras de amor. Estas son las virtudes, con las cuales honramos y reverenciamos á Dios nuestro señor en espíritu y en verdad, como él quiere ser adorado '. ¿ Y para qué es menester gastar palabras en esto? Pues preguntando los judios á nuestro Salvador 2; ¿qué harémos para obrar las obras de Dios? él respondió: Esta es la obra de Dios, que creais en el que él ha enviado al mundo. Y de la esperanza dijo el apóstol san Pablo \*, que vamos asidos de ella como de áncora firme y segura, que está aferrada, no en la tierra á donde estamos, sino en el cielo á donde vamos, y por eso no es áncora para estar fijos y quietos, sino para caminar: Et incedentem usque ad interiora velaminis. Que va andando hasta penetrar lo mas secreto del cielo; porque ella es en sí obra excelentísima, v esfuerza v confirma las demas obras entre las tempestades de esta vida. ¿ Qué diré de la caridad, en la cual consiste la perfeccion y union con Dios, y sin la cual las demás obras no se juzgan por obras, sino por palabras y por menos que palabras? pues dijo el Apóstol 4: Si hablare con lenguas de hombres y de ángeles, y no tuviere caridad, seré como metal que suena y como campana que retiñe. Y no se contenta con esto, sino que dice, que será menos que un retintin de campana, pues afirma que no será nada. Si tuviere, dice, el don de profecía y conocimiento de todos los misterios, y si tuviere tanta se que pase los montes de una parte á otra, y no tuviere caridad, nada soy: y si repartiere toda mi hacienda para sustentar los pobres, y si entregare'mi cuerpo para arder en vivas llamas, y no tuviere caridad, no me aprovecha nada. Pues luego no se glorie nadie de las demás obras si le falta la caridad, y si tiene caridad, ella es la que solicita á todas las demás obras, porque no puede sustentarse sin ellas.

Esta caridad cuando está perfecta, y como si dijésemos robusta y varonil, es la que decimos que consiste en obras y no en palabras. En obras se funda, de obras se sustenta, y á obras mueve y solicita. Fúndase en las obras de la via purgativa, susténtase de las obras de la via iluminativa, y mueve é inclina á las de la via unitiva. De lo cual se ve que la caridad en cualquier estado que esté, en el princi-

<sup>1</sup> Joan, 4. 2 Joann, 6. 3 Ad Heb. 6. 4 I Corint, 13.

pio, en el medio ó en el fin, siempre consiste en obras, aquellas que son acomodadas al estado que tiene, pero la caridad perfecta las abraza á todas. Porque esta tal caridad se funda en el dolor de los pecados, en el propósito de la enmienda, en el cuidado de huir las ocasiones, en la castigacion del cuerpo y mortificacion de las pasiones, y en el cumplimiento de los mandamientos de Dios y de la santa Iglesia, y de las obligaciones del estado de cada uno, que son todas obras de caridad incipiente. Y fundada sobre es as obras, se sustenta del ejercicio de todas las virtudes y de los actos de ellas siempre que se ofrece la materia y la ocasion, que por eso se dice ', que la caridad es paciente, benigna, mansa, humilde, que no es envidiosa, ni ambiciosa, ni maliciosa, que lo cree todo, y lo espera todo, y lo sufre todo; porque atribuirle á la caridad el ejercicio de todas estas virtudes, es decir que de todas se sustenta y crece con ellas. En los proficientes así mismo las obras de que se sustenta la caridad son todas las que pertenecen al cumplimiento de la divina voluntad, donde entra el cuidado de conocer y averiguar lo que en cada materia es à Dios mas agradable para cumplirlo. Y por consiguiente, obras son en que se descubre el verdadero amor, abrazarse con todos los consejos del Evangelio, y ajustarse el religioso con sus reglas y sus obediencias, en las cuales tiene declarada la voluntad divina. En este número entra el exhortar á los tibios, el enseñar y aconsejar á los ignorantes, consolar á los tristes, corregir los inquietos, y otras semejantes, que aunque parecen palabras, en nuestro propósito son obras, y muy excelentes, con que crece la caridad; la cual cuando ha llegado á su perfeccion, inclina y mueve con mayor fuerza á las mismas obras en que se funda y de que se sustenta. Porque así como un fuego poderoso nunca se harta con la leña que le aplican, porque crece con ella; así la caridad nunca se cansa de obrar, porque crece con las mismas obras, ni descansa sino es en la union con Dios, y por eso despierla y solicita à los ejercicios de la vida unitiva, de los cuales dirémos en su lugar.

1 I Cor. 13.

## CAPÍTULO XIII.

QUE LAS OBRAS EN QUE CONSISTE EL AMOR HAN DE SER DE MUCHA COMUNICACION ENTRE LOS AMANTES.

De dos notas ó advertencias que puso nuestro santo Padre por fundamento del ejercicio del amor, hemos declarado hasta aquí la primera, conviene à saber: Que el amor se di be poner mas en las obras que en lus palabras; resta declarar la segunda: Que el amor consiste en comunicacion de las dos partes, es á saber, en dar y comunicar el amante al amado lo que tiene, ó de lo que tiene, ó puede, y así por el contrario, el amado al amante. De manera que si el uno tiene ciencia. dar al que no la tiene, si honores, si riquezas, y así el otro al otro. Esta doctrina parece dificultosa, no solamente de entenderse, pero mucho mas de practicarse, si es así que ha de trabar amistad el hombre con Dios, y la criatura con su Criador. Porque las menguas y necesidades del hombre son muchas y muy conocidas, y muy ilustres los beneficios que le hace Dios para suplirlas. Pero ¿á Dios qué le falta? Y cuando le faltara ¿quién se lo pudiera suplir v remediar á aquel Scnor, que por eso es nuestro Dios, porque no necesita de nuestros bicnes? Y es así que esto que parece dificultad, no lo es para los que entienden el lenguaje del amor; porque esta comunicacion de bienes, no es otra cosa que tener amor y obrar por amor, lo cual se puede ejercitar de muchas maneras. Lo primero, amar á Dios es quererle bien; y ¿qué otros bienes le podemos querer á Dios, que los bienes propios suyos? Porque él es todo el bien, y el infinito bien, y la fuente de toda bondad. Querer bien à Dios, es quererle su bondad, quererle su omnipotencia y su sabiduría, quererle su justicia y su misericordia, y quererle que sea quien es, alegrándonos de todo su bien, y queriéndoselo bien; así como si nosotros se lo pudiéramos dar, aunque para dárselo fuera necesario deshacernos á nosotros mismos.

Lo segundo, si bien es verdad que á Dios nuestro señor de sus puertas adentro, ni le falta, ni le puede faltar nada, sino que es suficientísimo, sin tener necesidad de mendigar nada de sus criaturas, pero respecto de lo que nosotros le debemos le faltan muchas cosas, no porque la falta esté en él, pero está en nosotros, que no cumplimos con las obligaciones que le tenemos. Fáltale la honra, porque no se la damos; fáltale la obediencia, porque se la quitamos; fáltale el amor, porque no se le tenemos, de lo cual se queja por un profeta diciendo ': El hijo honra á su padre y el siervo á su señor, pues si vo soy padre, ¿dónde está mi honra, y si soy señor, dónde el temor y respeto que me teneis? Pues así como le quitamos á Dios la honra y el amor y la obediencia que le debemos, así por el contrario se la podemos dar á costa de nuestra honra y nuestro regalo, y á costa de nuestra salud y comodidad, como está escrito en el Apocalipsi 1. Que cuando los cuatro animales daban honra y gloria y bendiciones al que estaba sentado en el trono y vive por todos los siglos; los veinte y cuatro ancianos se postraban y adoraban al que vive por todos los siglos, y se quitaban las coronas de sus cabezas, v las arrojaban delante del trono de la divina Majestad. ¿Qué era todo esto sino perder de su descanso cuando se levantaban de sus sillas, perder de su autoridad cuando se postraban, perder de su honra y de su reino cuando se quitaban las coronas? v todo esto hacian por dar la honra, v la obediencia, v el reino al que estaba sentado en el trono; mostrando en esto la verdadera caridad que tenian para con Dios, que se estendia á las obras y á la comunicación de sus bienes.

Añado á esto otro ejercicio de amor con que pueden los hombres, de los bienes que tienen suplirle á Dios los que le faltan. Porque despues que Dios nuestro señor se hizo hombre y cabeza de los hombres, hizo suyas todas las necesidades y menguas de los hombres, como menguas y necesidades de su propio cuerpo. Y así le falta el vestido en el desnudo y el manjar en el hambriento, fáltale la posada en el peregrino y el regalo en el enfermo y la sepultura en el muerto; y de la misma manera le falta el consejo en el ignorante y el consuelo en el que está triste, y así en las demás obras de mise-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Malac. 1, 6. <sup>2</sup> Cap. 4, 9.

ricordia. Por lo cual dijo el mismo Señor 1: Lo que hicistes con uno de estos pequeñuelos, conmigo lo hicistes. Aquí se nos abre un espaciosísimo campo para hacer algun retorno á Dios nuestro señor, de su amor y de sus beneficios, dándole lo que le falta y nosotros tenemos, y ejercitando en las obras de misericordia actos de excelentísima caridad; pues cuando hacemos bien al prójimo, no miramos al prójimo en sí, sino á Cristo nuestro señor en él.

Mas porque no parezca que estrechamos el ejercicio del amor á so-· las las obras de misericordia, con que remediamos las miserias ajenas, consideremos que algo les faltó á las pasiones de Jesucristo. que podemos nosotros suplir con las nuestras. Sentimiento fué este del apóstol san Pablo, el cual escribiendo á los colosenses dice así 1: Estoy alegre de lo que padezco por vuestro respeto, y cumplo en mi carne lo que falta á las pasiones que Jesucristo padeció por su cuerpo, que es la Iglesia, cuyo ministro me ha hecho á mí, segun la dispensacion de Dios que tengo para con vosotros. Las cuales palabras son de muy fervorosa caridad, cual la deben tener los ministros del Evangelio. Y de ellas se saca manifiestamente, que algo les falta á las pasiones y trabajos de Jesucristo, lo cual puedo yo suplir con mis propios trabajos y pasiones, y en lo cual puede haber mucha correspondencia y comunicacion de amor. Y pues es cierto que no le faltó nada á la pasion de Jesucristo, para ser abundantísimo precio de nuestro rescate, veamos que sentido tienen estas palabras del Apóstol; porque es tanto como si dijera: Para que el mérito de la pasion de Jesucristo se aplique con efecto à los inficles y pecadores, es necesario predicar, peregrinar y padecer muchas contradicciones y persecuciones; estas le faltaron por padecer à Jesucristo para santificar todo su cuerpo, que es la Iglesia, y estas cumplo vo por él con mucha alegría, á costa de las pasiones de mi cuerpo. Porque en ausencia del capitan general, así como su teniente gobierna el ejército en su nombre, v como si fuera su persona, así recibe en su cuerpo los golpes y heridas que habia de recibir su capitan si estuviera presente. Pues luego yo que predico y gobierno la Iglesia en nombre de Jesucristo, tambien padezco en mi cuerpo la hambre y

Matth. 25, 4. Ad Colo. 1, 24.

Digilized by Google

la sed, las cárceles y prisiones que hubiera de padecer Jesucristo si estuviera presente. Y esto que le faltó por padecer á él para la conversion del mundo, lo padezco yo de muy buena gana en mi cuerpo por él. Donde se ve la excelentísima caridad que pueden ejercitar los que trabajan en los ministerios espirituales de la conversion de las almas, no solamente por el grande bien que hacen á sus prójimos, sino tambien por el grande bien, digámoslo así, que hace á Jesucristo señor nuestro, escusándole de nuevos trabajos, y tomando sobre si lo que le faltó á él por padecer para la conversion del mundo.

Pueden tener tambien otro sentido estas palabras del Apóstol, en que se descubre otro ejercicio de caridad mas general para todos los cristianos. Presuponiendo que el cuerpo de Jesucristo, que es su Iglesia, ha de ser en todo conforme á su cabeza; porque los que Dios predestinó, quiso que fuesen conformes à la imagen de su Hijo, de manera que si padecemos con él, serémos glorificados juntamente con él '. Y de aquí es, que aunque à la pasion de Cristo, cuanto à su persona, no le falta nada, pero á la pasion de Jesucristo, cuanto á su cuerpo místico, fáltale todo lo que han de padecer sus miembros, para que por la comunicacion de estas pasiones la Iglesia quede hermoseada, sin mancha ni ruga ni cosa semejante, sino que sea santa é inmaculada, v á la medida de la gracia venga á tener parte en la gloria \*. Pues esto que le falta á Jesucristo por padecer en su cuerpo místico, lo cumplo vo en el mio por la parte que me toca, haciendome semejante á él en las pasiones, para serlo en la gracia y en la gloria. Declaracion fué esta de santo Tomás, el cual en los Comentarios de este lugar, dice asi: Estas palabras en la superficie podian tener algun mal sentido de que la pasion de Cristo no era suficiente para la redencion del mundo; pero hase de entender que Cristo y su Iglesia son una persona mística, cuya cabeza es Cristo, y los santos son sus miembros; pues luego eslo era lo que faltaba, que así como Jesucristo habia padecido en su cuerpo, así padeciese en Pablo como en miembro suyo. Esto dice santo Tomás. Luego tanto es decir, cumplo en mi cuerpo lo que falta á las pasiones de Jesucristo, como si dijera: Yo le amo y le quiero bien, y el bien que le quiero <sup>1</sup> A Rom. 8, 29. <sup>2</sup> Ad Eph. 5, 27.

Digilized by Google

es, que su cuerpo mástico, por ser suyo, sea en lodo semejunte consucabena en las pasiones, para que los seas en la gloria, y esto les procuro en mí, que es la parte que me loca de este cuerpo, de mamera que padezco de buena gana, no por mi interés, sino por suplir lo que le falta por padezer en su cuerpo místico á Jesucristo. Y mi gracia y mi gloria, no tanto las miro y procuro por ser bienes mios particulares, cuanto por ser gracia y gloria del cuerpo de Jesucristo, al cual deseo todos los bienes mas que á mí mismo.

De aquí se saca que puedo ejercitar el amor de Dios en los hienes que me hago à mi mismo, no menos que en los que hago à mi prójimo; porque así como doy el vestido al desnudo, v el manjar al hambriento, como si se lo diera á Cristo nuestro señor, imaginando que le falta à él lo que falta à su cuerpo místico; y de la misma manera doy el consejo al ignorante, y el consuelo al triste, y hago cualquier otro oficio en provecho espiritual del prójimo; y entonces se dice que lo hago por amor de Dios, cuando le miro como á miembro de Jesucristo, y no tanto miro la persona particular del pobre y necesitado, cuanto a Jesucristo, á quien veo que le falta en sus miembros lo que yo le puedo dar; eso mismo sucede en todos los oficios que yo hago para conmigo mismo, tocantes al gobierno del cuerpo ó del espiritu, que sean actos de alguna virtud; porque entonces pertenecen al ejercicio del amor cuando los hago no mirando á mi bien particular, sino á que sea Dios nuestro señor glorificado en mí como en criatura suya y miembro de su cuerpo, dándole de esta manera lo que veo que le falta en mí.

Y no solamente es amor darle al amado lo que le falta de mis bienes, sino tambien tomar sobre iní sus males; porque escusarle de algun mal, es manifiestamente hacerle bien, principalmente cuando yo me ofrezco á padecerle por él. Cuan grande amador de los hombres se haya mostrado, cuanto á esta parte, Jesucristo nuestro señor, no hay para que ponderarlo en este lugar: basta decir, que de todo lo dicho se saca que lenemos gran materia-y grande ocasion para hacer este mismo oficio con este Señor, así en lo que padecemos por ayudar á nuestros prójimos, como en otras penalidades y trabajos personales que nos suceden. Porque todo lo que padecemos por el bien de anes-

tros prójimos, si Jesucristo nuestro señor estuviera presente lo habia de padecer por ellos, y entramos nosotros en su lugar á padecerlo, haciéndole de dos maneras amistad. La primera, por el bien que hacemos á su cuerpo místico. La segunda, por el trabajo de que le escusamos á él. De la misma manera, y con este mismo afecto de amor, puede y debe cada uno admitir todos los trabajos, enfermedades, deshonras y cualesquiera otras cosas adversas que le sucedieren. Porque Jesucristo nuestro señor quiere que padezca su cuerpo místico, como padeció su cuerpo natural, y las pasiones de sus miembros las tiene por suyas. Porque sino, ¿ porqué le habia de decir á Saulo cuando perseguia á sus fieles: Saulo, Saulo, porqué me persigues á mí? Pues si él quiere que padezca su cuerpo místico, y aquellas pasiones las tiene por suyas, yo quiero tomar por su respeto la parte que me cabe de estas pasiones que él tiene por suyas. El príncipe de los apóstoles san Pedro, tratando de esconderse por persuasion de los fieles, de la muerte que le queria dar el emperador Neron, al salir de Roma se le apareció Jesucristo nuestro señor, y preguntándole el apóstol: Señor, ¿dónde vais? Voy á Roma, le respondió, á ser otra vez crucificado. Entendió el apóstol que habia llegado la hora en que era voluntad de Dios que el muriese, porque Jesucristo nuestro señor, no podia ser de otra manera crucilicado en Roma, sino en la persona de Pedro. Y volvió Pedro alegremente á padecer en su persona aquella cruz en que el Salvador queria otra vez ser crucificado, poniendo por obra lo que Pablo habia dicho: Cumplo en mi carne lo que le faltó por padecer á Jesucristo por su cuerpo, que es la Iglesia.

Y para concluir, dos cosas son las que se incluyen en este ejercicio del amor. La primera, que cada uno de los amanles tenga parte en todos los bienes y males, y en todo lo que el otro tiene y padece; bien así como si él mismo lo tuviera y padeciera. La segunda, que esto sea no por otro título que del amor con que yo me ofrezco à padecer sus males y le comunico liberalmente de mis bienes; que lanto es como decir (hablando al uso de las escuelas) que la caridad se ha de enseñorear tanto de nuestro corazon y de nuestras acciones, que ella ha de ser siempre la imperante, y las demás obras de cual-

quier virtud que sean, han de ser las imperadas, y mirar siempre el fin de la caridad, que es el bien del amado.

Concluyamos pues de lo dicho, que para el ejercicio de la union, el amor pide obras, y las obras piden amor. Porque el amor sin obras no es verdadero, y las obras sin amor no hacen la comunicacion entre las partes que pide la union de que hablamos. Háyase pues el hombre con Dios nuestro señor, en esta correspondencia del amor, de la manera que se ha Dios con él. Y así como Dios ha hecho grandes obras en beneficio del hombre, y todas nacidas de su amor, así el hombre se esfuerce á hacer grandes obras en servicio de Dios, no por otro respeto ni motivo, sino por el del amor. Y guiados con este ejemplar del amor que tiene Dios al hombre, señalarémos los grados del amor con que ha de corresponder el hombre á Dios, y será declarar cinco pasos de la última jornada de la via unitiva, como lo hemos hecho en las dos pasadas.

## CAPÍTULO XIV.

DE CINCO GRADOS Ó PASOS DE LA VIA UNITIVA.

Dos principios dejamos asentados en los capítulos pasados, de que nos hemos de ayudar para señalar con acierto los pasos de la via unitiva. El primero es, que no consisten en la gracia de la devocion, ni de las consolaciones ó visitaciones celestiales, sino en algun ejercicio nuestro, prevenido y ayudado de la gracia divina; pero tal, que no solamente no excluye las dichas consolaciones y visitaciones de Dios, sino antes las admita y disponga el espíritu para ellas, cuanto la divina gracia les comunicare. Con esto quedamos libres para no tratar aquí de lo que llaman oracion de quietud, de silencio, de union, de raptos, éxtasis, visiones y otros grados de contemplacion que se significan con estos nombres y otros semejantes; por las cua-

les no tanto se da á entender lo que el ánima hace, cuanto lo que recibe de la mano liberal de Dios. Han de ser pues estos pasos tales que los podamos andar con nuestras potencias, aplicando nuestro entendimiento y nuestra voluntad y ayudándonos del uso y ejercicio mediante la gracia divina, como lo hemos platicado en las dos primeras jornadas. El segundo principio es, que este ejercicio pide obras y amor; esto es, un amor que se manifieste en las obras y unas obras que salgan de amor, y consistan en mutua comunicacion de los que se aman.

Esto supuesto se debe advertir, que en cuatro puntos que nuestro santo Padre puso en el ejercicio del amor de Dios, puso otros tantos pasos de esta jornada y los motivos de ellos, que se fundan en las dos notas de que el amor consiste en obras, y de que consiste en la comunicación de las dos partes; y á estos cuatro añadirémos otro, con que serán por todos cinco. Lo segundo, se ha de advertir, que así como nos amó Dios á nosotros primero que nosotros le amasemos á él, como dice el apóstol san Juan 1, así su amor es regla é incentivo del nuestro. Es regla porque nos hemos de esforzar á hacer con Dios como él hace con nosotros; y es incentivo porque lo hemos de hacer en retorno de su amor. Y así mirando los beneficios que hemos recibido de la mano de Dios y el amor con que nos los ha dado, tenemos grande ejemplar y grande ayuda para poner nuestro amor, no en palabras, sino en obras, y en obras hechas por amor y en retorno de obras y de amor, dando de lo que nosotros tenemos á aquel Señor de quien recibimos todo cuanto podemos dar. Esta manera de ejercicio nos enseña á hacer nuestro santo Padre, como se saca del segundo preámbulo del ejercicio del amor de Dios, donde dice así 2: El segundo, pedir lo que quiero, será aquí pedir conocimiento interno de tanto bien recibido, para que yo enteramente reconociendo pueda en todo amar y servir à su divina Majestad. De las cuales palabras se saça, que en este camino del amor, quiere el santo Padre que ejercitemos el entendimiento y la voluntad; el entendimiento conociendo y reconociendo lo que Dios ha hecho conmigo: la voluntad amando y sirviendo en todo à su divina Majestad al paso de los bienes que he recibido de su mano;

<sup>1</sup> Joann. 4, 10.

<sup>2 4.</sup>º Semana, n. 17.

y en esta correspondencia y competencia de amor, se fundan los cinco grados de la via unitiva, como lo irémos declarando en los capítulos siguientes.

#### CAPÍTULO XV.

#### DEL PRIMER GRADO DE LA VIA UNITIVA.

Supuestos los fundamentos y principios, que habemos declarado, empieza nuestro santo Padre á enseñar el primer paso de esta jornada, en el primer punto de la contemplacion del amor por estas palabras ': El primer punto es, traer á la memoria los beneficios recibidos de creacion, redencion y dónes particulares, ponderando con mucho afecto, cuanto ha hecho Dios nuestro señor por mí, y cuanto me ha dado de lo que tiene, y consequenter, el mismo Señor desea dárseme en cuanto puede, segun su ordenacion divina. Donde es primero de advertir, como este gran Maestro desde el principio de la via purgativa, hasta el fin de la unitiva, va siempre fundando nuestro modo de orar en el ejercicio de las tres potencias. Lo primero, trayendo á la memoria los beneficios recibidos. Lo segundo, ponderando con el entendimiento, cuanto es lo que Dios ha hecho por mí, cuanto es lo que él me ha dado de lo que él tiene, cuanto es lo que desea darme. Lo tercero, ofreciendo afectuosamente con la voluntad todo cuanto yo tengo y hay en mí, y dedicándolo á su mayor gloria y servicio. Y la razon porque el santo Padre insiste siempre en este modo de orar, no es otra sino porque siempre que queremos podemos usar de él, y puede nuestro espíritu andar siempre adelante con este ejercicio, por muy desamparado que esté de todo lo que llamamos consolaciones espirituales. Porque estas consolaçiones espirituales, y aquellos modos de orar que las contienen y las significan, como es lo que llaman

1 4.º Semana, n. 18.

sueño, ocio, quietud y otros semejantes, se deben remitir para aquel solo Maestro y Señor, que los puede dar y enseñar, y los enseña cuando los da, y no se aprenden sino cuando se reciben. Atendiendo pues cada uno á lo que es de su parte, mientras no le levantare Dios á otro ejercicio superior, ejercitese él dentro de sí mismo, trayendo á la memoria los beneficios recibidos, ponderándolos con el entendimiento, y despertando afectos fervorosos en su voluntad; y esto es cuanto al modo de orar.

Lo segundo, cuanto á la materia se advierta, que en este primer grado de la via unitiva, que corresponde al primer punto del ejercicio del amor, la materia de la meditacion son los beneficios divinos, que es materia copiosísima y motivo muy apretado para despertar en nosotros el amor, pues como dicen: Dádivas quebrantan peñas. Y Salomon dijo', que los que dan dónes roban las ánimas de los que los reciben. Y reduce nuestro santo Padre todos los beneficios á tres cabezas. Primero, de la creacion, donde entra la conservacion y todos los bienes de naturaleza que á ella se ordenan. Segundo, la redencion, donde entra todo lo que el Señor hizo y padeció por nosotros en carne mortal, y los Sacramentos que instituyó para nuestro remedio, etc. Tercero, los dónes particulares, que son innumerables y cotidianos, y nos suelen mas descubrir la providencia y amor particular de Dios para con nosotros, y obligarnos mas al retorno del agradecimiento y del amor. Y esto es cuanto á la materia de la meditacion en que se debe ocupar la memoria.

Cuanto á las circunstancias que debe ponderar el entendimiento, se ponen otras tres. Primero: Cuanto ha hecho Dios nuestro señor por mí, así en la creacion, como en la redencion, ocupando su persona, digámoslo así, en hacer lo que convenia á mi remedio. Lo segundo: Cuanto me ha dado de lo que tiene, así en los dónes naturales, como en los do gracia, las riquezas que ha puesto en mí. Y aquella palabra: Cuanto me ha dado de lo que tiene, se puso con particular advertencia, aludiendo á lo que está en la nota segunda: El amor consiste en comunicacion de las dos partes, es á saber, en dar y comunicar el amante al amado lo que tiene, ó de lo que tiene. Pues debo ponderar cuan abun-

dantemente ha cumplido Dios nuestro señor de su parte, y cuanto me ha dado de lo que tiene; porque de ahi ha de resultar la obligacion del retorno, dándole vo tambien de lo que tengo. Lo tercero, se debe ponderar sobre lo que nos ha dado lo que nos desea dar. Este fué el cargo que se le hizo á David, cuando habiéndole puesto delante el profeta Natan en nombre de Dios los beneficios que le habia hecho, y las obligaciones que de allí le resultaban, añadió': Et si parva sunt ista, adjiciam tibi multo majora. Si estos beneficios te parecen pequeños, dispuesto estoy á hacértelos mayores. Esta es la fuerza del divino amor, que no solamente da de lo que tiene, sino que desea darse à sí mismo. No trato aquí de como se nos dió à sí mismo en el santísimo Sacramento del altar, porque este le pongo en el número de los beneficios recibidos, que pertenecen á la redencion, sino de como desea dársenos en el convite de la gloria, donde se celebrarán las bodas con su Iglesia, y se entregará á sí mismo en vision clara y perpetua, segun su ordenacion divina. Pues en todos los beneficios que Dios nos ha hecho é hiciere, debemos ponderar esta circunstancia, que no queda agotada ni cansada la liberalidad del Señor con aquel dón particular, sino antes queda deseoso de añadir otros mayores, y todos los va enderezando á dársenos á si mismo en pacífica posesion en la gloria. Estas son las circunstancias que hemos de ponderar para despertar en nosotros un crecido afecto de amor.

Y porque en todas las meditaciones pretende nuestro santo Padre, que despues de haber ejercitado las tres potencias haga cada uno reflexion sobre sí mismo, para sacar algun provecho de aquello que ha meditado, como se ve en las meditaciones de la segunda y tercera semana, siguiendo aquí el mismo órden, añade estas palabras<sup>2</sup>: Y con esto reflectir en mí mismo, considerando con mucha razon é instancia, lo que yo debo de mi parte ofrecer y dar á la su divina Majestad. Es á saber, todas mis cosas y á mí mismo con ellas, así como quien ofrece afectándose mucho: Tomad, Señor, y recibid toda mi libertad, mi memoria, mi entendimiento y toda mi voluntad, todo mi haber y mi poscer; Vos me lo dísteis, á Vos, Señor, lo torno, todo es vuestro, disponed á toda vuestra voluntad. Dadme vuestro amor y gracia, que esta me basta. En estas pala-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II Reg. 12, 8. <sup>2</sup> 4. Semana, n. 19.

bras se contiene el primer grado de la via unitiva, y es fruto de la meditacion de los beneficios, conviene á saber 1: Responder con grande ánimo y liberalidad con su Criador y Señor, ofreciendole todo su querer y libertad, para que su divina Majestad, así de su persona, como de todo lo que tiene, se sirva conforme á su santisima voluntad. Esto que se pide en la anotación quinta, como disposición muy importante para entrar à servir à Dios, v se presupone antes de las elecciones en la segunda semana para no errar en ellas, y se repite en otras muchas ocasiones en este libro, esto mismo ofrecido á Dios nuestro señor en retorno de los beneficios recibidos de su mano, es el primer gradodel amor, y el primer paso ó propósito de la via unitiva. De manera, que hallándose un hombre obligado con carga tan inmensa de los bencficios y misericordias de Dios, se ponga en el cuidado que le fatigaba al santo rey David cuando decia 2: Quid retribuam Domino pro omnibus, quæ retribuit mihi? ¿Qué le volveré à Dios por todo lo que me ha dado? Y con este corazon y deseo que tenia el Profeta, no hallando cosa en sí, le vuelve todo lo que de él ha recibido, poniéndole á Dios en las manos su cuerpo con todos sus sentidos, su alma con todas sus potencias, su libertad, su hacienda, su salud, su honra v su vida, y todo cuanto es y posee, para que de todo disponga conforme à su santísima voluntad; mirándose de allí adelante á sí mismo, como cosa que es ajena y no es suya, y que está con nuevo titulo entregada á Dios en retorno de sus beneficios. Es pues el primer paso ó propósito de la union, el que se contiene en aquellas palabras de ofrecimiento que están al fin del primer punto: Tomad, Señor, y recibid toda mi libertad, etc. Y es de notar, que este primer grado de amor consiste en obras, porque aunque no propone ninguna en particular, queda todo puesto y resignado en las manos de Dios para hacer y padecer todo lo que fuere su voluntad, y consiste tambien en comunicacion de las partes; porque este ofrecimiento se hace en virtud de la obligacion que resulta de los beneficios recibidos.

<sup>1</sup> Anot. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Psal. 115, 12.

### CAPITULO XVI.

DEL GRADO SEGUNDO DE LA VIA UNITIVA.

No solamente Dios nuestro señor derramó su bondad sobre sus criaturas con la largueza de sus beneficios, sino que todo lo sustenta y gobierna, y trae sobre sus hombros el peso de todo este universo, conservando á cada criatura en su sér y dándole la operacion conveniente á su naturaleza, moviendo todas las cosas á sus fines, y atándolas con amistad entre sí mismas, y con la necesidad que tienen unas de otras para el buen ser de esta máquina general del universo. Todo esto hace, como grande y poderoso príncipe, con sola la virtud de su palabra, como dice el Apóstol 1 del Verbo eterno, que es resplandor de gloria y figura de la sustancia de su Padre, y sustenta todas las cosas con la palabra de su virtud, ó con la virtud y poder de su palabra. Con esto se hace Dios presente á todas las cosas por su po!encia, y no menos lo está por sí mismo, esto es, por su sér y por su esencia, porque en él vivimos, y nos movemos, y somos. Este es el segundo grado del amor de Dios para con nosotros, que no solamente nos hizo los beneficios, sino que está presente por sí mismo parà conservarlos, el cual ponderó nuestro santo Padre en el segundo punto por estas palabras: El segundo, mirar como Dios habita en las criaturas, en los elementos dando sér, en las pluntas vejetando, en los animales sensando, en los hombres dando á entender : y así en mí dándome sér, animando, sensando, y haciendome entender; asimismo haciendo templo de mi, siendo criado á la similitud é imágen de su divina Majestad. Donde es de advertir en cuan pocas palabras comprendió nuestro au tor todas las maneras y grados en que las criaturas participan el ser de Dios, que se reducen á cuatro que son. Primero, el sér, como en los elementos. Segundo, el vivir, como en las plantas. Tercero, el sentir, como en los animales. Cuarto, el entender, como en los hom-1 Ad Heb. 1, 3.

bres. Y como quiera que Dios nuestro señor sea el mismo sér por su esencia, todas las demás cosas que tienen algun sér lo han de tener participado de él, y mientras lo tuvieren, es forzoso que el mismo Dios esté por sí mismo presente con ellas para conservarlo. Y así como no hay cosa mas íntima, ni mas profunda, ni mas dentro de cualquiera criatura que su mismo sér; así Dios nuestro señor, que es el principio y causa de este sér, está mas dentro de todas las criaturas, que ellas están dentro de sí mismas.

Miremos pues lo primero á Dios dentro de todas las criaturas, dándoles á cada una el sér, segun el grado en que le participa; ó por mejor decir, miremos á todas las criaturas dentro de Dios nuestro señor, cada una participando y conservando el sér en aquel infinito piélago y fuente de todo sér. Lo segundo, porque las cosas propias mueven mas de cerca, ponga cada uno los ojos en sí mismo, y mire como está Dios dentro de él, dándole y conservando todos los cuatro grados de sér que están repartidos por todas las criaturas. La cual reflexion asimismo notó el santo Padre cuando dijo: Y así en mí dándome sér, animando, sensando y haciéndome entender. Lo tercero, debe ponderar un modo particular con que está Dios presente al hombre, y no está á ninguna de las otras criaturas corporales, esto es, estar como en su templo; porque siendo el hombre criado á imágen y semejanza de Dios, en el hombre esta Dios conocido, creido, amado y reverenciado como en su templo, lo cual notó tambien el santo Padre cuando dijo: Asimismo haciendo templo de mí siendo criado á la similitud é imágen de su divina Majestad. Estas son todas las maneras con que está Dios presenle á sus criaturas.

Síguese la reflexion sobre si mismo, en que dice el Santo así: Otro tanto reflectiendo en mi mismo por el modo que está dicho en el primer punto, ó por otro que sintiere mejor. De la misma manera se hará sobre cada punto que se sigue. Sea pues el segundo grado del amor, que si Dios está siempre presente dentro de mí, que yo esté siempre en la presencia de Dios nuestro señor, (el cual es único consuelo de estedestierro y peregrinacion) trayéndole siempre cuanto fuere posible delante de los ojos, y creyendo, como es la verdad, que estamos siempre delante de los suyos. Este ejercicio de la presencia de Dios nuestro

señor, así como es eficacísimo medio para todo el camino de la perfeccion, desde su principio hasta el fin, así tiene varios grados y diferentes modos, y da lugar á particulares regalos y visitaciones de Dios, y viene á llegar á cierto grado de union tan estrecho y tan secreto, que apenas el que la tiene la sabe dar á entender. Y es cuando en el centro mas profundo del alma se manifiesta Dios, y se muestra presente con tanta luz, que arrebata toda la atencion, de manera que aun á sí misma no se siente el alma, ni otra cosa fuera de sí. Tanto es lo que se le ha declarado Dios, que todo lo demás se ha desaparecido en su presencia.

Este punto pide tratado particular; ahora basta decir que el que ha llegado á este segundo grado no se contenta con mirar á Dios ausente y lejos, ni se contenta de hablar con él como quien le escribe cartas ó le envia recados con terceras personas, sino que procura recogerse dentro de sí para hallarle presente y hablar con él : Como un amigo habla con otro, ó un siervo á su señor, que esta es la primera ley de los coloquios que se han de hacer al fin de cada oracion, como lo notó el santo Padre en el primer coloquio de la primera semana. Y así como los que asisten siempre delante de su príncipe ó de su señor, mirándole siempre al semblante del rostro, conocen mejor su gusto, aun en cosas muy menudas y particulares; así uno de los provechos que se sacan de estar en la presencia de Dios nuestro señor, es que de la luz de su divino rostro resulta el mayor conocimiento de su voluntad en las cosas particulares, como se nota en el tratado de las elecciones.

De lo cual se sigue, que en el primer grado de union se ofrece un hombre del todo á Dios, con determinacion de hacer en todo su voluntad: en el segundo pasa mas adelante, porque se une mas con Dios por la presencia suya, y toma luz para conocer cual sea el agrado de la divina voluntad acerca de sus acciones.

<sup>1 1.</sup>ª Semana, n 56.

## CAPÍTULO XVII.

DEL TERCER GRADO DE LA VIA UNITIVA.

Siguese el tercer grado, que es poner por obra lo que es del gusto y beneplácilo divino. Porque el siervo que conoce la voluntad de su Señor y no la hace, merece doblado castigo; y tambien merece justamente la indignacion de su señor, el criado tan regalado que no quiere trabajar ni servir por no perder la presencia y conversacion de su señor; como por el contrario, el que se priva á tiempo de ella, por solo el mayor gusto y servicio de su señor merece ser admitido despues á mas estrecho trato y familiaridad. Es pues el tercer grado de la union, obrar la voluntad de Dios nuestro señor en presencia de Dios, y conversar con los hombres sin perder la familiaridad con Dios, y trabajar en lo de fuera sin perder el descanso y quietud del corazon ; de manera que á la presencia de Dios se añada el obrar la voluntad de Dios. Esto mismo se halla en el amor de Dios para con los hombres, como dice nuestro santo Padre en el tercer punto por eslas palabras: El tercero, considerar como Dios trabaja y labora por mí, en todas cosas criadas sobre la haz de la tierra, id est, habet se admodum laborantis, así como en los ciclos, elementos, plantas, frutos, ganados, etc. Dando ser, conservando, vejetando y sensando, etc. Despues reflectir en mí mismo.

¿ Qué reflexion es esta? sino que así como la presencia de Dios en las criaturas no es ociosa, sino que las rige, mueve, y gobierna, y obra con ellas, y como trabaja, acudiendo con puntualidad y presteza á todas sus operaciones y movimientos; así la presencia que nosotros, tenemos de Dios no ha de ser ociosa, sino obradora, y que acuda con puntualidad á cumplirle á Dios todas sus voluntades. Y el dia que la caridad no obra lo que conoce, viene á dejar de conocer lo que ha de obrar; y el que no anda cuando tiene luz, le falta la luz para an-

dar y las tinieblas le comprenden '. La caridad tiene las propiedades del fuego y del calor natural. Y como el fuego se sustenta de la leña y el calor natural del manjar, así la caridad cuanto está mas crecida y perfecta, tanto inclina y solicita á obras mayores, y se ceba y sustenta de ellas. Porque así como el calor natural cuando está vivo y en su debida disposicion, pide manjar, y el fuego pide leña, y la lámpara aceite, con las cuales cosas se ceban y se sustentan y crecen, y faltándoles esta manera de ocupacion en que emplear su virtud y su actividad, les falta juntamente la fuerza, y se enflaquecen y se consumen y acaban; así es en su manera el amor que no sabe estar ocioso si es verdadero, y en estando ocioso pierde su fuerza y vigor, y se le apaga la luz del entendimiento con que al principio se encendio, y con que parecia que se sustentaba.

Esta doctrina enseña varias veces el bienaventurado san Gregorio': v en la homilia nona sobre los evangelios, declarando la parábola de los talentos, por los cinco talentos que dió aquel señor á su criado, entiende el conocimiento de las cosas exteriores que se alcanza por los cinco sentidos, y es acomodado para las obras de la vida activa. Porque hay algunos, dice, que aunque no saben penetrar las cosas misticas é interiores, pero con buena intencion de salvarse enseñan lo bueno á los que pueden, y empleando aquella noticia que les diéron de las cosas exteriores, suelen hacer tanta ganancia, que vienen á doblar los talentos. Por los que recibieron dos talentos, entiende este Santo los que son llamados á la vida mixta, que tienen talento para la accion y para la contemplacion. Porque hay algunos, dice, que, como enriquecidos con dos talentos, reciben la luz de la inteligencia y la gracia de la accion, entienden cosas sutiles y delicadas de las cosas interiores, y obran maravillas en las cosas exteriores. Resta que por un talento solo se entiendan aquellos que no tienen mas que la luz é inteligencia de las cosas interiores, y no juntan las obras que son del servicio y voluntad divina. Pues así como le quitaron á este siervo el talento, y se le dieron al que tenia cinco; así tambien suele suceder que pierdan la gracia de la contemplacion los que no se emplearon en el ejercicio de las huenas obras, y la ganen por el mismo camino los

<sup>1</sup> Joan. 12, 35. 2 Greg. hom. 9 in evang.

que al principio se ejercitaban sencillamente en buenas obras, aunque carecian de esta gracia de la contemplacion. Las palabras de san Gregorio son estas. Mas à propósito parecia que cuando al mal siervo le quitaron el talento se le dieran antes al que tenia dos, que no al que tenia cinco, porque mas justo era darle al que tenia menos, que no al que tenia mas. Pero como decíamos arriba, por los cinco talentos, que son los cinco sentidos, se entiende la noticia de las cosas exteriores, y por los dos, la inteligencia de las cosas místicas é interiores, y la gracia de obrar en las exteriores; segun esto mas rico estaba el que habia recibido dos, que no el que habia recibido cinco: porque este aunque habia recibido gracia para administrar bien las cosas exteriores, pero no para la inteligencia de las interiores : v por eso aquel talento que dijimos, que significa la inteligencia de las interiores, era razon que se diese al que bien y fielmente habia administrado las exteriores. Lo cual vemos hacerse cada dia así en la santa Iglesia; porque muchos administrando bien lo exterior que recibieron, con la gracia de Dios son llamados à la inteligencia de las cosas místicas é interiores, para que sean excelentes en lo uno los que se hallaren fieles en lo otro. Esto dice san Gregorio, y no trato ahora de la acomodacion de la parábola, sino de lo que el Santo siente en esta materia: Que la contemplacion, cuando se queda sola v sin obras, es lo mas cierto perderlas, y las obras aunque al principio estén solas, como se suelen hallar en la via purgativa é iluminativa, vienen con la gracia de Dios á ganar la gracia de la contemplacion.

Y son mucho de notar las palabras con que le quitaron à este mal siervo el talento. Quitadle, dijo su señor , el talento, y dádsele al que tiene diez. Porque al que tiene le darán mas, y al que no tiene, aquello que parecia que tenia se lo quitarán. Como si dijera: No lo tiene, y parece que lo tiene; y eso que parece que tiene se lo quitarán. Porque hablando en nuestro caso, esta contemplacion ó presencia de Dios que no tiene eficacia ó aplicacion para las obras del servicio de Dios, ó es fingida y de cumplimiento, ó si es verdadera no se dice de ella que la tiene, sino que parece que la tiene, porque no empleándola ni aprovechándose de ella, es como sino la tuviese; y Matth. 25, 29.

porque está tan cerca de no tenerla, que tambien es como sino la tuviese. Por lo cual de los hipócritas está escrito en Job ! : las riquezas que habia tragado, las vomitará. y se las sacará Dios de las entrañas. Sobre las cuales palabras dice san Gregorio 1: Quiere el hipócrita sa ber las palabras divinas, y no quiere hacerlas. Quiere hablar doctamente, y no vivir conforme á lo que habla. Pues porque no hace lo que entiende, viene á perder la inteligencia de lo que se ha de hacer, y porque no quiso acompañar las buenas obras con el conocimiento habiendo menospreciado la pureza del bien obrar, vendrá tambien á perder la luz que tenia para conocer. Conforme á esto, las riquezas de \* la sagrada Escritura que se las habia tragado levendo, las vendrá á vomitar, olvidando, y se las sacará Dios de las entrañas, por que con justo juicio le borrará de la memoria lo que no quiso guardar con la obra, para que si quiera no tenga en la lengua lo que no quiso ejercitar en la vida. Esto es de san Gregorio, y nos lo enseña la experiencia, porque así viene Dios á castigar estos hipócritas, quitándoles no solamente la verdadera santidad y contemplacion (que sin el arrimo de las buenas obras la van perdiendo por sus pasos contados) sido tambien las apariencias exteriores de ella. Y se cumple lo que dice el Eclesiástico 3: No seas hipócrita en los ojos de los hombres, y con tus palabras y apariencias fingidas; no te escandalices y te pongas tropiezo á ti mismo: mira bien no caigas y quedes deshonrado para toda tu vida; porque descubrirá Dios lo que tú escondias, v á vista de todos te derribará, porque le servias con malicia, y tu corazon estaballeno de engaño. Esto que aquí dice el Espíritu santo, se cumple á la letra en los hipócritas. Porque cuando las obras no corresponden al dón de la contemplacion, les quita Dios aquella máscara que tenian de espirituales, y pierden las apariencias los que se descuidaron en adquirir y conservar la verdad.

De lo dicho se saca, que las obras no solamente no estorban la contemplacion y la presencia de Dios, sino que antes la ayudan y sustentan. Procure pues el que se ejercita en este tercer grado de union, de tal manera hacer presencia á Dios, que le cumpla en todo su santa voluntad, y de tal manera acudir al cumplimiento de su voluntad, que

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Job 20, 15. <sup>2</sup> Greg., l. 15, Mor., c. 7. <sup>3</sup> I

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eccles. 1, 37.

cuanto fuere posible y sufre el estado de esta peregrinacion, no salga de la presencia de Dios. Procure imitar á los santos ángeles, que como se dice en un salmo ', estando mirando á Dios, son los que hacen la palabra de Dios, y están prontos y atentos para oir y cumplir la voz de su mandamiento. Imite á los ángeles de guarda, que andando entre los hombres para mirar por ellos y guardarlos del mal y encaminarlos al bien, dijo con todo eso de ellos el Salvador 2: De verdad os digo, que los ángeles de ellos siempre ven la cara de mi Padre, que está en los cielos. Acuérdese del ángel san Rafael 3, que no era cualquiera de los ángeles menores, sino uno de los siete que asisten delante de Dios, y anduvo hecho caminante, travendo y llevando al hijo de Tobías, y hecho su casamentero, concertándole y capitulando con la hija de Raguel, y hecho su fator, y si se puede decir, arriero, llevando los camellos hasta Rages, y cobrándole su deuda de Gabello; y en todas estas haciendas se ocupó uno de los siete ángeles que asisten delante de Dios. ¿Porqué causa? sino por la que él declaró cuando les dijo 1: Paz sea con vosotros, no querais temer. Porque cuando estaba con vosotros estaba por la voluntad de Dios. Y lo que se hace por la voluntad de Dios, no quita la asistencia ni la presencia de Dios. Y porque entre los ángeles del cielo hagamos tambien mencion de uno de los ángeles de la tierra, procuremos imitar á san Pablo, que estando arrebatado hasta el tercer cielo, y todo encendido, como un serafin, en amor de Dios, cuanto era mayor el calor que dentro de sí sentia, tanto era mayor la hambre que padecia del bien de sus prójimos. La cual hambre y congoja que de ella resultaba, no la cuenta él por el menor de sus martirios 5: Instantia mea quotidiana solicitudo omnium ecclesiarum. Fuera de otros trabajos, dice, y persecuciones que me vienen de fuera son los cuidados de cada dia, la muchedumbre de negocios, la solicitud por todas las iglesias. ¿A quien le duele el pié, que no me duela á mí el corazon? ¿ Quién es escandalizado que vo no me abrase? y todo lo demás que allí dice el Apóstol. Y así como estos cuidados y penas nacen de la caridad, así no hay cosa mas dulce, ni mas suave, ni mas llena de devocion, ni que

Psalm. 102, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mat. 18, 10.

<sup>\*</sup> Tobiae 12, 15.

<sup>4</sup> Tobiæ 12, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> I. Cor. 11, 27.

menos aparte de la presencia de Dios. Esta es la causa porque la misma caridad que levantaba al Apóstol sobre sí mismo para contemplar y amar á Dios, esa misma le hacia templar y humanarse al provecho de sus hermanos, como él dijo en otro lugar ': Sive enim mente excedimus Deo sive sobrio sumus robis, charitas enim Christi urget nos. Cuando tenemos algun exceso mental de contemplacion ó de amor, esto es, en el trato que tenemos con Dios, y cuando nos acomodamos al trato comun y humano, eso es por respecto de vosotros y de vuestro provecho. Porque la caridad de Cristo nos aprieta y nos hace fuerza; apriétanos para tener excesos mentales en el trato con Dios, y hácenos fuerza para humanarnos en el trato con vosotros.

Mas porque en este camino del amor vamos siguiendo los pasos del amor que Dios nos tiene á nosotros, consideremos como este gran Señor tiene á su cargo el gobierno de todo el mundo y el cuidado de acudir á todos los movimientos y operaciones de las criaturas, segun que lo pide la naturaleza de cada una, pero en la verdad no se distrae con este cuidado, ni se cansa con este trabajo. No se distrae, porque siempre está dentro de sí, y uno consigo. No se cansa, porque siempre está en si, v así está siempre en el centro de su quietud. Pues el hombre que se halla en este grado, de tal manera debe obrar que no salga de si, sino que esté siempre en si y sobre si, y que traiga todas sus obras á sí, y no se deje ir tras el·las; señor de el·las y de sí, y que verdaderamente pasa en la libertad de los hijos de Dies. Esta alcanzará si estando él unido consigo y con Dios, redujere á esta unidad la diversidad de sus ocupaciones, no mirando ni pretendiendo en ellas mas que una sola cosa, y teniendo las demás por accesorias y de poca importancia; y lo que ha de pretender y mirar, es agradar á la suma bondad, y conformarse con ella, como con la regla y origen de todo lo bueno que hay en nosotros.

<sup>1</sup> II Cor. 3, 13.

# CAPÍTULO XVIII.

DEL GRADO CUARTO DE LA VIA UNITIVA.

El cuarto grado de amor y de union, es reducir á Dios mis perfecciones y virtudes, si algunas tengo, mis operaciones, y à mí mismo, y á todas las criaturas con todo lo que hay en ellas de sér, ó de bondad, ó de perfeccion natural ó sobrenatural. Digo pues que el cuarto grado es saber reducir todas estas cosas á Dios, como á piélago infinito de todo sér y de toda perfeccion y fuente original de las perfecciones, que se comunican à las criaturas, y amándolas á todas en él y no en sí mismas, y descansando en él como en mi centro, y no fuera de él, ni en mí mismo, ni en mis obras, ni en el suceso de ellas, ni en otra alguna criatura. Indicio es de haber llegado á este grado, cuando de mis obras y ocupaciones no quiero otro fruto mas que haber agradado á la divina Majestad; esto es, que no deseo otro efecto ni otro suceso, ni miro, ni reparo, ni examino otra cosa en ellas, sino esta tan solamente; si han salido y se han hecho á gusto de Dios: y si hallare que han sido tales (cuando todo lo demás haya sido adverso) esto sea bastante para darme suma alegría, como quien ha conseguido su fin. Porque así como en el primer grado pongo en las manos de Dios todo lo que soy y tengo, para que de ello disponga á su voluntad; y en el segundo me pongo en su presencia, y de alli saco el conocimiento de su voluntad; v en el tercero me aplico al trabajo de las obras que son de su voluntad; así en el cuarto despues de ejecutadas, no tengo de tener otra regla para ver si en ellas he conseguido mi fin, sino esta tan solamente: si se han hecho conforme al agrado de la divina Majestad.

Para mayor inteligencia de lo dicho se debe considerar, que todas y cualesquiera perfecciones que se hallen en las criaturas, manan y se derivan de Dios, y quedan en él con infinitas ventajas, como en su fuente y original. Porque así como los rayos descienden del sol, en el cual se halla la luz con mayor ventaja, y no se pueden conser-

var sino unidos con el y pendientes de él; y así como las aguas del arroyo manan de la fuente, en la cual se hallan con mas perseverancia y abundancia, como en su manantial y unido con ella, y no de olra manera se conserva el arroyo; así tambien nuestro poder, que es medido y tasado, mana y se deriva del infinito y sumo poder que se halla en Dios, y de la misma manera la justicia, la bondad y piedad y misericordia, y las demás perfecciones que se hallan en nosotros finitas y limitadas, todas nacen de los mismos atributos, los cuales se hallan en Dios sin tasa y sin medida, como en su fuente original. Esto dice nuestro santo Padre en el cuarto punto por estas palabras: El cuarto, mirar como todos los bienes y dónes descienden de arriba, así como la mi medida potencia de la suma é infinita de arriba, y así justicia, bondad, piedad, misericordia, etc., así como del sol descienden los rayos, de la fuente las aguas, etc. Despues acabar reflectiendo en mí mismo como está dicho.

En este punto se da primeramente lugar para la consideracion de todas las perfecciones divinas, que es grande incentivo del amor, y para conocer como toda nuestra perfeccion mana de Dios, y está pendiente de él como los rayos del sol, que es eficacísimo medio para la union. Tambien se da luz para entender como ama Dios todas las cosas en sí mismo, y como nosotros las debemos amar á todas en Dios. Porque Dios nuestro señor de tal manera comunica estas perfecciones á sus criaturas, que se queda con ellas, y de tal manera las reparte, que se queda con todas, y las une en sí en una simplicísima perfeccion, que es la original de donde procedieron todas. Y por eso de tal manera ama á sus criaturas, que todas las ama en sí y por sí mismo, y por lo que participan del sér y de la perfeccion que él tiene con infinita ventaja dentro de sí mismo. Y por eso, como dice san Dionisio, revuelve con el amor por modo de círculo á sí mismo. Y nosotros si hemos de amar á Dios con todo el corazon, con toda el alma, con todo el espíritu y con todas las fuerzas, debemos recoger el corazon, y el alma, y el espíritu, y las fuerzas que están derramadas y repartidas por las criaturas, y unirlas todas en el Criador, para amarle con todo lo que somos y podemos. Y para esto ayuda mucho este cuarto punto de que vamos tratando; conviene á saber, que to-

da perfeccion de la criatura se halla con infinitas ventajas en el Criador. Porque, como se dice en el libro de la Sabiduría ', si los hombres agradados de la hermosura de las criaturas las tuvieron por dioses, entiendan de ahi, cuanto mas hermoso será el Señor de todas ellas, pues el que las hizo y las dió el puesto y lugar que tienen, y las leves y orden que guardan, es el autor y padre de la misma hermosura. Y si se admiran de la virtud y fuerza que tienen para obrar, entiendan que el que las hizo es mucho mas poderoso que ellas. Porque de la grandeza y hermosura de lo criado, puede el entendimiento venir en conocimiento del Criador. Y por los mismos filos podemos concluir: Que si amamos la sabiduría, la justicia, la misericordia y semejantes perfecciones que vemos en los hombres, ¿con cuanta mayor razon debemos amar á Dios, que es infinito en todas estas perfecciones y en cada una de ellas? Y si es cosa tan natural amar uno á sí mismo, y unirse consigo para su conservacion, mucho mas debe procurar amar à Dios y unirse con él, aunque sea menester para esto apartarse y huir de si mismo. Porque asi como la conservacion y el bien del rayo de la luz depende mas del sol que de sí mismo, y la conservacion del arroyo mas depende de la fuente que de sí mismo, así el bien del hombre mas depende de Dios que de sí mismo, porque Dios es la fuente y el manantial del sér y de todo lo bueno. Y de ahí es, que arrimándose el hombre á sí mismo viene á caer, v amándose á sí viene á perderso, y huyendo de sí y aborreciéndose á si, viene à ganarse para siempre, como està escrito en el Evangelio: El que ama su alma la perderá, y el que la aborrece en este mundo la ganará para siempre. Y si á mí no me tengo de amar en mi, sino en Dios, á las demás cosas claro está que las tengo de amar en Dios, v no en sí mismas, como nos lo pide el mismo santo Padre, cuando dice : Sean exhortados á menudo á buscar en todas cosas á Dios nuestro señor, apartando, cuanto es posible, de si el amor de todas las criaturas, por ponerle en el Criador de ellas, á él en todas amando, y á todas en él, conforme á su santísima y divina voluntad.

De aquí nace mirarse uno, no como cosa suya ni de nadic, sino todo de Dios, pendiente todo en su sér espiritual y corporal de aquel <sup>4</sup> Sap. 13; 3. <sup>2</sup> 3, p. c. 1, § 26,

piélago infinito de sér v de perfeccion que hay en Dios. Y asimismo mirar todas las criaturas como unas huellas de Dios y señas que él ha dado á los hombres para que le conozcan. Donde resulta tambien mirarlas á todas como si no fuesen, pues verdaderamente son como si no fueson, comparadas con el sér de Dios. Y de aqui nace tambien no solo esconderse y desaparecerse y como aniquilarse todas las criaturas, y yo con ellas; sino tambien engrandecerse y levantarse Dios' en nuestro conocimiento, no hallando tomo ni firmeza en cosa ninguna, sino en Dios, ni descubriendo en las criaturas cosa que ver, ó que amar, ó que admirar, sino á Dios que resplandece y se descubre en ellas, como un piélago infinito de sér y de perfeccion dentro del cual nadan y se anegan todas, y en el cual están y se conservan en aquella tasa y medida que han recibido de él. Y de aquí nace hallarse el espíritu libre y desembarazado para ir á Dios con toda la fuerza de su intencion y de su amor, porque no halla que amar ni à quien agradar fuera de Dios; pues todo lo que hay en las criaturas, lo halla con infinitas ventajas en Dios. Segun esto, gran cosa es haber llegado á entender con luz del cielo ': Como todos los bienes y dones descienden de arriba, y que hay allá arriba una infinita potencia, infinita bondad y sabiduría y misericordia, y una infinita hermosura de donde se derivan estas propiedades que tan limitadamente vemos participadas en las criaturas. Y gran cosa es haber descubierto al sol por sus rayos, y guiándonos por el arroyo, haber venido á dar en la fuente, y haber cogido el centro donde se vienen á juntar y unir la multiplicidad de las perfecciones criadas, porque alli descansará nuestro amor, sin tener que buscar otra cosa mas adelante; y esto será amar á Dios con todo el corazon, con toda el alma, con toda la mente y con todas las fuerzas.

Cuando un hombre ha llegado á este estado, por muy varias y diferentes que sean sus obras, siempre es uno mismo el fin que pretende en ellas. Porque bien pueden ser diferentes las ocupaciones por las diferentes materias en que se emplean, y los diferentes efectos a que se encaminan; pero todas primeramente deben ser tales, que considerados los tiempos, los estados y las personas, ninguna sea

<sup>1 4.</sup>ª Semana, n. 22.

contraria à la divina voluntad; y el fin del que las hace siempre debe ser uno mismo, porque cerrando los ojos á los fines particulares, su fin ha de ser solamente glorificar y agradar á la divina Majestad. Y de aquí es, que aunque mirando los fines particulares de cada obra, nuestras acciones tienen diferentes estados, porque unas veces están al principio, otras al medio, otras al fin, y muchas veces por diferentes estorbos que suceden y contradicciones que se atraviesan, no consiguen su fin ; pero mirando á la intencion del que obra, siempre está en su fin: porque en cualquier estado que la obra esté, el que la obra con esta intencion siempre está al fin de lo que pretende, que es agradar con sus obras á Dios; y por eso ningun suceso ni contradiccion puede estorbarle que no consiga su fin. Bien puede ser que se embarace é impida el efecto de sus obras, mas no puede ser que no se haga la voluntad de Dios, y como esta se haga, él ha conseguido todo el fin que pretende. Y de aquí nace una igualdad y firmeza de corazon indecible. Porque no es combatido de vientos de deseos el que siempre está en el fin y centro de todos los deseos; imitando el estado de la patria, cuanto sufre la condicion de este destierro, y gozando la seguridad del puerto, cuanto sufre la inconstancia y peligros de la navegacion. Y tanto sufre esta navegacion y este desticrro de firmeza y de seguridad, cuanto alcanza de conformidad con la divina voluntad. Por lo cual pedimos en la oracion del Padre nuestro: Hágase tu voluntad, así en la tierra como en el cielo. Y así como la conformidad con la divina voluntad, causa en el cielo seguridad, paz y firmeza; así tambien la causa en la tierra, cuando la divina voluntad se hace en la tierra como se hace en el cielo. Y porque los que llegan á este estado no tienen otro cuidado, sino hacer la voluntad de Dios en la tierra con la perfeccion que se hace en el cielo, así no tienen otro deseo, sino salir de la tierra y entrar en el cielo, para suplir las faltas que hacen en la tierra, cuanto al cumplimiento de la divina voluntad. Ninguna cosa los detiene para esto; ninguna hacienda tienen empezada que no la tengan tambien acabada: siempre están á punto y concluidos sus negocios para cuando Dios los llamare, y muy semejantes á los siervos que están esperando á su señor para abrirle luego que llamare á la puerta.

#### CAPÍTULO XIX.

#### DEL QUINTO GRADO DE LA VIA UNITIVA.

El quinto y último grado de esta subida, y postrer paso de esta via unitiva es, que despues que el espíritu se haya unido con Dios, con un nudo tan estrecho como declaramos en el capítulo pasado, sea su amor tan varonil y tan esforzado, que pueda llevar cualquier peso y vencer cualquier dificultad, y despreciar cualquier interés, antes que aparlarse del amor, y quebrantar sus leyes, y ofender, aunque sea muy lijeramente, à su amado1. Sea su amor fuerte como la muerte, que à la misma muerte no le huya el rostro, ni la vuelva las espaldas, y entonces la vencerá, si por el amor la sufriere. Sea su llama tan encendida, que si cayeren sobre ella muchas aguas y caudalosos rios de tribulaciones, no sea mas que como el rocío que cae en la fragua, que se le sorbe la llama, y le consume, y se aviva mas con él: esté tan sobre sí y sobre todas las cosas, que si le ofreciere el mundo todos sus haberes para despojarle del amor, lo ponga todo debajo de los piés, y lo desprecie como si no fuera nada. Pues luego cuando el amor con sus calidades que hemos dicho arriba llegare á tener estas fuerzas, no le queda mas que desear, sino que crezca el amor, y crezcan las fuerzas, y crezcan las ocasiones de emplearlas por el amado.

A esta caridad pertenece acomodarse con la pobreza, y admitir sin enojo la hambre y la desnudez, el frio y el calor, que son los compañeros que andan con ella, sufrir mansamente las injurias, llevar con paciencia las enfermedades, no desmayar en las persecuciones, tener longanimidad en las tentaciones, llevar las cargas de los prójimos, no cansarse de sus condiciones, no indignarse con sus descuidos ni dejarse vencer de sus desagradecimientos; en las sequedades espirituales no dejar sus ejercicios ordinarios, y en las consolaciones y gustos, no por eso dejar de acudir á sus obligaciones. Finalmente, cada vir-

Ц.

Digilized by Google

<sup>1</sup> Cant. 8, 6.

tud tiene su carga que llevar, y sus dificultades que vencer, que por eso se llama virtud, porque da esfuerzo para las dificultades que se ofrecen en su propia materia: y así como la caridad encierra en sí todas las virtudes, asi ha de tener fuerza para llevar las cargas de todas. Porque si la caridad es paciente y humilde, benigna y mansa, si todo lo cree y todo lo espera, y lo demás que dice el apóstol san Pablo en su alabanza', necesario es que lleve las cargas de la paciencia, y las de la mansedumbre y benignidad, y las de la fe y de la esperanza, y las demás virtudes. Y todo esto ha de sufrir por no perder á Dios con un pecado mortal, lo cual pertenece á la caridad de los incipientes; y por no darle disgusto deliberadamente con un pecado venial, sino antes mortificando sus desórdenes hacerse cada dia mas agradable à él con las virtudes, lo cual pertenece à la caridad de los proficientes; y por estar desnudo del afecto de todas las cosas criadas, y puesto en las manos de Dios y en su presencia, pronto para hacer su voluntad con solo deseo de agradarle á él, y descansando en él sobre todas las cosas, lo cual pertenece à la caridad de los perfectos. Y por no desamparar esta caridad ni ser desamparado de ella, ha de tener ánimo y fortaleza para pasar todos los males y carecer de todos los bienes del mundo; y que pueda decir con el Apóstol\*. ¿Quién será poderoso para apartarnos de la caridad de Cristo? ¿por ventura la tribulacion ó la angustia? ¿ó la hambre? ¿ó la 'desnudez? ¿ó el peligro? ¿ó la persecucion? ¿ó por ventura el cuchillo? lo cual dice como quien desafía todos los males, y da á entender que su caridad es poderosa para vencerlos todos.

Pero veamos de donde le vienen estas fuerzas á la caridad, y con qué palabras declaró esto el Apóstol: Sed in his omnibus superamus propter eum, qui dilexit nos: En todas estas tentaciones, adversidades y tribulaciones somos superiores por el amor del que nos amó. Mucho es de advertir, que en todas las tres jornadas que hemos declarado hasta aquí, el postrer paso pide constancia y firmeza. Porque en la primera jornada el postrer paso y el último grado es el temor de Dios, que ha de ser como el fiador para que los principiantes estén firmes, y no vuelvan atrás á los amores del mundo y deleites

<sup>1</sup> Cor. 13, 4, 2 Ad Rom. 8, 35.

de la carne que han dejado 1. Y en la segunda jornada, el último grado es la firmeza, y constancia en los primeros propósitos y en lo que está una vez bien determinado, como hemos declarado ya en sus propios lugares 2. Y en esta tercera jornada el grado mas alto de la union con Dios, es este que vamos declarando, cuando el amor ha cobrado tanta fuerza, y el espíritu está tan unido con Dios, que no son poderosas para desviarle de él, ni las prosperidades de este mundo, ni sus adversidades y tribulaciones. Pues luego el postrer grado de cada jornada pide constancia y firmeza; porque ¿cómo podrá pasar adelante quien está vacilando para volver atrás? Y sino nos afirmamos en lo que una vez está determinado, y sino hacemos rostro á las dificultades hasta llegar á la ejecucion, todo se nos irá en andar y desandar, tejer y destejer, sin llevar jamás ningun propósito al cabo. Pues luego en todas tres jornadas es necesario sellar todo lo que se hubiere propuesto con constancia y fortaleza, para que nuestro aprovechamiento tenga efecto real y verdadero, y no se quede todo en el propósito ó en el pensamiento. Y aunque esto es así verdad, los motivos empero de esta firmeza son diferentes. Porque todos desean estar clavados con Cristo en la cruz, como lo estaba el Apóstol cuando dijo : Christo confixus sum cruci: Estoy clavado con Jesucristo en la cruz; pero unos están enclavados con clavos de temor, como los incipientes, otros con clavos de mortificacion, como los proficientes; otros con clavos de amor, como los perfectos. Porque los que empiezan, cuando se ven combatidos de alguna tentacion, se valen para no caer del temor del infierno; los que se van aprovechando para no desfallecer en las dificultades muchas y varias que se les ofrecen se ayudan de la mortificacion, y de aquella violencia que los esforzados hacen para conquistar el cielo. Pero á los perfectos el amor los hace firmes, porque los hace superiores á todas las adversidades y prosperidades; y así no les alcanza la artillería que puede disparar el demonio y el mundo. Y esto es lo que dice el Apóstol despues de haber puesto en órden aquel ejército que hace temblar á los mas valientes, de tribulaciones y angustias, de hambre y desnudez, de persecuciones y cuchillos: y despues de ha-

1 Libro 1, c. 23.

<sup>2</sup> Libro 2, c. 32.

3 Ad Gal. 2, 19.

ber desafiado todos estos enemigos, y aun despues de haber venido á las manos con ellos, y probado las fuerzas de todos: á todas estas cosas, dice, somos superiores por el amor de aquel Señor que nos amó. Como si dijera: Solo el amor de aquel Señor que nos amó, nos hace despreciar todos los bienes y tener en poço todos los males de este mundo. Porque ningun mal hay tan grande, como dejar de amar, y ningun bien se puede comparar con el amor de aquel Señor, que así nos ha obligado amándonos primero.

Y la razon de esto está clara; porque, como dice san Dionisio 1, el amor es extálico, y extasi se dice que padece uno, cuando se pone fuera de si; y propio es del amor sacar al que ama de si, y ponerle todo en la cosa amada 3. Por la parte que el amor saca á uno desí es semejante á la muerte; y por eso se dice que el alma mas está donde ama que donde anima. Y el apóstol san Pablo claramente dijo 1: Ya no vivo yo, sino vive en mí Cristo. Por la parte que el amor transforma en la cosa amada la hace semejante á ella, y que viva con el espíritu de ella; y de aqui es, que el que ama á Dios, en cuanto está muerto al mundo y á sí mismo, está libre de todos los males; y en cuanto vive en Cristo y por el espíritu de Cristo, está superior á todos los bienes, y así ni los biénes ni los males le pueden apartar de la caridad de Cristo. ¿Quién hay tan libre de todos los trabajos é infortunios de esta vida como lo están los muertos? Aquellos son tributos que pagan los vivos, con tanto dolor, que les hace aborrecible la vida; y estotra es exencion y libertad de los muertos, que hace muchas veces que se desee la muerte. La muerte, como está escrito en Job ', es aquel sueño con que generalmente descansan en silencio todo género de personas, los príncipes y los reves, que edificaron casas de campo y las llenaron de oro y de plata, y los abortados, que no tuvieron nombre ni vieron la luz, ni ahora tienen memoria entre los hombres. Allí los impíos cesan de levantar alborotos, y descansan los que por falta de fuerzas andaban fatigados y oprimidos de ellos, y los que andaban huidos por deudas están allí quietos y sin que les dé molestia la voz del ejecutor. De manera que la muerte los hace à

<sup>1</sup> Dion. de div. nom. c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Thom. 1, 2, q. 28, art. 3.

<sup>3</sup> Ad Gal. 2, 19.

<sup>4</sup> Job 3, 13.

todos iguales, y exentos de las molestias de la vida, y lo que inquieta à los vivos, y apenas lo pueden tolerar, los muertos lo llevan sin sentimiento y sin dolor. Y por eso por ventura se dice, que el amor es fuerte como la muerte, porque sacándolos de sí los hace iguales à todos, y les quita el sentimiento de los males.

Pero si consideramos que el amor no solamente saca á uno de sí, sino que le une con Dios y le transforma en él, hallaremos la razon que vamos buscando, sin parábolas ni alegorías. Porque ¿qué hombre hay que si le dan la posesion de un reino entero la deje, ó porque le quiten una aldea, ó porque le prometan una ciudad? Porque la posesion de los bienes mayores, quita el sentimiento de las pérdidas y de las ganancias menores. Pues si el que ha llegado á este grado de union halla en Dios todos los bienes con infinita perfeccion, que parte puede ser cualquiera otra pérdida ó ganancia para apartarle de la caridad de Dios? Y el mismo modo de hablar lo significa, cuando decimos que el amor de Dios ha de ser sobre todas las cosas. Porque si el amor de Dios es sobre todas las cosas, luego todas las cosas quedan inferiores y debajo del amor. Y así dijo bien el Apóstol: En todas las cosas sobrepujamos y somos superiores por el amor de aquel que nos amó.

Aquel verdaderamente deseaba amar á Dios sobre todas las cosas, que decia 1: Anima mia, sobre todas las cosas huelga siempre en Dios, que es la eterna holganza de los santos. Otórgame tú dulcísimo Jesus, holgar en tí sobre todas las cosas criadas, y sobre toda salud y bermosura, sobre toda gloria y honra, sobre toda potencia y dignidad, sobre toda ciencia y sutileza, sobre todas las riquezas y artes, sobre toda alegría y gozo, sobre toda fama y loor, sobre toda suavidad y consolacion, sobre toda esperanza y promesa, sobre todo merecimiento y deseo, sobre todos los dónes que puedes dar y enviar, sobre todo el gozo y dulzura, que el ánima puede recibir y sentir, y en fin, sobre todos los ángeles y arcángeles, y sobre la corte del cielo, y sobre todo lo visible é invisible, y sobre lo que tú, Dios mio, no eres. Que tú, Señor, eres bueno sobre todo, tú solo altísimo, tú solo potentísimo, tú solo muy suficiente, y muy lleno, y muy placentero,

<sup>1</sup> Cont. 1. 3, c. 23.

tú solo hermosísimo y muy amoroso, tú solo nobilísimo y muy glorioso sobre todas las cosas. En tí está todo bien perfectamente ayuntado, estuvo y estará etc. Todo esto es de este autor con que en breves palabras resume todo el ejercicio que hemos platicado. Porque quien halla en Dios todos los bienes, le ama sobre todos, y amándole sobre todos no será poderoso ningun bien ni mal para apartarle de su amor. Y así concluyó san Pablo: Cierto estoy que ni la muerte, ni la vida, ni los ángeles, ni los principados, ni las virtudes, ni las cosas presentes, ni las venideras, ni la fortaleza, ni la alteza, ni la profundidad, ni otra alguna criatura nos podrá apartar de la caridad de Dios que tenemos por Jesucristo señor nuestro. Sobre las cuales palabras el bienaventurado san Agustin insistiendo en la razon que hemos declarado, dice de esta manera 1: Ninguno podrá apartarnos de la caridad de Dios amenazando la muerte, porque el no amarle es la verdadera muerte, ni prometiendo la vida, porque el amarle es la verdadera vida. No nos apartarán los ángeles, porque estando unidos con Dios mas poderosos somos que los ángeles; no las virtudes que tienen poderío en el mundo, porque amando á Dios somos superiores á todo el mundo; no las molestias presentes, porque con el amor de Dios se hacen lijeras; no la esperanza de lo venidero, porque los que aman ya poseen todo el bien de presente ; no nos aparta rá lo alto ni lo profundo, porque ¿ qué me puede ofrecer el cielo para que me aparte del que fabricó el mismo cielo ? Y ¿ con qué me puede amenazar el infierno para que deje el amor de Dios, que sino le hubiera dejado no supiera que cosa era infierno? Todo lo sobredicho es de san Agustin.

Y con esto hemos acabado de declarar los pasos mas principales de todo el camino espiritual, dividido en sus tres jornadas, purgativa, iluminativa y unitiva. Y porque nuestro santo Padre en la anotación décima dijo que la via purgativa corresponde á los ejercicios de la primera semana, y la via iluminativa á los de la segunda; con razon se puede dudar si la via unitiva corresponde á los ejercicios de la tercera semana ó de la cuarta, ó á las dos, de lo cual tratarémos en los capítulos siguientes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> August. de moribus Ecclesiæ, c. 11, t. 1.

## CAPÍTULO XX.

QUE LA MEDITACION DE LÁ PASION, DE QUE SE TRATA
EN LA TERCERA SEMANA, AYUDA EN TODOS ESTADOS Y EN TODAS
CUATRO SEMANAS.

Si miramos la materia de meditacion que se propone en la tercera semana, y los afectos que se pueden sacar de ella, igualmente ayuda en todas tres vias, en todos estados y á todo género de personas. Porque la pasion de Cristo nuestro señor, es la leche de los que empiezan, el manjar sólido de los que se aprovechan, y el descanso de los perfectos. Porque no hay otro motivo mas eficaz para aborrecer los pecados, para aprovechar en las virtudes, y para crecer y perfeccionarse en la caridad y amor de Dios, como es la consideracion de la pasion de nuestro Redentor. Y porque de esto está mucho escrito en los libros espirituales, probarémos aquí solamente este intento por lo que nuestro santo Padre enseña en este libro de los Ejercicios. Primeramente, esta consideracion ayuda mucho á los que empiezan para conseguir el fin de la via purgativa, que es el dolor de los pecados. Por donde en el tercer preludio de la primera contemplacion de la tercera semana, se dice así ': El tercero, demandar lo que quiero, será aquí dolor, sentimiento y confusion, porque por mis pecados va el Señor á la pasion. Y en el sexto punto del mismo ejercicio dice así 2: El sexto, considerar como todo esto padece por mis pecados etc. Y que debo yo hacer y padecer por él. Así que mucho ayuda la consideracion de la Pasion para el aborrecimiento de las culpas que fueron causa de ella. Y con esta misma representacion y pensamiento procura nuestro santo Padre despertar al ejercitante á dolor en el coloquio del ejercicio de las tres potencias, que es la primera meditacion de los incipientes, y dice así 3: Coloquio. Imaginando á Cristo nuestro señor delante y puesto en cruz, hacer un coloquio, como de Criador es venido á 1 3.º Semana, n. 3. 2 3.º Semana, n. 9. 3 1.º Semana, n. 54.

hacerse hombre, y de vida eterna á muerte temporal, y así á morir por mis pecados. Otro tanto mirando á mí mismo lo que he hecho por Cristo, lo que hago por Cristo, lo que debo hacer por Cristo, y así viendole tal, y así colgado en la cruz discurrir por lo que se ofreciere. Donde se ve que tres veces tocó nuestro santo Padre en este coloquio, la meditacion de la Pasion, y en ella dió lugar á discurrir todo lo que se ofreciere en órden á sacar vergüenza, dolor y lágrimas por los pecados, que era el intento de aquel ejercicio.

Pues cuanto ayude la consideracion de la Pasion a los proficientes, que están en la via iluminativa, no lo podrá dudar quien se hubiere ejercitado en ella. Lo primero debemos suponer que la materia propia de meditacion de la segunda semana, que corresponde á la via iluminativa, es la vida de Cristo nuestro señor, la cual toda, y cada uno de los pasos de ella, desde que nació en el pesebre de Belen, hasta que murió en Jerusalen en la cruz, está llena de dolores y de afrentas de Pasion. Y de aquí resulta una advertencia muy digna de consideracion para los que tratan del ejercicio de la oracion; v es, que cuando meditan en su vida, á cualquier paso de su vida, con él se ha de acompañar la meditación de su pasión y de su muerte; por que tanto mas se descubre su caridad en lo que hizo y padeció en su vida, cuanto es cierto que no se limitaba en solo aquello, sino que sobre ello estaba dispuesto á dar la vida y padecer la muerte. Y al contrario, tambien cuando meditamos de propósito en la Pasion, á la meditacion de cualquier paso ayuda mucho, si juntamos la consideracion de todo lo que padeció en el discurso de su vida; porque así se descubre que toda ella fué una continuada cruz para nuestro ejemplo y nuestro remedio. Lo primero, que es á los trabajos de su vida ayuntar los de su pasion, practicó nuestro santo Padre en el tercer punto de la meditacion del nacimiento, donde dice así 1: El tercero mirar y considerar lo que hacen (esto es las personas que allí intervienen) como es el caminar y trabajar: para que el Señor sea nacido en suma pobreza; y al cabo de tantos trabajos, de hambre, de sed, de calor y de frio, de injurias y afrentas, para morir en cruz; y todo esto por mi. Lo segundo, que en la meditacion de la Pasion, ayude tambien

<sup>1 2.4</sup> Semana, n. 29.

traer á la memoria lo que el Salvador padeció en el discurso de la vida, y hacer el manojito de mirra que decia san Bernardo, de todas sus penas y dolores, lo platicó tambien questro Santo en la tercera semana, donde aconseja, que por aquel tiempo que se medita la Pasion, los pensamientos de entre dia no deben ser alegres, aunque sean santos; Mas antes induciendo á mí mismo á dolor y á pena y quebranto, trayendo en memoria frecuente los trabajos, fatigas y dolores de Cristo nuestro señor que pasó desde el punto que nació, hasta el misterio de la Pasion en que al presente me hallo 1. Pues si la meditacion de la vida de Cristo nuestro señor, está tan trabada con la meditacion de la Pasion, y la vida de Cristo nuestro señor es la materia de oracion de los proficientes, ya se ve cuanto les ayudará tambien la meditacion de la Pasion.

A esto se añade otra razon, y es, que los ejemplos de las virtudes que los proficientes buscan en la vida de Cristo nuestro señor, los hallan mas excelentes en su pasion. Y si bien lo miramos, los nervios y la fuerza del discurso de la via iluminitiva y de toda la segunda semana, segun que arriba la dejamos declarada, mas consiste en lo que Cristo nuestro señor padeció, que en lo que hizo; y si consiste tambien en lo que hizo, mas por lo que tiene de penalidad, que no por lo que tiene de resplandor. Esto es lo que significa aquel bando que echó aquel rey temporal que queria conquistar toda la tierra de infieles 3: Por tanto quien quisiere venir conmigo, ha de ser contento de comer como yo, y así de beber y vestir etc. Porque así tenga parte despues conmigo en la victoria, como la ha tenido en los trabajos. Esto es lo que propone Cristo nuestro señor á sus soldados : Por tanto quien quisiere venir conmigo, ha de trabajar conmigo, porque siguiéndome en la pena, tambien me siga en la gloria. Esto es lo que proponen los soldados mas adelantados \*: Que yo quiero y deseo, y es mi determinacion deliberada (solo que sea vuestro mayor servicio y alabanza) de imitaros en pasar todas injurias, y todo vituperio, y toda pobreza, así actual como espiritual etc. De manera, que esta es toda la empresa de los que se alistan debajo de la bandera de Cristo nuestro señor <sup>8</sup>. Esto mismo

<sup>1 3.4</sup> Semana, n. 19.

<sup>2 2.</sup>ª Semana, n. 5.

<sup>3 2.4</sup> Semana, n. 18.

<sup>4 2.</sup> Semana, n. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ib. n. 62.

se platica en los grados de humildad'; y finalmente todo el peso de estos ejercicios estriba en el amor de la humildad y de la pobreza, y en abrazar con efecto las injurias y menosprecios, y la falta de todas las cosas temporales, cuando así lo pidiere el mayor servicio y gloria divina. Todo lo cual, aunque se propone en los ejemplos de la vida de Cristo nuestro señor, pero con los de su pasion se confirma y se fortalece; cuando vemos á aquel Señor que siendo rico se bizo pobre hasta morir desnudo, y siendo la gloria del cielo se humilló hasta la muerte, y muerte de cruz. Este es uno de los puntos principales que nuestro santo Padre manda considerar en todos los pasos de la Pasion 2: Como la Divinidad se esconde, es á saber, como podria destruir sus enemigos, y no lo hace, como deja padecer la sacralisima Humanidad tan crudelísimamente. Para que nosotros aprendamos á huir de toda vana ostentacion, y á dejarnos despreciar sin volver por nosotros, v si algo somos ó valemos, lo encubramos con la vestidura y librea de Cristo nuestro señor, que son sus oprobios y afrentas, honrándonos con esta librea, pues el mismo Señor la vistió por nosotros etc. Todos estos sentimientos y propósitos pertenecen á la segunda semana, v así se ve cuanto ayuda para ellos la meditacion de la Pasion.

Pero lo que mas admira es, que ayuda tambien en la cuarta semana para sentir los gozos de la Resurreccion. Porque no hay duda, sino que la memoria de los trabajos pasados, aumenta el gozo de las glorias presentes. Por donde nuestro santo Padre, queriendo disponer al ejercitante á sentir mas intensamente el gozo y alegria de la resurreccion del Señor, de su santísima Madre y de sus apóstoles, le previene con la viva representacion de su muerte y sepultura, y de la tristeza de su Madre y de sus apóstoles. Y en órden á esto habiendo señalado en todos los dias de la tercera semana dos meditaciones, dos repeticiones y una aplicacion de sentidos, en el séptimo y postrer dia dice así 3: En lugar de las repeticiones y de los sentidos, considerar todo aquel dia, cuanto mas frecuente podrá, como el cuerpo sacratisimo de Cristo nuestro señor quedó desatado y apartado del ánima, y donde y cómo sepultado: Asimismo, considerando la soledad de nuestra Señora con tanto dolor y fatiga, despues por otra parte la de los discípu-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 2. Semana, n. 81. <sup>2</sup> 3. Semana, n. 9. <sup>3</sup> 1b. n. 26.

los. Esta representacion, como he dicho, tan triste, se pone el último dia de la tercera semana inmediatamente, antes de la consideracion de la Resurreccion, para que así como los pintores poniendo sombras en las pinturas hacen descubrir mas los colores, y que estén mas relevados los cuerpos; así con la sombra de esta consideracion se descubren mas las luces de la Resurreccion. Y que este hava sido el intento del santo Padre, se ve claramente, porque de esto mismo tomo el preámbulo de la historia en el ejercicio de la Resurreccion, que dice así : El primer preámbulo es la historia, será aquí, como despues que Cristo espiró en la cruz, y el cuerpo quedó separado del anima, y conel siempre unida la divinidad, la ánima beata descendió al infierno, etc. Y en la composicion de lugar quiere que entre tambien \*: Ver la disposicion del santo sepulcro, y el lugar y casa de Nuestra Señora. Y entre los puntos: El cuarto es considerar como la divinidad que parccia esconderse en la Pasion, parece y muestra ahora tan miraculosamente en la santisima Resurreccion por los verduderos y santisimos efectos de ella. De todo lo cual se saca, que el pensamiento de la Pasion con la comparacion de los extremos, descubre mas la gloria y alegría de la Resurreccion. Y no es mucho que nuestro santo Padre tuviese esta advertencia de poner los ojos en la Pasion y sepultura, para ponderar los misterios de la Resurreccion, porque no se halla otra cosa en el Evangelio, ni hay apenas otro lugar en todo él donde mas veces y mas expresamente se haga mencion de la Pasion, que cuando se trata de la Resurreccion. Los ángeles á las santas mujeres les daban estas señas: Si buscais á Jesus el que fué crucificado, ya resucitó etc. Y el Salvador á sus discípulos les inculcaba y repetia esto: Convenia que Cristo padeciese y resucitase, y así entrase en su gloria; y les mostraba las llagas de las manos y del costado, las cuales quiso 'conservar en su cuerpo para memoria de su pasion y gloria de su resurreccion. De todo lo cual se concluye, que la meditacion de la Pasion es socorro general para todas personas, y da luz á todos los misterios. Y así como en la Iglesia católica, todas las fiestas del año, las muy solemnes de las Pascuas, y las menos, las de alegría y las de tristeza, las que son por los vivos y las que por los muertos, todas 1 4.4 Semana, 1 y 2. 2 Ib. n. 2.

generalmente se celebran y solemnizan con el santo Sacrificio en que hay expresa memoria y representacion de la Pasion; así tambien la meditacion de la misma Pasion generalmente ayuda á todos, á los pecadores para salir de sus pecados, á los justos para crecer en las virtudes, y á los perfectos para gozar de la alegría y consolacion espiritual que resulta de la union con Dios; y generalmente da luz á todos los misterios para penetrarlos mejor, y sentir mas dulzura, y sacar mayor provecho de ellos.

No podemos decir esto mismo de los misterios de la sagrada Resurreccion, porque la consideracion de ellos, ni es para todos tiempos ni para todos estados y géneros de personas. Y la razon de esto es, porque el gozo espiritual, que es propio afecto de esta meditacion, de asiento y como en propiedad no le sienten sino los ánimos puros y bien mortificados, y el procurarle antes de este tiempo, suele estorbar así á los que tratan de la compuncion y dolor de sus culpas, como á los que tratan de sentir y llorar la Pasion del Salvador. De los primeros dijo nuestro santo Padre en la adicion sexta, que se hizo para los que se ejercitan en la primera semana 1: La sexta no querer pensar en cosas de placer y alegría, como de gloria, resurreccion, etc., porque para sentir pena, dolor y lágrimas por nuestros pecados, impide cualquier consideracion de gozo y alegría. De los segundos que tratan de sentir la Pasion del Salvador, se dice en la adicion sexta de la tercera semana :: La sexta se mudará, no procurando de traer pensamientos alegres, aunque buenos y santos, así como son de resurreccion y gloria, mas antes induciendo á mi mismo á dolor y á pena y quebranto etc. De lo cual se saca, bastantemente aqueste intento, que los pensamientos alegres de la Resurreccion no son acomodados para todos tiempos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1. Semana, n. 88. <sup>2</sup> 3. Semana, n. 19.

## CAPÍTULO XXI.

A QUÉ PARTE DEL CAMINO ESPIRITUAL COÉRESPONDEN LOS BJERCICIOS DE LA TERCERA Y CUARTA SEMANA.

Supuesto lo dicho, es mas fácil la respuesta de lo que arriba preguntamos, ¿á qué parte del camino espiritual corresponde la tercera y cuarta semana? Y de la cuarta parece cierto que responde á la via unitiva, porque toda ella se gasta en el ejercicio del amor de Dios, y en el deseo de la eternidad, de la cual se nos propone como ejemplar la resurreccion de Cristo nuestro señor, y los gozos que se siguieron de ella. Porque ¿ qué otra cosa es ver à Cristo nuestro senor resucitado inmortal y glorioso, en medio de una familia alegre y gozosa, sino una representación de la bienaventuranza? que nos mueve á despreciar las cosas de la tierra y aspirar por las celestiales, conforme á lo que dice el Apostol 1: Si habeis resucitado con Cristo, buscad las cosas de lo alto, y tomad sabor y gusto en ellas, y no en las que están sobre la tierra. Hay tambien otra razon porque estos ejercicios pertenecen á la via unitiva, porque el fruto que se pretende de ellos es propio de la union, el cual se declara en el tercer preludio : El tercero de mandar lo que quiero, será aquí pedir gracia para me alegrar y gozar intensamente de tanta gloria y gozo de Cristo nuestro señor. Donde no pido gozarme de mi provecho, de mi bienaventuranza ó de mi esperanza, que todo esto podia fundarse en amor de mí mismo, sino gozarme del gozo de Cristo, y este gozo no puede nacer sino de amistad; porque la amistad de tal manera inclina á la persona amada, y causa union con ella, que la imaginacion la aprehende, como si fuera otro yo, y así me alegro de sus bienes y me entristezco de sus males, como si fueran mios propios. Y pues el intento de estos ejercicios es gozarme de la gloria y del gozo de Cristo,

1 Ad Coloss. 3, 1.

\$ 4,\* Semana, n. 3,

Digitized by Google

como si fuera mio propio, y mucho mas; síguese que este modo de ejercitarse de la cuarta semana, es muy propio de la via unitiva.

Vengamos á la tercera semana, en la cual hay mayor duda si corresponde á la via iluminativa, ó á la unitiva, y no se puede dudar sino que en esta tercera semana, con la meditación de la Pasion se confirman todas las elecciones y buenos propósitos hechos en la segunda semana, no solamente acerca del estado de la vida, sino tambien de todas las acciones particulares que pertenecen al mayor servicio divino; y que toma un hombre esfuerzo para no desfallecer en las tribulaciones con un ejemplo tan ilustre como es el de la Pasion del Salvador; en la cual resplandecieron mas que en ninguna otra parte de su vida los ejemplos de sus excelentísimas virtudes, y nos mueven mas eficazmente à su imitacion. Y por esta parte bien se ve que en esta tercera semana están como los nervios de todo el progreso de los proficientes y de la via iluminativa, y el fin y remate de ella. Pero no menos pienso que se ejercita en estas meditaciones la via unitiva: de manera que no sin causa nuestro santo Padre, siendo solamente tres las jornadas y los estados de los que caminan, esto es, de incipientes, proficientes y perfectos, dividió los ejercicios en cuatro semanas, deputando la tercera para las meditaciones de la Pasion, media entre la segunda que corresponde á la via iluminativa, y la cuarta que corresponde á la unitiva, como quien las abraza á las dos, y en la cual se ejercitan los afectos de la una y de la otra. Así leemos de los santos, que cuando habian llegado á lo mas alto de la perfeccion, en ninguna consideracion se regalaban mas tiernamente, de ninguna tenian mas alta contemplacion ni mas encendidos afectos de amor, que en la Pasion del Salvador. Porque si miramos la materia, ninguna hay mas á propósito para despertar el amor, como la de los beneficios y perfecciones divinas, como se ve en el primer y cuarto punto de la contemplacion del amor 1. ¿ Pues en dónde mas se han descubierto los beneficios y las perfecciones divinas que en su Pasion? Y si miramos los afectos provechosos que podemos sacar de esta meditación, tambien ayuda grandemente á la union de dos maneras, conviene à saber, por compasion y por imitacion.

<sup>4.</sup>ª Semana, n. 18, 22.

La compasión nace de la union, porque es mirar los males ajenos como mios propios, y dolerme de ellos como si los padeciera vo; lo cual resulta de mirar á mi amigo como si fuese otro vo. Esta manera de compasion es uno de los fines de esta tercera semana, como decíamos que lo era en la cuarta gozarse con los gozos de Cristo. Así lo hallamos en el tercer preludio de la segunda contemplacion, que diceasí 1: El tercero es demandar lo que quiero, lo cual es propio de demandar en la Pasion, dolor con Cristo doloroso, quebranto con Cristo nuestro señor quebrantado, lágrimas, pena intensa, de tanta que Cristo pasó por mí. Donde son de notar aquellas palabras: Dolor con Cristo, quebranto con Cristo. Porque no solamente dicen semejanza, sino union, sinfiendo su dolor y su quebranto con el, y como lo sintió él, v como si fuéramos una misma cosa con él; v lágrimas v pena interna de tanta pena que Cristo pasó por mí. Porque estas lágrimas, que nacen de agradecimiento y de amor, houran el amor con que Cristo padeció por mí. Y es cosa digna de ponderacion, que por todos los siglos pasados ha tenido el Señor en su Iglesia desde que murió en la cruz, y tiene el dia de hoy, ánimas devotas, con cuyo amor se regala, que le hacen compañía en su Pasion, y lloran sus dolores con tanta amargura v quebranto, como si hoy le vieran padecer, v como le lloraron aquellas santas mujeres que se hallaron presentes á su sepultura.

El afecto de la imitacion es mas sólido y provechoso, y tiene diferentes grados. Porque así como la Pasion es materia en que pueden meditar con provecho todo género de personas, así todos tienen en ella que imitar. Porque lo primero, podemos sacar de la Pasion, la mortificacion de nuestras pasiones y vicios, como dijo el Apóstol': Los que son de Cristo han crucificado su carne con todos sus vicios y concupiscencias; y esto es propio de los que empiezan. Lo segundo podemos imitar las virtudes que resplandecen en la Pasion mas que en otra parte de la vida del Salvador, como son la pobreza, la humildad, el silencio y mansedumbre en las injurias, la paciencia en los dolores, y la obediencia y conformidad con la voluntad de Dios hasta la muerte, y muerte de cruz; y este grado de imitación perfe-

<sup>1 3,</sup> Semana, n. 15. 2 Ad Galut. 5, 24,

nece á los proficientes, cuyo ejercicio ha de ser el crecer y aprovecharse en las virtudes. Lo tercero, podemos imitar aquella excelentísima caridad con que el Señor se ofreció en la cruz por la gloria de Dios y provecho de los hombres, donde los que tratan de union con Dios tienen un perfectísimo dechado que imitar. Porque ¿qué otros pasos hay en esta via unitiva sino los cinco que arriba quedan declarados? ¿Y dónde mas los ejercitó nuestro Salvador que en su Pasion? ¿Cuándo se ofreció mas en las manos de su eterno Padre, que cuando á vista de tantos dolores y afrentas, y de muerte de cruz, le dijo: No se haga, Señor, mi voluntad, sino la tuya 1? ¿Cuándo se mostró estar mas en la presencia de Dios, que cuando cerrando los ojos á muerte tan acerba como se le aparejaba, solamente los puso en su eterno Padre, y en lo que le mandaha, y dijo: El cáliz que me dió mi Padre no quieres tú que beba? ¿Cuando hizo obras mas insignes, que cuando obró la salud en medio de la tierra 2? ¿Cuándo mas reconoció à Dios por principio de todo el sér, y fuente original de todas las perfecciones, que cuando le ofreció el sacrificio de su cuerpo y sangre, con el cual habia de honrar la Iglesia católica á Dios hasta el fin del mundo? ¿Cuándo estuvo mas constante, que cuando estando fijado con clavos en una cruz, no se quiso bajar de ella á peticion de sus enemigos, hasta morir por la gloria de Dios y obediencia de su mandamiento? De manera que si en estos propósitos y ejercicios consiste la union con Dios, aquí tenemos grande ejemplo para ofrecernos á la divina voluntad con todo lo que somos, y tenemos gran dechado para tenerle siempre presente sin apartar los ojos de él: gran motivo para hacer grandes obras en su servicio, en retorno de las que él hizo por nuestro provecho: grandes indicios y resplandores para conocer sus divinas perfecciones, y como Dios estaba en Cristo reconciliando al mundo consigo: grande esfuerzo para no desfallecer en las adversidades y contradicciones, y que ninguna sea poderosa para apartarnos de la caridad de Dios 3. Y estos son todos los pasos de esta tercera jornada, y por donde se levanta el espíritu á la union con Dios.

Sobre todos estos ejercicios hay otro mas eficaz y poderoso para <sup>1</sup> Matth. 26, 39. 

<sup>2</sup> Psal. 73, 12. 

<sup>3</sup> II Cor. 5, 19.

unir con Dios, y es no solamente la imitacion de sus virtudes, sino la participacion de sus pasiones: cuando no solamente nos conformamos con él en el afecto, sino tambien en el efecto, entrando á la parte de su pobreza y deshonra, de sus afrentas y falsos testimonios, de sus angustias y dolores. Esta fué constante sentencia de nuestro santo Padre, que el mayor atajo para la perfeccion era el padecer muchos trabajos por Cristo, y que no hay otra cosa que así ayude y aproveche à la vida espiritual, como aborrecer todo lo que el mundo ama, y amar y abrazar todo lo que Jesucristo amó y abrazó, que son desprecios y afrentas, pobreza y dolores, y todo lo demás que se comprende en la cruz en que ha de estar crucificada nuestra carne con sus deseos. En esto puso nuestro santo Padre la tercera y perfectisima manera de humildad, que, como dijimos arriba, corresponde á la via unitiva y estado de los perfectos, cuando dice así: La tercera, es humildad perfectisima, es á saber, cuando incluyendo la primera y segunda, siendo igual alabanza y gloria de la divina Majestad, por imitar y parecer mas actualmente á Cristo nuestro señor quiero y elijo mas pobreza con Cristo pobre, que riqueza; oprobios con Cristo lleno de ellos, que honores, y desear mas ser estimado por vano y loco por Cristo, que primero fué tenido por tal, que por sabio ni prudente en este mundo.

Segun esto no se engañe nadie pensando que la union con Dios consiste solamente en los regalos y dulzuras de la contemplacion, porque mucho mas consiste en los dolores del cuerpo y desamparos del espíritu, llevados con perfecta conformidad con la voluntad de Dios: de manera que siendo unas imágenes vivas de Jesucristo muerto, por medio de esta muerte gocemos de los alientos de la vida y de los resplandores de la gloria. Porque aquellas consolaciones espirituales son seguras y ciertas, que se nos comunican por medio de la cruz; y cuando estando padeciendo en ella, parece que se nos oscurece el sol á medio dia, y se cubre de tinieblas toda la tierra, entonces suele rayar Dios nuestro señor con su luz en nuestros corazones, con sentimientos tan dulces y maravillosos, que en medio de la tribulacion se dilata el espíritu, y parece que nos amanece ya aquel dia claro y sereno de la eternidad. Porque, como dijo el Apóstol¹, al pa-

<sup>1</sup> II Cor. 1.

so que crecen en nosotros las pasiones de Cristo, á ese mismo paso crecen tambien los consuelos; y así como él muestra su amor en darnos los consuelos, así lo habemos de mostrar nosotros en ofrecernos por él á las pasiones.

Y de aquí se saca que sea la causa que descubriéndose tanto el amor en gozarme de los bienes del amado y compadecerme de sus males, y siendo actos de tan excelente caridad, alegrarme vo de la gloria de Dios, de sus perfecciones y de que sea quien es; y tambien compadecerme de los dolores Jesucristo y de sus afrentas y pasiones como si fueran mias propias: con todo eso nuestro santo Padre no puso el amor en gozarme de los bienes de Dios, ni en compadecerme de los trabajos de Cristo, ni en otros cualesquiera sentimientos y afectos regalados de los que se suelen sentir en la oracion, sino en las obras, y en obras de comunicacion de las dos partes, de manera, que cada uno dé al otro de lo que tiene, etc. Y la razon es, porque aquellos afectos aunque son actos excelentísimos cuando nacen de la caridad perfecta, pero muchas veces nacen de una ternura y facilidad natural, ó de un fervor que presto se pasa. Y nuestro santo Padre, que siempre miraba á lo sólido, y asentaba el pié en lo firme, dejando aquellos buenos afectos en su lugar, y sin quitarles su valor, puso el amor en aquello que algo nos cuesta, y ninguna cosa cuesta mas que cuando padecemos algo por el amado, y como dijo el Apóstol 1: Configuratus morti cjus, si quomodo occurram ad resurrectionem, quæ est ex mortuis. Como si dijera: Primero me hago semejante á Cristo muerto, si por este camino vengo por ventura á ser semejante á Cris. to resucitado. Consta pues de todo lo dicho, que de muchas maneras ayuda la meditacion é imitacion de la Pasion para la union con Dios.

<sup>1</sup> Ad Phil. 3, 10.

#### CAPÍTULO XXII.

QUE Á TODO GENERO DE PERSONAS CONVIENE TENER ALGUNA ORACION RETIRADA.

Para tratar de este punto, supongamos lo que arriba queda declarado, que los que tratan de caminar por el camino del espíritu, aunque deben procurar todas las virtudes, y todas son necesarias para la vida espiritual, pero en cualquier estado se debe recoger la atencion á sola una, que siendo una sea ayuda general para todas, como es en los que empiezan, el silencio y el recogimiento, y en los que se aprovechan, la pobreza y la humildad; y consiguientemente en los perfectos, el estudio de la oracion y de la devocion, tomando especialmente para sí lo que dijo nuestro santo Padre! Dén todos á las cosas espirituales tiempo, y procuren la devocion, cuanto la divina gracia les comunicare.

Para probar este intento se ha de presuponer, que á todo género de personas de cualquier estado y condicion que sean, si ban de vivir espiritualmente, les conviene tener cuanto les sea posible algun tiempo señalado para oracion ó meditacion quieta y retirada. Es verdad que las ocupaciones de los que tratan de virtud son diferentes, y tambien lo son las complexiones. Porque unos profesan la vida activa, otros la contemplativa, y otros la mixta, que tiene de la una y de la otra. El fin de la vida activa es ejercitarse en acciones virtuosas, las cuales unas veces son en orden á sí mismos, mortificando sus pasiones y ejercitando las virtudes; otras veces son en órden á sus prójimos, ayudándolos con las obras de misericordia, así corporales como espirituales, donde entran todos los ministerios que tocan al proveohoespiritual de los prójimos; y otras finalmente son en órden al sustento de sus casas v familias con cualquiera de las artes que son de servicio comun de la república. Todas estas acciones han de ser vir-1 3. p, c. 2, § 20.

tuosas y hechas con deseo de agradar á Dios, y cumplir con sus obligaciones, y venir por medio de ellas al conocimiento de la verdad, para que sean propias de la vida espiritual, que llamamos activa. Otros profesan la vida contemplativa, cuyo instituto es cerrar los ojos á todo lo visible, y desembarazarse de todas ocupaciones externas, para vacar á solo Dios, y unirse con él cuanto es posible en esta vida, con el entendimiento y con el afecto; cuya es propiamente aquella voz 1: Mihi autem adhærere Deo bonum est. Otros profesan la vida mixta, que abraza el estudio de la contemplacion y las acciones que son provechosas á la salud espiritual de los prójimos; de manera que la accion sustentada de la contemplacion sea mas provechosa, y la contemplacion interrumpida con la accion sea mas fervorosa. Claro está que estos tres géneros de vidas no pueden igualmente dar el tiempo y poner el cuidado en los ejercicios de la oracion y devocion.

Las complexiones tambien son diferentes. Porque unos hay de espíritu ferviente y natural inquieto, enemigos de la quietud y del secreto, que apenas con mucha dificultad se pueden recoger por muy pequeño espacio de tiempo. Otros hay sosegados, quietos y nada bulliciosos, que con facilidad y con gusto perseveran por largo tiempo en el recogimiento de la oracion. Y como sabiamente dijo san Gregorio\*, es necesario que ni los naturales quietos se estiendan á demasiadas ocupaciones, ni los inquietos se estrechen al estudio de la contemplacion. Porque muchas veces los que pudieran contemplar á Dios quietamente, oprimidos de ocupaciones cayeron; y nuchas veces tambien los que bien ocupados vivieran quietamente, se mataron con el cuchillo de su misma quietud.

Todo esto es así verdad, que en tanta diferencia de naturales y de ocupaciones, no pueden todos darse igualmente al estudio de la oracion. Pero tambien es verdad que ninguno hay, ni tan ocupado ni tan inquieto, que no le convenga dar algun tiempo á la consideracion de las verdades eternas. Porque primeramente ¿qué hombre hay tan vivo y bullicioso, que no deba refrenar los sentidos de todo desórden, y particularmente los ojos, los oidos y la lengua? Y ¿qué natural hay tan colérico y tan inquieto, que por eso tenga licencia de an-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Psal. 72, 28. <sup>2</sup> Greg. l. 6 Mor., c. 17.

dar fuera de sí, y olvidado de sus obligaciones se encargue de las ajenas, y de lo que no le toca ni está á su cargo? Y ¿quién creerá que las ocupaciones virtuosas de la vida activa dan licencia para vagueaciones inútiles, para vistas derramadas y para palabras ociosas? Pues si todos tienen obligacion á mortificar estos desórdenes y demasías de los sentidos, ¿cómo lo podrán hacer sin algun rato de recogimiento y quietud? ¿Cómo podrán desviar los sentidos del amor y deleite de los bienes presentes, sino es apacentando el espíritu con la consideracion de los bienes venideros? Porque, como dice san Diadoco; los sentidos son de las cosas presentes, la fe de las venideras; los sentidos son de los bienes de la tierra, la fe de los del cielo; y así recogiendo nuestro espíritu y desviándole de la delectacion de los bienes de la tierra, se halla como necesitado á irse su camino derecho á la consideracion de los bienes del cielo.

Además de esto, el ejercicio de la oracion mental puede ser de dos maneras. La primera, cuando se toma alguna hora señalada para meditar ú orar mentalmente, cesando de todas las demás ocupaciones y acciones de los sentidos exteriores, y vacando á las interiores solamente. La segunda es, cuando en las mismas ocupaciones y en medio de los negocios se hurta la atencion por un momento para levantarla á Dios, pidiendo perdon de los pecados, ofreciéndome á mí y á mis acciones para su mayor gloria, examinando mis pensamientos, palabras y obras, si van conforme á la regla de su santísima voluntad, dando gracias ó pidiendo gracias, ó de otra cualquiera manera, que son innumerables las que hay para levantar el corazon á Dios. Y es cierto que por lo menos de este segundo modo de orar ninguno puede escusarse, porque el modo es fácil, y ninguno hay tan incapaz que fácilmente no pueda ser instruido en él (si hubiese quien tomase el cuidado de instruirle) y ningunas ocupaciones hay tan forzosas y continuadas, que no dén lugar á estas breves ausencias, por gozar, aunque sea de paso, de la presencia de Dios; y el uso y la aplicacion lo facilitan todo, y mucho mas la experiencia del provecho, que es muy grande el que resulta de andar siempre á la luz del rostro de Dios y poner en él los ojos á menudo para llevar el camino derecho en su

<sup>1</sup> S. Diad., c. 55.

acatamiento. Por lo cual dijo san Buenaventura 1: La oracion ha "de interrumpir muchas veces á la leccion y todas las demás acciones nuestras, para que nuestro espíritu esté siempre levantado á Dios, del cual es necesario que nos venga todo el bien.

Y aunque este modo de orar tiene esta facilidad y provecho que hemos dicho, generalmente hablando vemos pocos que vivan con este cuidado, ó porque no hay quien los exhorte é instruya; ó lo que es mas necesario, porque este modo de orar pide cuidado y solicitud interior, que despierte la memoria; y esta solicitud no puede ser durable sino nace de afecto, y este afecto supone un ánimo bien desengañado y aficionado á las cosas espirituales, y que haga mas estima de ellas que de las temporales: y esta disposicion apenas la alcanzan, sino los que tienen algun rato de oracion quieta y sosegada; la cual por esta causa es necesaria para todos, si quieren tener algun sentimiento de devocion y algun sabor de Dios entre dia. Si me acordare de ti, dice el santo rey David<sup>2</sup>, en lo quieto y profundo de la noche, cuando los hombres descansan sobre sus camas, á la mañana meditaré en ti, porque tú eres mi ayudador: sobre las cuales palabras nos da este consejo san Agustin 2: El que se acordare de Dios en su quiedud, tambien, dice, meditarà en él en las ocupaciones. Porque cuando dijo por la mañana, lo mismo fué que decir en sus ocupaciones, porque los hombres empiezan á ocuparse por la mañana. Pues luego sino me acordare de ti en la noche, tampoco me acordaré por la mañana. El que no piensa en Dios cuando está ocioso, acómo pensará en él cuando estuviere ocupado? Esto dice san Agustin, como bien experimentado en este ejercicio. Pues así como el invierno, el que ha estado de espacio al fuego ó al sol, conserva despues por mucho tiempo aquel calor aun que se quite de alli; así suele conservar el cafor de la devocion entre las ocupaciones, el que ha estado de espacio por algun tiempo en la presencia de Dios. Y así como los que traen encañada el agua para el servicio de alguna ciudad, hacen à trechos unas arcas grandes en que recogen cantidad de agua, como en un tesoro, para poder despues repartirlo sin que falte á di-

<sup>1</sup> Bon. pro. 7, de progres. rel., c. 11.

<sup>2</sup> Psalm. 62.

<sup>3</sup> August. in Psal., 62.

ferentes calles y plazas, así tambien es necesario á sus tiempos tener el recogimiento mas largo, que es como recoger un tesoro de buenos pensamientos para proveer de allí á todos los negocios y ocupaciones de entre dia.

#### CAPÍTULO XXIII.

CUANTO TIEMPO SE DEBA DAR Á LA ORACION.

Que tanto tiempo se haya de gastar en este género de oracion retirada, se puede considerar de dos maneras. Lo primero, cuanto se pueda acortar este tiempo, que no deba ser menos. Lo segundo, cuanto se pueda alargar, que no deba ser mas. Y cuanto á lo primero, que tanto tiempo será razon que ocupen generalmente todos en este ejercicio, se puede tomar alguna luz por la regla que tenemos en nuestra Religion, la cual manda tener por las mañanas una hora de oracion, y otra media hora repartida en dos exámenes de la conciencia antes de comer y antes de acostar. Y esto fuera de la misa, rosario y oficio divino, y otras devociones particulares de cada uno. De manera que habiendo entre los religiosos tantas maneras de ocupaciones espirituales y temporales, tan diferentes ingenios y tan desiguales grados de aprovechamiento espiritual, se juzga generalmente que ninguno debe tener menos de una hora de oracion y media hora de exámenes. Porque, como declaró nuestro padre Claudio 1, el intento de la Congregacion general, que determinó esta hora, fué que ninguno pudiese tener menos, ni le obligasen á tener mas. Pero de ninguna manera quiso derogar á la constitucion de nuestro santo padre, que da licencia para alargar mucho mas el tiempo de la oracion, como luego dirémos. Segun esto podemos decir que no hav regla general para todos de lo que se puede alargar el tiempo de la oracion

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In epist. de orat. et pœni. n. 2.

porque esto depende de muchas circunstancias; pero puédese dar regla general de lo que se puede acortar á todos los que en sus estados y ocupaciones quieren vivir espiritualmente, que no debe ser menos que una hora, la cual ordinariamente podrán tener sin estorbo de sus ocupaciones, y sin mucha contradiccion de sus naturales.

Primeramente, las ocupaciones no pueden ser cada dia tantas ni tan apretadas, que no dejen siquiera una hora para meditar. Porque así como no pueden ser tantas que no dejen tiempo para comer y para dormir, por la necesidad del cuerpo, así no pueden ser tantas que no dejen tiempo para orar, por la necesidad del alma. A los que tienen muchas deudas y poca hacienda les obligamos á dos cosas. Primero, que no gasten gastos supérfluos; segundo, que graduen las deudas y dén á cada una su lugar, y el mejor á las privilegiadas. Esto mismo deben hacer los que tienen poco tiempo y muchas ocupaciones. Lo primero, no gastar tiempo en cosas no necesarias. Lo segundo, graduar las ocupaciones, y dar el mejor lugar á la que es mas importante. Y es cosa maravillosa que la oracion si la empezamos á ejercitar, ella misma se hace lugar por estos dos caminos. Lo primero, porque va cercenando todas las ocupaciones inútiles y pláticas supérfluas que nos roban sin sentir el tiempo, y si le rescalamos, como dice el Apóstol ', quedamos ricos y sobrados de horas para tener oracion. Lo segundo, porque en caso que faltase tiempo era menester entonces graduar las deudas, y la primera v mas obligatoria es la de la oracion. Porque así como el trabajo corporal pide sueño, y lo pide con tanta fuerza que no se le puede resistir, y si acaso el hombre forzado de la necesidad quiere ocuparse en otra cosa, el sueño le vence, y le ata los piés y las manos, y le hace soltar de ellas los instrumentos de cualquiera obra, y finalmente ha de dormir, porque no se puede de otra manera sustentar el trabajo y ocupacion corporal; de la misma manera el ejercicio espiritual de llorar los pecados, de pelear con las tentaciones, de huir las ocasiones, de sufrir las importunidades de los prójimos y sus condiciones, de tener paciencia en las adversidades, de estar conforme en las necesidades,

<sup>1</sup> Ad Eph. 16.

y conservarse con igualdad entre los vaivenes de esta vida; todo este ejercicio pide sueño, pide reposo, y pide la quietud de la oracion y meditacion. Porque esta es la que templa el ánimo, alumbra el entendimiento, gobierna las acciones, y sin ella andan los hombres como desvelados, mal contentos, disgustados, padeciendo frecuentes turbaciones, y errando á menudo los mismos negocios que tratan. Y esta misma experiencia de que no pueden sustentar el peso de las acciones virtuosas sin algun recogimiento, es causa de que su mismo espíritu les pida algunas horas señaladas de quietud, y pídelo con tanta fuerza, que muchas veces se quitan el sueño corporal por acudir à la necesidad y deseo del espíritu, como nos lo dejó por ejemplo Cristo nuestro señor, que predicaba de dia, y las noches gastaba por los montes en oracion. Así que por lo dicho consta, que por muchas ocupaciones no se ha de privar uno de su hora señalada de recogimiento y de oracion.

Ni menos por la viveza é inquietud de su natural; de la cual suelen resultar las sequedades de la oracion. Porque verdad es lo que dice el bienaventurado san Bernardo ¹, los que tienen cuidado de orar frecuentemente, habrán experimentado lo que digo. Muchas veces nos allegamos al altar, ó nos ponemos en oracion con el corazon tibio y seco, y perseverando se infunde de repente la gracia, el pecho se regala, y se llenan las entrañas con la avenida de la divina misericordia. Esto dice san Bernardo, y dice la verdad; porque finalmente se cumple lo que dijo el Salvador: Pedid y recibiréis, buscad y hallaréis, llamad y abriros han, porque todo aquel que pide le dan, y el que busca halla, y al que llama le abren la puerta. Y esto se ha dicho cuanto al primer punto del tiempo mas corto que se ha de dar á la oracion; de manera que no deba ser menos.

Cuanto al segundo, cuanto se pueda alargar el tiempo de la oracion con provecho del alma, y sin hacer falta á otras obligaciones, apenas se puede dar regla general, como hemos dicho. Dos cosas se pueden afirmar como ciertas. La primera, que á la oracion ordinaria de cada dia, que se tiene por regla ó por costumbre, es muy conveniente añadir algunos ratos ú horas extraordinarias nacidas de mi

u.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bern., ser. 9 in Cant.

devocion y deseo; mas ó menos, como el tiempo y disposicion de cada uno le diere lugar. Consejo es este de san Basilio 1, que en un sermon despues de una larga exhortacion para no faltar á la oracion ordinaria, ni anteponer el sustento del cuerpo al del espíritu, concluve diciendo: No andes gimiendo, ni te escuses con dolores de la cabeza ó del estómago, persuadiéndote á lo que no es con testigos inciertos; ni por descansar ó dormir remitas un punto de la vigilancia y solicitud, antes procura tener siempre algunas oraciones ocultas, las cuales habiéndolas mirado Dios en lo oculto, te las pagará en lo manifiesto. La segunda cosa es, que así como el estado de los incipientes y proficientes, tiene mas de la vida activa, y el de los perfectos mas de la contemplativa, así pide mas tiempo de oracion que los dos primeros. Verdaderamente nuestro padre san Ignacio hablando de los profesos de la Compañía, que segun el tiempo y los ejercicios en que se han de haber ejercitado, presupone que han de ser varones bien aprovechados en el espíritu; en la sexta parte de las Constituciones les da esta regla del tiempo que han de gastar en la oracion: Porque segun el tiempo y aprobacion de vida que se espera para admitir à profesion, y tambien para coadjutores formados, los que se admiten en Compañía se presupone serán personas espirituales y aprovechadas para correr por la via de Cristo nuestro señor, cuanto la disposicion corporal y ocupaciones exteriores de caridad, y obediencia permitan, no parece darles atra regla en lo que toca á la oracion meditacion y estudio, como ni en la corporal ejercitacion de ayunos, vigilias y otras asperezas ó penitencias, sino aquella que la discreta caridad les dictare. Esta es una larga y muy cumplida licencia, porque no reserva mas tiempo que el necesario para las ocasiones de caridad y de obediencia, ni excluye mas trabajo que el que debilitare la salud necesaria para las sobredichas ocupaciones, y todo lo demás da lugar á que se pueda emplear en la oracion y meditacion. Y nuestro padre Claudio, de buena memoria, declarando esta constitucion dice así 3: Por lo cual el que probablemente puede prometerse, que con el demasiado trabajo ni dañará á la salud, ni faltará al provecho de los prójimos, ni estará mas dificultoso

<sup>1</sup> Basil. de Abdicat. rerum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. 6, c. 3, §.2.

In epis. de orat, et pœnit.

en obedecer con la presteza y alegría que es razon, á los mandatos de sus superiores; este tal podrá libremente no con menor loa que merecimiento, señalar para leccion ó para oracion todo el tiempo que le pareciere que le puede ayudar para su aprovechamiento. Y mas abajo encomendando á todos el estudio de la oracion y el cuidado de aprovecharse en él hasta llegar al grado de la contemplacion, dice así: Ni hay tampoco para que pelear contra la verdad, ni para que contradecir à la experiencia tan confirmada con el testimonio de los santos Padres, ni porque tener en poco la contemplacion y desviar á los nuestros de ella; pues es cierto y la experiencia lo enseña, y los santos Padres lo confirman, que no hay otro ningun modo de orar ni de meditar, ni mas poderoso v eficaz para quebrantar el brio del corazon humano ni mas vehemente para incitar á los perezosos a la ejecucion de los mandamientos de sus superiores, ni mas ardiente para inflamar los tibios á procurar la salud de las almas. Esto dice nuestro padre Claudio para animar á nuestros religiosos al estudio de la contemplacion.

# CAPÍTULO XXIV.

QUE LOS QUE TRATAN DRI. MINISTERIO

DE ATUDAR Á LAS ALMAS TIENEN PARTICULAR NECESIDAD DE

LA GRACION RETIRADA.

Mucho es de advertir, que en el lugar que arriba citamos de las Constituciones, no habla nuestro santo Padre con los anacoretas y ermitaños, ni con los que profesan la vida puramente contemplativa, sino con los profesos de la Compañía, que profesan la vida mixta, y juntamente con la contemplacion abrazan la accion y todas las ocupaciones que son del provecho espiritual de los prójimos. Porque no se puede negar, sino que los que tratan de la salvacion de las almas

deben procurar la familiaridad con Dios, cuan estrecha pudieren, y el dón de la contemplacion, cuanto la divina gracia les comunicare, y dar tiempo á estos ejercicios, cuanto mas pudieren, no faltando á la ayuda de sus prójimos ni á la obediencia de sus superiores, como hemos dicho muchas veces. Y cuando no hubiera otras razones para persuadir esto, bastaban los ejemplos (que hemos visto los que en este siglo hemos vivido en la Compañía) del grande dón de oracion que Nuestro Señor ha comunicado á muchos de ella. Y para no decir de los mas modernos, que algunos hemos conocido y tratado, y no son tan generalmente conocidos de todos, pongamos los ojos en los Fabros, Borjas, Javieres, y otros muchos de nuestros primeros Padres, y sobre todos en nuestro patriarca y fundador, el bienaventurado san Ignacio; que quien leyere las visitaciones tan singulares que tuvo de Nuestro Señor desde el principio de su conversion hasta el fin de su vida, y quien considerare cuan colgado estaba del rayo de la divina luz en todas sus determinaciones, conocerá que aquel serafin habiendo hecho en provecho de los prójimos, tantas y tan excelentes obras sobre la tierra, su trato y conversacion estaba toda en los cielos. Y la razon que da de esto san Buenaventura en los prelados, es la misma en los demás ministros del Evangelio. Porque son, dice 1, medianeros entre Dios y los súbditos, y así como hacen el negocio de Dios con ellos, enseñando, corrigiendo, apartándolos del amor de las cosas de la tierra, y levantándolos á las del cielo; así tambien han de hacer el negocio de ellos para con Dios, aplacándole y alcanzando de él gracia para preservarlos y librarlos de todo mal. De manera, que ha de tener entrada con Dios, y amistad y familiaridad con él, para hacer los negocios de los hombres, así como ha de tener buena gracia y familiaridad con los hombres, para hacer con ellos los negocios de Dios. Y lo cierto es, que ninguna cosa les da mayor entrada, y autoridad con los hombres, que el estar persuadidos que son hombres de oracion y de familiaridad con Dios. Los que privan con los reves de la tierra, suelen tener sobre sí el peso de todos los negocios del reino, y aunque sus ocupaciones son tantas y tan graves, nunca les ha de faltar tiempo para asistir y conversar con su rey, no so-

Bonaven, de sex alis. c. 8.

lamente cuando consultan con el de los despachos y negocios, sino tambien cuando están en los entretenimientos y recreaciones. Y esto anteponen á todos los demas negocios, dándole al rey sin tasa todo el tiempo que los quiere tener en su presencia, sin que respecto de esto les haga peso ninguno la falta que puedan hacer á los particulares. Porque este favor que les hace el rey, es toda la raiz de su crédito y de su autoridad y de la mano que tienen en los negocios del reino; y el dia que se sospecha que están algo desfavorecidos ó caidos de la antigua privanza, ese dia son dejados y desamparados de todos. ¡Oh, si quisiese Dios que entendiésemos esta filosofía, y supiésemos en la práctica aplicarla á nuestro propósito, y acabásemos de creer que ninguna autoridad tenemos con el pueblo, sino cuando se persuaden que somos en alguna manera favorecidos de Dios! echaríamos sin duda de ver que los ratos que se gastan con Dios, son los que dan fuerza á las palabras que se dicen á los hombres. ¿ Quién podrá dudar sino que aquellos ravos y aquel resplandor que trujo Moisés en su rostro del trato y familiaridad con Dios', se lo comunicó el mismo Señor para darle crédito y autoridad con el pueblo, y en señal de que las leyes que les daba eran suyas y tratadas á boca con su divina Majestad? Pues si la promulgacion de aquella lev, que como dice san Pablo<sup>2</sup>, era ministerio de muerte, se hizo con tanta gloria, y con resplandor recibido del rostro y presencia de Dios; ¿ cuánto mas la promulgacion del Evangelio, que es ministerio de espíritu y de vida, ha de ser gloriosa y con luz que reverbere del rostro de Dios en el de los ministros y predicadores? La cual es tanto mas excelente que aquella corporal que traia Moises en el rostro que en comparacion de esta, como dice el mismo Apóstol 3, aquella ni fué ni se pudo llamar gloria. Y de aquí es, que así como Moisés se puso un velo delante del rostro para templar aquella luz material, así los ministros del Evangelio tienen necesidad de templar la alteza de sus sentimientos, á la disposicion y capacidad de sus oyentes, que es como ponerse un velo delante del rostro para hablar con ellos.

De lo dicho consta, que si bien los que se dan á la vida puramente <sup>1</sup> Exo. 34, 29.

<sup>2</sup> II ad Corint. 3, 13.

<sup>3</sup> Ibid. 10.

contemplativa, pueden dar mas tiempo á la oracion, pero no por eso tienen mayor necesidad de ella, porque tienen menos ocasiones y no tantas obligaciones. El bienaventurado santo Tomás, comparando entre sí la vida activa y la contemplativa, dice estas palabras 1: Hay ciertas obras de vida activa, que proceden y se derivan de la plenitud de la contemplacion, como es enseñar y predicar. Y por eso dijo san Gregorio en la homilia quinta sobre Ezequiel, que de los varones perfectos cuando vuelven al trato de los prójimos despues de su contemplacion, está escrito en el salmo 144: Memoriam suavitatis tua eructabunt; que estanto como decir: Que todo lo que hablan y predican lleva el olor de la suavidad que interiormente han gustado en su oracion. Y esta manera de accion se antepone á la pura y simple contemplacion. Porque así como es mas alumbrar que no lucir tan solamente, así es mas enseñar á otros las cosas que se han contemplado, que no contemplar (an solamente. Todo esto dice santo Tomás. De lo cual se saça lo que decimos, que si el contemplativo puede dar mas tiempo à la oracion, pero el ministro del Evangelio tiene mayor necesidad de esta misma oracion; porque la ha menester para lucir y para alumbrar, para contemplar y para comunicar á los demás lo que ha contemplado; y no les entrará en provecho la doctrina si no va guisada y sazonada con el calor de la contemplacion. Segun esto, cuando oimos decir: Vida mixta, no se engañe nadie pensando que esta mixtura se hace de recogimiento y de vagueacion, de silencio y de conversacion, de oracion y de distraccion, porque de mezcla de cosas tan contrarias, no puede resultar sino pelea, ni puede tener la pelea otro fin sino la victoria de la una parte con destruccion de su contrario. Esta mezcla se hace del trato con Dios y del trato con los projimos para llevarlos á Dios, de la contemplacion y de la predicacion; y para decirlo en una palabra con que lo declaró el glorioso santo Tomás, bácese de lucir y de alumbrar. Con esta diferencia, que el trato con los prójimos tiene su tasa, cuanto pide la necesidad y utilidad de ellos, conforme à la medida que pone la discreta caridad y la humilde obediencia: pero el trato de Dios se mira como fin que se desea por sí mis-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Thom. 2, 2, q. 188, art. 6.

mo, y así no tiene otra tasa, sino todo enanto dieren lugar las ocupaciones de la caridad y de la obediencia.

Y para mayor luz de esta materia, y para escusar los engaños é inconvenientes que podrian resultar declinando á cualquiera de los dos extremos, pondré aqui parte de una carta de nuestro padre Claudio. en que trata de este punto, por sus mismas palabras traducidas del latin, que dicen así : Y porque los puntos que hemos tocado son de mucho peso y momento, recogeré en pocas palabras lo que está dicho acerça de la diferencia que hay entre el modo de orar de uno de los nuestros (conviene à saber, de los que profesan la vida que llamamos mixta) y de un puro contemplativo, como si dijésemos de un cartujo ó de otro cualquiera. Porque lo primero, el tiempo en el uno y en el otro es diferente; porque este gasta en oracion todo el tiempo que puede, supuesto que no tiene otros negocios en que ocuparse; aquel con los muchos negocios que se dan la mano unos á otros, le es forzoso interrumpir el trato interior muchas veces: el contemplativo aunque gaste la salud y debilite las fuerzas corporales con el contínuo ejercicio de la larga oracion, como no se ponga en peligro manifiesto, no hace cosa ajena de su profesion, pues no se inhabilita con esto para las demás ocupaciones de su Religion; pero estotro porque quehrantando su cuerpo y consumiendo sus fuerzas, impide muchos y no pequeños bienes propios de su vocacion, es cierto que gastandose mas de lo que es razon con aquel demasiado trabajo pasa de los límites que Dios y su Religion le han puesto. Aquel apenas se le ofrecerá ocasion en que la obodiencia de sus superiores le aparte de su recogimiento y meditacion, en la cual consiste el principal fin de su vocacion; estotro muy á menudo sera llamado á otras ocupaciones, que son propias de su Instituto. Finalmente aquel descansa alegremente en este ejercicio como en su fin, y si pone en otra cosa diferente los ojos lo debe tener por tentacion; pero estotro, si por el gusto que siente en este ocio de la santa quietud, empereza de salir à trabajar à la viña del Señor, falta claramente en parte principalisima de su vocacion. Aquel procura la soledad y el silencio, como socorro de que mucho se ayuda para la oracion, y porque no profesa otra cosa, lo

<sup>1</sup> In episto, de usu orationis et pænit, in Societ., n. 5.

uno y lo otro lo guarda inviolablemente; estotro tambien procura el silencio y la soledad para atender á Dios y reparar las fuerzas del espíritu; pero á sus tiempos interrumpe lo uno y lo otro, cuando lo pide la caridad y la obediencia. Porque el amor de su descanso y quietud no le ha de apartar de procurar el bien de sus projimos, sino guardar lo que el bienaventurado san Gregorio aconseja á los superiores que gobiernan: Que ni disminuyan el cuidado de las cosas interiores con la ocupacion de las exteriores, ni dejen la providencia de las exteriores con el cuidado y solicitud de las internas. Hasta aquí son palabras de nuestro padre Claudio.

### CAPÍTULO XXV.

EN QUÉ FORMA SE HA DE TASAR EL TIEMPO DE LA ORACION
RETIRADA.

Tres puntos se ofrecen para tratar en este capítulo. El primero, es la regla por donde nos hemos de gobernar para tasar acertadamente el tiempo que debe dar cada uno al ejercicio de la oracion quieta y retirada. El segundo, las dificultades que se suelen ofrecer al tiempo de la ejecucion, que nos persuaden y casi nos fuerzan para no dar á la oracion todo el tiempo que teníamos determinado. El tercero, los medios de que podemos usar para vencer estas dificultades.

Y empezando por el primero, se debe suponer, que el determinar cada uno cuanto tiempo debe dar á la oracion, es materia de eleccion; la cual para hacerla acertadamente, se deben poner los ojos en las reglas y modos de elegir que nuestro santo Padre pone al fin de la segunda semana; los cuales se reducen á dos, como dirémos en su lugar. El primero es, por discurso propio en tiempo tranquilo. El segundo, por divina inspiracion y consolacion. Y para decir una palabra en cada uno de ellos acerca de la materia presente, cuanto al

primero, estando uno quieto y desapasionado en el acatamiento divino, y considerando sus fuerzas, su profesion y vocacion, sus ocupaciones y obligaciones de caridad y obediencia, tase el tiempo que de ordinario le convendrá dar al recogimiento y oracion, guardando aquí la regla que nuestro santo Padre da en materia de abstinencia, que dice así 1: Mucho aprovecha que despues de comer, ó despues de cena, ó en otra hora que no sienta apetito de comer, determine consigo para la comida ó cena por venir, y así consequenter cada dia la cantidad que conviene que coma, de la cual por ningun apetito ni tentacion pase adelante, sino antes por mas vencer todo apetito desordenado y tentacion del enemigo, si es tentado á comer mas, coma menos. Esto mismo guarde en la oracion, que es el manjar del ánima, cuando se sienta mas desengañado y deseoso de acertar, no con tristeza y tedio del recogimiento, no con apetito del bullicio y vagueacion, sino antes con luz, con desengaño y quietud, entonces determine el tiempo que será bien gastar en su recogimiento y devociones, y de alli no quite nada por ninguna tentacion ni impulso en contrario, antes tenga mas oracion si se halla movido à tener menos, por mas vencer al enemigo.

Cuanto al segundo modo, es de advertir, que muchas veces llama Dios interiormente al recogimiento y oracion con particular inspiracion y deseo, con que se promete el alma algun particular favor y merced de su divina Majestad, y entonces no conviene perder la ocasion, sino desembarazarse de todo para oir lo que habla Dios en nosotros; y si sopla viento favorable navegar con él, y dar al ejercicio dos, y tres, y cuatro horas, y todo lo que fuere menester hasta satisfacer su deseo. De nuestro bienaventurado padre san Francisco Javier se cuenta, que despues de una larga oracion, saliendo á negociar con el virey iba tan absorto en Dios, que en muchas horas andando por las calles no acertaba con la casa; y reparando en ello dijo á su compañero: Volvámonos á casa, que este dia se le ha tomado Dios para sí, y otro dia negociarémos con el virey. Y de estos casos hallamos muchos en las vidas de los santos, y los experimentan los que se dan á este ejercicio, y el gozar de estas ocasiones no cede en perjuicio de los prójimos, sino en mucho provecho de ellos. Lo

<sup>1 3.</sup>ª Semans, n. 36.

cual advirtió el biena venturado san Bernardo, reparando en aquellas palabitas de los Cántares, en que el esposo conjura á las hijas de Jerusalen, que no despierten á su esposa hasta que ella quiera. Cuando el esposo, dice é, manda que no la despierten hasta que ella quiera, tanto es como dejar en su voluntad el vacar á sí misma y a Dios, o atender al cuidado de los otros. Bien sabe el esposo cuan encendido está en la esposa el amor de los prójimos, y que á la que es madre, su propia caridad la solicita para procurar el provecho de sus hijos, y que no se les esconderá ni se les negará cuanto y cuantas veces les fuere necesario. Y esta es la causa porque con tanta seguridad fió de su voluntad este negocio el Esposo celestial, diciendo: No la desperteis hasta que ella quiera. Esto dice san Bernardo, y esto es cuanto al primer punto.

Cuánto al segundo, cierto es que cuando el esposo guarda el sucño, y conjura todos los pensamientos y cuidados, para que no inquiefen al alma ni la despierten hasta que ella quiera, que entonces muy facil es cumplir todo el tiempo determinado para la oracion, y aun pasar mas adefante de él. Pero cuando Dios nuestro señor esconde su rostro, y retira los rayos de su luz, y nos deja en nuestra propia flaqueza, no hay duda sino que se hacen las horas largas, y que el espírito fatigado con el peso del cuerpo corruptible, apenas tiene paciencia para perseverar en la oración hasta acabarla. Dijo esto nuestro santo Padre en la anotación trece en pocas palabras : Asimismo dice, es de advertir, que como en el tiempo de la consolacion es fácil y lere estar en la contemplacion la hord entera, así en el tiempo de la desolacion es muy dificil cumplirla. Nace esta dificultad de dos principios. El primero de la excelencia del mismo ejercicio de la oracion. El segundo, de los muchos estorbos que el demonio pone, y diligencias que hace para apartarnos de este ejercicio. Porque primeramente en este ejercicio ha menester uno desviarse de los sentidos y de todas las cosas que conoce por ellos, y levantarse sobre sí mismo á ver lo que no ve, y oir lo que no ove, y escondido en lo mas secreto de su corazon gobernarse por sola la fe, dejando lo que ve y posee, por lo que no ve y espera. Y así este ocio, si se emplea como se debe, es gran-

<sup>1</sup> Bernar, serm, 52 in Cant.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anot. 13.

dísimo negocio, y este descanso mayor trabajo que todos los trabajos corporales. Y si a esto se llega el combate de los pensamientos y la sequedad del espíritu es una pelea que para poder durar en ella es menester mucho valor y constancia.

Crece esta dificultad con los muchos y varios estorbos que el demonio pone, que como ve lo que nos importa el negociar con Dios, y los grandes bienes que podemos sacar de su presencia, hace todo su poder para que no vamos á la oracion, y si entramos para que nos salgamos luego, y si perseveramos para que estemos allí con tibieza y sin fervor. San Basilio nos advirtió de esto cuando dijo i: Guardate con diligencia no des consentimiento à la sujestion de tu espíritu, que trata de sacarte de la oracion antes de tiempo. Porque los demonios tienen de costumbre al tiempo de la oración fingir alguna causa loable y piadosa, para sacarnos de ella. Y el Bienaventurado san Nilo absolutamente dijo": Que toda la guerra que el demonio trae con nosotros, no es sobre otra cosa, sino sobre la oracion. Y viene bien con esto lo que dice san Juan Climaco, que cuando suena la señal de la trómpeta espiritual ( esto es, cuando se loca la campana á oracion) los hermanos se juntan visiblemente é invisiblemente los demonios nuestros enemigos, y toman esta guerra con tanto coraje, que si no bastan las armas ordinarias para conseguir su intento, se valen de miedos, espantos, golpes y heridas, de que está mucho escrito en las historias de los santos. Pero nuestra tibieza no da lugar á que ef demonio pase lan adelante; porque somos muchas veces como aquel monje que vió san Benito, que tirándole fijeramente del hábito el espíritu maligno se le llevaba tras sí, y le sacaba del lugar de la oracion.

Los medios para vencer al demonio en esta batalla son diferentes en diferentes estados. Porque en los principiantes é imperfectos, es bueno el remedio que usó san Benito, castigando á aquel monje para que el demonio se apartase de él. Porque, como dice bien san Buena-ventura \*: Porque los imperfectos suelen ejercitarse tibiamente en las virtudes, es muy conveniente que algunas veces sean compelidos de

Basil., ser. de abdic. rerum,

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> S. Nilus, de orat., c. 47.

<sup>8</sup> Climac., grad. 18.

<sup>\*</sup> Bonav. de sex al. s. 1.

otros. Y por eso dispuso Dios nuestro señor que estén sujetos los menores á los mayores, para que si cayeren en alguna culpa ó fueren en alguna cosa menos recatados ó mas negligentes, sean enmendados por sus amonestaciones, reprensiones, exhortaciones y castigos. Á esto se endereza en las Religiones la vigilancia de los superiores, en hacer que todos los religiosos sean visitados al tiempo de la oracion, y corregidos sino asistieren á ella. Porque así como á los enfermos cuando están desvelados les mandan que no admitan visitas, que les cierren las puertas y las ventanas y que se compongan con quietud y silencio, porque esto es como hacerles dormir por fuerza, y llamar el sueño que huye de ellos; así tambien á los que andan distraidos y derramados, y que por lijeras causas dejan la oracion, es menester andar sobre ellos para que tengan siquiera aquella corporal apariencia de oracion, en la cual suele Dios muchas veces infundir el espiritu de su gracia. Ayúdales tambien á estos tener su oracion en comunidad, donde los ojos de los unos guardan á los otros, para que cumplan con la tarea de su oracion; y cuando esto no pueda ser, por lo menos ayudara concertarse con algun fiel amigo y compañero que sea del mismo propósito é intencion, para tener su oracion juntamente con él. Porque los ánimos flacos é imperfectos. tienen muchas veces mas respeto á los ojos de los hombres, que no á los ojos de Dios. Por lo cual dijo san Juan Climaco: A todos es facil orar con la muchedumbre de la comunidad, y muchos son los que se conciertan mejor para orar en compañía de alguno de los hermanos que sea de un mismo ánimo y espíritu con él; pero de muy pocos es el tener á solas su oracion.

Estos medios que hemos dicho, suelen ser á propósito para los principiantes, y llamo principiantes, no solo cuanto al tiempo, sino mucho mas cuanto al aprovechamiento espiritual. Porque la tibieza de algunos los tiene siempre en el estado de principiantes, y como gente que se gobierna por los sentidos, tienen necesidad de semejantes ayudas para sustentar en la oracion. De los que están mas aprovechados, cuando la sequedad de la voluntad, y la oscuridad del entendimiento, y la guerra de los pensamientos, y combate de tentaciones les hace pesado este ejercicio; estos deben estar constantes

y firmes en lo que una vez han determinado, antes añadiendo al tiempo señalado de la oracion, que quitando nada de él. Lo cual dijo el
santo Padre en la anotacion trece, por estas palabras : Por tanto, la
persona que se ejercita por hacer contra la desolacion y vencer las tentuciones, debe siempre estar alguna cosa mas de la hora cumplida, porque
no solo se avece á resistir al adversario, mas aun á derrocarle.

### CAPITULO XXVI.

CONCLUSION DE TODO LO DICHO EN LOS TRES LIBROS PRECEDENTES.

Hemos recogido en los tres libros pasados el intento de nuestro santo Padre acerca del ejercicio espiritual y camino de la perfeccion; el cual no derramándose en decir los regalos y misericordias que Dios nuestro señor suele obrar en favor de las almas que tratan con él, se recogió á decir solamente lo que deben hacer de su parte las almas que tratan con Dios: estando cierto que si nosotros cumplimos lo que es de nuestra parte, cumplirá Dios liberalisimamente lo que es de la suya. Y lo que es de nuestra parte es con la gracia divina formar en nosotros á Jesucristo, fundando toda esta obra sobre los dictámenes v propósitos que hemos declarado en cada una de las tres jornadas en particular, que son como la anotomía y los huesos del hombre espiritual; los cuales, como se ve en Ezequiel<sup>2</sup>, fueron los primeros que se juntaron para resucitar aquellos muertos, y sobre estos huesos vinieron los nervios y luego la carne, y últimamente sopló el espíritu, y revivieron. Y no solamente en los hombres vivos se guarda este órden, sino tambien en los pintados; pues vemos que primero el maestro hace un bosquejo de la figura que se ha de pintar, que aunque está hecho con lineas al parecer toscas pero en ellas está toda el arte y las medidas y proporciones sobre las cuales y sin salir de ellas se

<sup>1</sup> Anot. 13.

<sup>2</sup> Ezec. 37, 7.

II.



han de asentar despues los colores y los harnices, y las luces y resplandores. Así que para formar un hombre espiritual, lo primero y lo que contiene mas magisterio, es componer esta anotomía del hombre nuevo, hecha de propósitos firmes, como de huesos, y formar esta figura de la imágen de Jesucristo, conforme á los preceptos de la fe y del Evangelio y doctrina de los santos, y á la experiencia de los varones espirituales. En esta anotomía de propósitos unidos y trabados entre sí, infunde Dios el espíritu, y sobre este bosquejo asienta los colores y resplandores que es servido; y querer empezar esta obra por inteligencias, ilustraciones, sentimientos, júbilos, raptos y cosas semejantes sin el fundamento de la mortificacion y sólidas virtudes, que se contiene en los propósitos ya dichos, es querer empezar el edificio por los tejados, de que no nos podemos prometer sino perder el gasto, y que el edificio venga todo á tierra.

Hemos tambien declarado por otra semejanza de un camino corporal, el camino espiritual con sus tres jornadas, y los pasos mas principales de cada una de ellas, por los cuales finalmente se puede conocer si se ha errado ó perdido el camino, que es lo que suele dar mayor congoja á un caminante. Y para decir algo en particular: A los incipientes en la primera jornada les pertenece aborrecer lo malo, y purificarse de ello; á lo cual ayuda el amor del último fin, el dolor de los pecados pasados, el propósito de la enmienda, el cuidado de desviarse de las ocasiones, y para no resbalar y caer, afirmarse en el temor de Dios: que todos son pasos de la via purgativa.

Los proficientes en la segunda jornada, no solo deben aborrecer lo malo, sino abrazar tambien lo bueno, y no solamente han de escoger lo bueno respecto de lo malo, sino tambien lo mejor respecto de lo menos bueno, esforzándose siempre en todas sus acciones á conocer cual es la voluntad de Dios buena y perfecta para hacer aquello que fuere mas agradable á su divina Majestad. Para conseguir esto, es menester el ejercicio de todas las virtudes que ordenan las acciones humanas conforme á la razon y á la divina voluntad; y para esto ayuda el deseo de imitar á Cristo nuestro señor, particularmente en sus injurias y afrentas y en su pobreza, no solo con el afecto, sino tambien con el efecto, cuando fuere mayor ó igual gloria de su divina Ma-

jestad. Y estando el corazon libre del amor de estos bienes, que suele turbar el juicio de la razon, se conoce con mayor claridad lo que es á Dios mas agradable, para hacer eleccion de ello con firmeza y constancia, sin volver a poner en duda por deseos ni temores humanos, lo que una vez se ha determinado bien por motivos divinos. Y estos son los pasos de la via iluminativa.

Los perfectos de tal manera descansan en el beneplácito de la divina voluntad, y tienen tan sujetas y vencidas las voluntades propias y apetitos contrarios, que sin haber contradiccion de importancia, la inclinación del espíritu los lleva siempre à Dios. Y así como un grande peso que baja de lo alto, ninguna fuerza menor basta à detenerle ó divertirle de su movimiento; así los corazones libres y purificados y llevados de la fuerza del espíritu, ninguna cosa próspera ó adversa, ni la diversidad de las ocupaciones ó de los sucesos, basta para apartarlos de la caridad de Dios; y el corazon recogido en sí mismo y como buyendo de todas las cosas, está haciendo fuerza para arrimarse y unirse con Dios, y estribar en él como en su propio centro. Y de aquí nace mirar uno todas las cosas de esta vida, como estorbos y embarazos de sus deseos, y el tener tedio v cansancio de ellas, y ansias de verse desatado y libre para abrazarse con Dios. Los que han llegado á este estado, entonces se tienen por mas vivos, cuando están mas parecidos y semejantes á los muertos; que ni querrian acordarse del mundo, ni que él se acordase de ellos, y así cuando llegan á morir, no es tanto morir cuanto acabar de vencer la pelea que han traido contra la carne, y por medio de la muerte entrar en la posesion de la vida.

De esta manera todas las jornadas de la vida espiritual están trabadas entre si y el fin de la una da principio á la otra, y los primeros propósitos van disponiendo á los siguientes, y unos ejercicios van dando la mano á los otros, hasta venir uno por sus pasos contados á entrar en la posesion de la gloria. Y cuanto va mas adelante en este caminó, va gozando de cielo mas descubierto, y respirando los aires mas puros, y participando mejor las influencias del otro mundo; y cuando ya la muerte está presente, se alegra y revive el espíritu, y alcanza como de vista las murallas y torres de la celestial Jerusalen, y tiene barruntos de su gloria, y prendas de su bienaventuranza, con que el espíritu se da prisa á soltarse del cuerpo para gozarla perfectamente. Y entonçes se echa de ver como el espíritu de la gracia, que se recibe en el principio de la conversion, se viene á hacer dentro del hombre una fuente de agua viva, que salta hasta la vida eterna.

Por lo dicho se puede responder á una duda. Porque esta postrera jornada de la vida espiritual, que pertenece á los perfectos, se llama via unitiva. Porque en este mismo nombre parece que hay contradiccion; pues quien dice union, dice término, quietud y descanso, y quien dice via, dice camino y dice trabajo y conato de quien pretende pasar adelante para llegar al término y al fin. Y es así, que en esta vida siempre somos viadores y caminantes, y nunca está un hombre tan adelante, que no pueda adelantarse mas, ni puede estar tan seguro, que no pueda errar y perderse. Y aunque esto es así, se puede llegar á tal estado, que cuanto sufre este destierro, esté ya el alma unida y abrazada con Dios, y como á las puertas de la Jerusalen celestial. Pues así como el caminante que está á vista de la ciudad, por una parte camina, porque aun no ha llegado, y por otra goza ya de la vista de la ciudad, de sus huertas y jardines se alegra y como si ya estuviera dentro, porque lo tiene por hecho; así tambien los que en nuestra vida están en la via que llamamos unitiva, por una parte caminan, porque aun no han llegado, y por otra les da va el aire de aquella tierra de los vivientes, y ven como de lejos las torres de aquella ciudad celestial, y sienten el gozo y alegría de sus ciudadanos, y ya se tienen en cierta manera por salvos con la esperanza, como dijó el Apóstol 1: Spe enim salvi facti sumus. Dichosos serán y bienaventurados, cuando ya de hecho, como se dice en el Apocalipsi 2, entren por las puertas en la ciudad. De lo cual se ve, que la via unitiva tiene algo de viaje, de trabajo y de peligro comun con los que en este mundo viven desterrados; y tiene mucho de gozo, de alegría, de seguridad v de esperanza v de comunicacion con el estado de los bienaventurados.

Sácase tambien de esta doctrina un engaño que suelen padecer los que andan este camino, que estando muy en los principios, se per-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Rom. 8, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apoc. 22, 14.

suaden y creen que están mas adelante, ó en el fin y término de él; con lo cual se hacen remisos y negligentes, y tratan de descansar y dormir (como hizo Elías 1) cuando les falta la mayor y mas dificultosa parte del camino por andar. La raiz de este engaño es que alcanzan à conocer con el entendimiento lo mas alto y delicado de la perfeccion, y se aficionan á la hermosura de esta perfeccion que conocen; y sienten gozo y consuelo que procede de este conocimiento y amor, y se dan á entender que poseen todo aquello que conocen y aman, y de que se gozan y alegran, como quiera que estén á veces muy distantes de ello: porque así como los que caminan, primero llegan con los ojos que no con los piés, y sucede alcanzar à ver desde lejos la ciudad donde van, y alegrarse con su vista como si estuvieran muy cerca, y despues prosiguiendo el camino salen de su engaño y conocen que sué vana su alegría, y que les salta mas camino de lo que à la vista de la ciudad habian juzgado, y pasos muy dificultosos y peligrosos antes de entrar en ella; así los que caminan á la perfeccion, despues de haberla alcanzado con la vista y gozádose de verla, les suele faltar una larga fatiga y continua pelea consigo mismos, primero que vengan con efecto á poseerla. Muy semejante al camino que bicieron los hijos de Israel para entrar en la tierra prometida?, que estando ya casi a la puerta de ella, y habiéndose gozado y aficionado con la experiencia de sus frutos, el temor de los enemigos con quienes habian de pelear sué causa de mandarles Dios tomar el camino por tales rodeos, que despues de cuarenta años, no ellos, sino sus hijos, finalmente la conquistaron y poseyeron. Poco le sirve al caminante el ver de lejos la ciudad, y seria indiscreto si buscando lugar acomodado para no perderla de vista, se sentase á mirarla dejando su camino: este tal no puede tomar otro consejo, sino apretar los piés y hacer ejercicio corporal, andando, caminando, corriendo, bajando y subiendo cuestas, vadeando rios, atravesando arroyos y entrando por veredas, en que muchas veces pierda de vista la ciudad que antes veia, y se congoje pensando si por ventura ha perdido el camino, y si despues de haber andado mas, está mas lejos; hasta que perseverando en su ejercicio se halle, cuando menos piensa, dentro de las 1. III Beg. 19, 5. <sup>a</sup> Núm, 14, 22,

puertas del lugar. De la misma manera los que caminan á la perfeccion, yerran mucho si huyen de los ejercicios penosos y de mortificacion, teniéndolos por contrarios á su quietud y devocion. Porque despues de haberse gozado con el conocimiento de la virtud y esperanza de alcanzarla, con que suele nuestro Señor consolar y alentar á los principiantes (y es como la muestra de los frutos de la tierra de promision) es menester caminar y pelear para poseer la tierra, que cuando nos la prometieron nos causó tanto gozo y alegría. Y no hay otro remedio sino el ejercicio espiritual, en el discurso del cual se ofrecen tantos tédios y cansancios, tantas peleas y tentaciones, que le parece á uno muchas veces que se ha perdido, y que estaba mejor y mas cerca del fin en sus principios; hasta que perseverando fielmente en su ejercicio, se halla quieto y pacífico en la conformidad y union con Dios.

Finalmente se debe advertir, que aunque no se puede negar, sino que la gracia de la devocion tiene muchos y grandes provechos, y que Dios nuestro señor la da á los incipientes para destetarlos, á los proficientes para animarlos, y á los perfectos para regalarlos; y que debemos disponernos, cuanto es de nuestra parte, y procurar esta gracia, cuanto la divina gracia nos la comunicare, pero no debemos asegurarnos ni estribar mucho en ella, porque no dura siempre con nosotros, sino que se va y se viene conforme á la divina voluntad. Y así como la galera cuando tiene viento fresco y favorable camina más en menos tiempo y con mayor descanso, mas porque el viento es inconstante y se puede mudar presto en contrario, va siempre apercibida de remos para bogar y pelear contra el viento; así tambien cuando Dios favorece al alma, debe estender las velas de su corazon y recibir con alegría y agradecimiento el soplo de aquella santa inspiracion, pero de tal manera, que cuando faltare no quede flaca y desarmada; porque muchas veces quita Dios là gracia de la devocion sensible, para que el hombre aprenda á pelear y á quitar los ojos de su descanso, y ponerlos en la justicia sólida y verdadera de la virtud. Vaya pues un hombre siempre apercibido para remar, cuando lo pidiere el tiempo. Porque es cierto que el ejercicio que cria las virtudes y modera los afectos desordenados, es de ordinario ejercicio que

pide conato y fuerza para hacérsela á si mismo, y la fuerza que cada uno se hace es la medida de lo que va aprovechando y acercándose á la posesion de su fin.

Y aunque es así verdad, que no nos hemos de afirmar con demasía sobre la gracia de la devocion, y que se pueden andar sin ella todos los pasos de la vida espiritual, pero tampoco se puede dudar, sino que la luz celestial y la divina consolacion están muy cerca de los que han llegado al estado de la perfeccion, como de gente que tienen las pasiones mortificadas, y purificados los afectos. Y tambien es cierto, que estos tales cuanto están mas sujetos y resignados en la voluntad de nuestro Señor para cualquier tratamiento que les quisiere bacer, tanto bacen mayores diligencias, cuanto es de su parte, por hallar la presencia de Dios y gozar de la luz de su divino rostro, y tanto son mas cautos y mas-humildes para no perderla. Y persuádase el que quisiere tratar provechosamente de su perfeccion y de la de sus prójimos, que le conviene con todas las veras posibles procurar la devocion, cuanto la divina gracia le comunicare. Porque, como dice san Buenaventura 1: El ejercicio de las virtudes sin devocion, es como levantar una pared de piedra seca sin cal, que presto se cae: La devocion es la que aviva el celo de la justicia, infunde la compasion de la piedad, esfuerza el sufrimiento de la paciencia, da razon á la edificacion y buen ejemplo, y luz á la discrecion. La devocion es la que alumbra el entendimiento para conocerlo mejor, inflama la voluntad para desearlo, y da fuerzas para ejecutarlo. La devoción pone horror del pecado, ordena en lo interior nuestras acciones, y compone nuestras costumbres en lo de fuera, da gusto y sabor al conocimiento de la fe, y aliento y seguridad á la esperanza, y fervor á la caridad. La devocion da entrada y familiaridad para hablar con Dios, y confianza de alcanzar lo que le pedimos; da jugo á nuestras oraciociones, humilla el corazon en lo próspero, y le da constancia y valor en lo adverso, levanta el espíritu á lo alto, hace que el mundo parezca vil en nuestros ojos, y arrebata el deseo á las cosas celestiales, edifica á los prójimos, ahuyenta los demonios y atrae á sí los ángeles y los santos. Estas y otras muchas riquezas trae consigo el afecto san-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bona. de fex alis Seraph. c. 8.

to de la devocion, por lo cual nunca se pierde el tiempo que se gasta en procurarla. Y si no tenemos por mal empleado el mucho tiempo que á veces se gasta en cumplir con algunas personas grandes por tenerlos templados para cuando los hayamos menester en nuestros necios, ¿porqué tendremos por perdido el tiempo que se gasta con Dios, pues tenemos necesidad de el para todo cuanto ponemos mano?

De esta manera se ha de gobernar el hombre espiritual entre lo próspero y lo adverso, que ni se fie mucho de lo próspero, ni desa maye en lo adverso, procurando la devocion, cuando no la tiene, y no dejando de andar adelante cuando le falte, buscando siempra a Dios con corazon sencillo y con pura intencion, y tanto piense que está mas cerca de Dios, cuanto estuviere mas léjos de sí y de su propio amor é interés; y tenga por señal de haberse aprovechado algo en el espíritu, cuando ni la variedad de las ocupaciones le distrae, ni la fuerza de los deseos le inquieta, ni la contrariedad de los sucesos le perturba, ni la falta de las consolaciones le desmaya, sino que como sabio y bien enseñado en el espíritu, no mirando de donde sopla el viento de la mudanza humana, endereza á Dios sin cesar el ojo de su sencilla intencion, porque aquel á quien todas las cosas le fueren uno, y todas las cosas trujere á uno, y todas las cosas viere en uno, podrá ser firme de corazon, y permanecer pacífico en Dios.

Esto es lo que brevemente se ha podido declarar del discurso del camino espiritual que nuestro santo Padre enseña en este su libro de los ejercicios, y del fin que han de llevar siempre delante los que se ejercitan en él. Resta que declaremos los diferentes ejercicios con que cada uno ha de procurar conseguir este fin segun el estado en que se halla, y la parte del camino en que está. Y antes de venir à esto, digamos primero que calidades han de tener los que han de hacer los ejercicios y el padre espiritual que los ha de dar, y cuanto tiempo se ha de gastar en ellos. De lo cual tratarémos en el libro siguiente.

Digilized by Google

### LIBRO CUARTO.

-403-

DE LAS CALIDADES QUE HA DE TENER EL QUE
DA LOS EJERCICIOS Y EL QUE LOS HACE, Y DEL TIEMPO QUE
SE HA DE GASTAR EN ELLOS.

#### PRÓLOGO.

Si el saber una cosa, como dice el Filósofo, depende del conocimiento de sus causas, necesario es saber cuales sean las causas del camino y ejercicio espiritual, para tener perfecta noticia y conocimiento de él. Y es así que en cualquier ejercicio hallamos todos cuatro géneros de causas; conviene á saber, el fin que se pretende y este en un caminante no es otro, sino el que dijo el Apóstol : Olvidarse de los pasos que deja andados atrás, y estenderse á los que tiene delante. Y cuales sean los pasos del camino espiritual, dejamos largamente declarado en los tres tratados pasados, para que cada uno segun el estado en que se hallare se estienda al paso que inmediatamente tiene delante, hasta llegar al último fin y término del camino, el cual, como dice san Pablo , no es otro sino la caridad que nace de corazon puro y buena conciencia y fe no 1 Ad Philip. 3, 13. 2 Ad Tim. 1, 5.

fingida. Para dar estos pasos y conseguir este fin, hay diferentes ejercicios, que (para hablar con palabras de nuestro. santo Padre)' Son todo modo de examinar la conciencia, de meditar, de contemplar, de orar vocal y mental, y de otras espirituales operaciones. Estos ejercicios tiene cada uno su materia y su forma: la materia es aquello de que trata ó en que se ocupa, como en el exámen de la conciencia la materia es aquellas cosas de que nos examinamos, porque unas veces examinamos la oracion, otras los ministerios y oficios que hacemos, otras la conciencia; unas veces de las palabras, otras de las obras ó pensamientos, ya de unas culpas, ya de otras; todo esto es materia de exámen. En la oracion la materia es aquella historia ó punto en que se medita, y así en los demás. La forma son ciertas reglas, cierta traza y método que se debe guardar en cada uno de estos ejercicios, de lo cual dirémos largamente en la segunda parte de este tratado y camino espiritual, distinguiendo los ejercicios que pertenecen á todas tres vias y estados de incipientes, proficientes y perfectos, los cuales están repartidos en todas cuatro semanas, y allí declaramos la materia y la forma de cada una en particular. Resta que en este libro tratemos de la causa eficiente, la cual propiamente es el que hace los ejercicios y el que se los da. Y así tenemos que decir tres puntos principales. Primero, qué calidades ha de tener el que hace los ejercicios, y con qué disposicion ha de entrar en ellos. Segundo, qué partes y cualidades ha de tener el maestro espiritual que ha de dar á otro los ejercicios y le ha de gobernar en ellos. Y porque todo agente que tiene finita y limitada virtud ha menester tiempo para obrar, el tercer punto será, qué tiempo se ha de gastar ordinariamente en hacer los ejercicios. Y procederémos por este órden, que lo primero se tratará del que da los ejercicios; lo segundo del que los ha de hacer; lo tercero del tiempo.

<sup>1</sup> Anot. 1.

# CAPÍTULO PRIMERO.

QUE EL CAMINO ESPIRITUAL TIBNE NECESIDAD DE GUIA Y DE MAESTRO.

Ante todas las cosas se debe suponer, que este camino tiene necesidad de guia, y esta arte de maestro, y esta cura de médico, y esta guerra de capitan, y esta navegacion de piloto. La cual necesidad se convence por todos estos ejemplos que hemos tocado, y de este argumento está mucho escrito en los santos y en los libros espirituales, y no hay para que repetirlo aquí, sino suponerlo, como lo supone nuestro santo Padre, y lo vera claramente el que leyere este su libro desde el título de las anotaciones primeras, hasta el fin de él. Antes parece claramente que el libro se escribió de principal intento mas para el que da los ejercicios, que no para quien los hace, y así no da tantas reglas ni habla tantas veces con el que los recibe, como habla con el que los da.

Las causas de esta necesidad se pueden reducir à cuatro cabezas. La primera, es la divina Providencia, à cuya suavidad pertenece enseñar ordinariamente unos hombres por medio de otros. Por lo cual habiendo Cristo nuestro señor llamado y hablado por sí mismo con Paulo, no quiso por sí mismo enseñarle el camino de la perfeccion, sino que le remitió à Ananías para que le aprendiese de él. Y no se le enseño por sí mismo, porque, como dice Casiano i, no tomasen mal ejemplo para presumir los venideros de lo que por particulares razones estuviera bien hecho con Paulo. Y dije que guarda Dios este estilo ordinariamente por dar lugar à los privilegios que ha dado à algunos grandes santos patriarcas y fundadores de algunas religiones y padres de muchos hijos espirituales en Cristo. De los cuales agudamente declaró san Agustin en aquel lugar del salmo 113: Cælum exeli Domino: el cielo del ciclo es para el Señor 2. ¿Quién es el

<sup>1</sup> Cas. coll. 2, c. 15, 2 August. Ps. 11, 3,

cielo del cielo, sino aquellos que ha puesto Dios por cielos, para que influyan y gobiernen á otros que tiene escogidos tambien para cielos? Maestros de maestros, capitanes de otros capitanes, pastores de otros pastores, cielos de otros cielos. Pues este cielo del cielo es para el Señor, el cual levantó y sublimó en tanto grado las almas de algunos santos, que no quedasen dóciles; esto es, aptas para ser enseñadas de ninguno de los hombres, sino de solo su Dios. Pero no hablando de este privilegio, que es de pocos, lo ordinario es, que á ninguno le descubre Dios el camino de la perfeccion, cuando teniendo de quien ser enseñado, como dice Casiano, menosprecia la enseñanza y preceptos de los mas ancianos, no mirando lo que está escrito es Pregunta á tu padre, y él te lo enseñará, á tus mayores, y ellos te lo dirán; lo cual debia ser guardado con suma diligencia.

La segunda causa es la dificultad que tiene el camino en sí mismo, y facilidad de perderle, principalmente á los que nunca han andado por él. Es el camino del espíritu dificultoso de conocer, y fácil de errar, porque tiene muchas sendas que se atraviesan, semejantes unas á otras en la entrada, y muy desemejantes á la salida y al fin. Porque, como dijo Salomon 3: Hay un camino que al hombre le parece derecho, y sus fines van á dar en la muerte. Y por el contrario, hay muchos caminos diferentes, y al parecer contrarios, y que van á parar al mismo fin. Y muchas vecès el tiempo, ó el estado y la disposicion diferente, obligan á caminar ya por el uno, ya por el otro. Entre esta variedad de caminos, buenos y malos, ¿ cómo podrán atinar sin guia los que son nuevos y no experimentados? donde el menor daño que pueden tener, es rodear y cansarse, y perder mucho tiempo sin provecho. Despues de esto, á los que van por buen camino se les suelen ofrecer tantas dificultades de desconfianzas, tristezas y tentaciones, que sino llevan consigo quien les dé aliento y ayuda, lo mas cierto será desfallecer y no llegar al fin de la jornada. A lo dicho se allega la dificultad que hay en tomar paso igual v asentado, como sucede á una bestia puesta en un camino, que unas veces corre, y otras veces se para; unas veces va por el camino, y

otras se sale fuera de él, sino es gobernada con el freno y con la espuela del caballero que va en ella. Y por esta misma causa es necesario quien guie y quien gobierne los ejercicios de los nuevos que entran por este camino, como escribe san Gerónimo á Rústico por estas palabras: A mí me parece bien que vivas en la compañía de los santos, y que no te hagas maestro de tí mismo, y que sin guia no entres por el camino que no has andado, y estés expuesto á errar y desviarte luego por otra parte; ó que andes mas ó menos de lo que habias de andar. Porque por ventura, ó corriendo te cansarás, ó si te detienes te dormirás. Esto es de san Gerónimo. Y aunque por todo lo dicho es muy semejante este camino al que se hace por la tierra, pero tambien lo es mucho al que se hace por la mar. Y así entendió san Basilio lo que dijo Salomon ': Et intelligens gubernacula possidebit, que el hombre bien entendido llevará el gobernalle, ó sabrá gobernar su navegacion. Pues así como en la tierra, cuando se abre de nuevo un camino, son menester hombres prácticos v entendidos que asistan á ello, pero despues el mismo camino sin otra guia va guiando á los que han entrado por el, pero en la mar es cosa muy diferente; porque por muchos viajes que se hayan hecho á las Indias el camino no queda señalado en las aguas, y por eso siempre que se anda de nuevo es necesario llevar piloto, y cada navío el suyo y que vava con mucha atencion gobernando el viaje y todos los pasos de él; esto mismo hallamos en este camino de la perfeccion, que aunque son muchos los que han caminado por él, para mí ha de ser como navegacion que he de llevar mi piloto, que me vaya gobernando en todos los pasos, como si yo fuera el primero y solo que hubiera navegado este mar. Lo mismo se convence y se declara por el ejemplo de los enfermos, que todos y en todas enfermedades tiene necesidad de la asistencia del médico, y finalmente todas las cosas que en su discurso y prosecucion pueden tener varios sucesos, no se pueden emprender sin guia y sin maestro.

A la dificultad que el camino tiene por sí mismo, se añaden los lazos y astucias que los demonios tienen para engañar y prender á los que van por él, lo cual al camino que por sí es dificultoso le ha-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Basil. ho. in princi. Proverb. Prov. 1.

ce tambien peligroso, como lo es el que está lleno de ladrones que espian y saltean á los caminantes, para robar y prender, y herir y quitar la vida. Y esta es la tercera causa porque este camino tiene necesidad de guia y de maestro, porque como dijo bien san Bernardo': Al engañador da la mano, y se hace á una con él, el que no se la da y se vale de su maestro é instructor. Y declarando aquel lugar de los Cantares en que dice la Esposa : Encontráronme las guardas que guardan la ciudad; un poco despues de haber pasado por ellas hallé al que ama mi alma: oigan esto, dice el Santo, los que se atreven sin guia y sin maestro à entrar por los caminos de la vida; estos son aquellos que en el arte del espíritu juntamente son discipulos v maestros, y no contentos con esto allegan muchos discípulos á quien enseñar, ciegos y guias de otros ciegos. Cuan muchos son los que por esta causa se halla haber errado del camino derecho peligrosisimamente, conviene á saber, porque ignoraban las astucias de Satanás, y sus trazas é intentos; vino á ser que acabasen en carne los que habian empezado en espíritu, torpemente engañados y caidos miserablemente. Véase de este punto lo que dice nuestro santo Padre en la regla trece de discrecion.

La cuarta causa es la humildad del que se sujeta á descubrir á otro sus pensamientos y seguir sus consejos. La cual así como sumamente agrada al Señor, así es como abrir una ventana en el alma por donde la entre la luz, y por el contrario, como dice Casiano 3, con ningun otro vicio así lleva el demonio al monje despeñándose á la muerte, como cuando le persuade que menospreciando los consejos de los mayores se fie de su juicio, definicion y ciencia; y es así verdad que apenas se halla otra causa de gravísimas caidas en los siglos pasados y en los presentes sino es la dureza del juicio, y obstinacion en su propio parecer. Porque Dios resiste à los soberbios, y á los humildes da su gracia; y el que no quiere ser humilde aprendiendo de otros, queda bien humillado aprendiendo de sí mismo, porque, como bien dijo san Bernardo 4: De muy necio maestro se hace discípulo el que se toma á sí mismo por maestro. Y como bien argumenta Casiano en el mismo lugar. Como quiera que todas las artes y ciencias que ha

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ber., ser. 77 in can. <sup>2</sup> Cant. 3. <sup>3</sup> Cass., col. 1, c. 11. <sup>4</sup> Bern., Ep. 87.

hallado el ingenio humano, y que no sirven mas que para la comodidad de esta vida presente, aunque se ven con los ojos y se tocan con las manos, no pueden con todo eso aprenderse bien sin maestro; ¿cuán fuera de camino es creer que esta sola arte del espíritu no tiene necesidad de quien la enseñe, siendo tal que es invisible y oculta, y que solo con purísimo corazon se puede alcanzar; y que los yerros que se hacen en ella no acarrean daño temporal que se puede reparar facilmente, sino perdicion del alma y muerte perpétua?

Otras muchas utilidades particulares se siguen de tener maestro espiritual por quien gobernarse, las cuales dependen de los oficios y obligaciones del maestro y del discípulo, como verémos en los capítulos siguientes.

## CAPÍTULO II.

DE LAS REGLAS QUE HAT EN ESTE LIBRO DE LOS EJERCICIOS.

Como quiera que sea propio del maestro andar sobre la obra que tiene á su cargo para que salga conforme á la planta y al modelo; así es muy propio de él traer siempre la regla en la mano para gobernarse por ella y no obrar por antojo, sino con proporcion y con medida. Y porque nuestro deseo es, que el maestro espiritual saque su obra conforme á la idea y traza de estos ejercicios de nuestro santo Padre, por eso antes de tratar de las calidades y obligaciones del que da los ejercicios, será conveniente dar alguna luz de las reglas que hay en este libro, que será tanto como al maestro de esta obra ponerle la regla por donde se ha de gobernar, en la mano.

Hemos dicho que en los ejercicios espirituales hay su materia y su forma, como la hay en todas las cosas naturales y artificiales: porque en la meditacion la materia es los puntos en que pensamos, en el exámen las cosas que examinamos, en las elecciones aquella cosa so-

bre que deliberamos, y así en otros semejantes. La forma es aquel modo y aquellos avisos y reglas que guardamos en meditar, en examinar y en hacer eleccion, y así en los demás. Supuesto este fundamento, es cosa oierta que en este nuestro libro, no tanto se trata de la materia de los ejercicios espirituales, cuanto de la forma, esto es, de los preceptos, reglas y avisos que se deben guardar y facilmente se pueden acomodar á cualquier materia. De estas reglas está lleno este libro, unas que están al fin de él con nombre de reglas de varias materias, como son las de discrecion, de escrúpulos, de repartir limosnas, etc.; otras que están embebidas en el mismo cuerpo de los ejercicios por todas cuatro semanas con nombre de notas, de adiciones, anotaciones, preámbulos y otros varios avisos, que sin otro ningun título están repartidos por el libro y puestos en sus propios lugares; y que haya sido este el intento del autor vese claramente, porque cuan largo y abundante es de estos avisos, tan corto es en poner materiales para la meditación, dejando esto para otros libros y autores que lo han tratado copiosa y provechosamente. Y de aquí es que el pontifice Paulo III en el breve de la aprobacion, nunca los nombra por este nombre de ejercicios espirituales á solas, sino documentos, ó ejercicios espirituales, juntando siempre el un nombre con el otro, porque se entienda que la fuerza de estos ejercicios consiste principalmente en los documentos, y dice mas, que son sacados de la experiencia y de la sagrada Escritura: y es cierto que de la experiencia no se saca la materia de los ejercicios, sino los documentos y las reglas; y en el mismo título se dice 1: Ejercicios espirituales para vencer á st mismo, y ordenar su vida sin determinarse por afección ninguna que desordenada sea, que tanto es como decir, Ejercicios para guiar y enderezar ó uno como ha de ordenar su vida etc., y no sin causa en el mismo título hizo mencion de ordenar la vida, y lo mismo en la primera anotacion declarando qué cosa sea ejercicio espiritual donde dice :: Para buscar y hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida, porque esto toca particularmente á la materia de las elecciones, donde hay mas reglas y avisos que en otra ninguna parte del libro; y el título del libro latino lo dice aun mas claramen-

<sup>1 1.4</sup> Semana, n. 1.

<sup>2</sup> Anot, 1.

te: Exercitia quædam spiritualia, per quæ homo dirigitur, ut vincere se ipsum possit etc. Y el hombre propiamente no es enderezado sino por regla, ni es guiado sino por los documentos. De todo lo cual se saca que el principal intento del libro y del autor no está en la materia, sino en la forma de ejercicio espiritual.

Y es mucho de advertir, que aunque en aquellas partes donde se pone la materia de algun ejercicio, no se tiene tanto respecto á aquella materia en particular, cuanto á dar método y regla como se han de formar otros ejercicios ó meditaciones en materia semejante, porque luvo nuestro Aulor por mas fácil poner en práctica el ejercicio en alguna materia particular, y darle como por ejemplar para formar otras meditaciones, que no decir la teórica y dar reglas de como se han de formar los preámbulos, puntos y coloquios que debe tener cada meditacion; porque estas especulaciones facilmente dejan de ser oracion v meditacion, v se convierten en estudio, con lo cual de ordinario se aprovechan poco, y se embarazan mucho los que hacen ejercicios, pues luego aun en aquellos mismos lugares donde se ponen los preámbulos, puntos y coloquios en alguna materia particular, no solo se debe atender á aquella materia, sino mucho mas al modo y forma con que se dispuso, y tomarlo por regla con que regirse en otras materias. Y este intento, para que nadie pudiese engañarse, le declaró el santo Padre en varios lugares; de los cuales apuntarémos algunos para dar ocasion de buscar y hallar otros. En el ejercicio de lastres potencias habiendo puesto la oración preparatoria y dos notas para declaración de los dos preámbulos ( que son composición del lugar y peticion) y habiendo practicado los dos dichos preámbulos en la maleria de los pecados que allí trataba, añadió esta nota ': Ante todas contemplaciones ó meditaciones se deben hacer siempre la oración preparatoria sin mudarse, y los dos preámbulos ya dichos algunas veces, mudándose segun sugeta materia. ¿ Qué mas claro pudo decir que lo que habia practicado en materia de los pecados, lo daba por regla y por ejemplar para otras cualesquier materias? En la segunda semana habiendo practicado asimismo los preámbulos en materia particular de la Encarnacion añadió 1: Conviene aquí notar que esta misma oracion pre-

<sup>1 1.</sup>º Semana, n. 47.

<sup>2 2.</sup> Semana, n. 17 et 75.

paratoria sin mudarse (como está dicho en el principio), y los mismos tres preámbulos se han de hacer en esta semana y en las otras siguientes, mudando la forma segun la sugeta materia. Lo mismo repite en la tercera semana ': Siempre, dice, proponiendo la oración preparatoria, y los tres preámbulos segun la sugeta materia, de la misma forma y manera que está dicha y declarada en la segunda semana. Lo mismo en la cuarta semana donde dice ': De suerte, que por esta primera contemplación de la Resurrección se rija en cuanto los predmbulos segun sugeta materia. Y no es razon dejar de ponderar en este lugar, que en un libro tan pequeño, y donde se trata de todo con tanta brevedad, hay lugar para repetir nuestro santo Padre é insistir en la misma cosa en todas cuatro semanas cuando juzgaba que era de importancia; y tuvo por de mucha importancia que se entendiese que en estas meditaciones que allí se ponen, no se atendia tanto á la materia, cuanto á dar forma y traza para saber meditar en cualesquier materias.

No solamente en la oracion preparatoria y en los preámbulos, sino tambien en los puntos y modo de discurrir en ellos, unas meditaciones son como regla de las etras; y así habiendo puesto en la primera contemplacion de la tercera semana el modo de meditar la Pasion en materia de la última cena y oracion del huerto, despues al fin de la segunda contemplacion puso esta nota 3: En esta segunda contemplacion, despues que está puesta la oracion preparatoria con los tres preámbulos ya dichos, se toma la misma forma de proceder por los puntos y coloquio que se tuvo en la primera contemplacion de la cena etc. Y en la cuarta semana al fin de la primera contemplacion se dice \*: En las contemplaciones siguientes se proceda por todos los misterios de la Resurreccion, llevando y teniendo en lo restante la misma forma y manera en toda la semuna de la Resurreccion, que se tuvo en toda la semana de la Pasion. De suerte que por esta primera contemplacion de la Resurreccion se riju en que los preámbulos segun sugeta materia, y en cuanto los cinco puntos sean los mismos etc.

¿Qué diré de las repeticiones y los tres coloquios que están en ellas, las cuales se ponen la primera vez en la primera semana en materia

<sup>1 3.4</sup> Semana, n. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 4. Semana, n. 18.

<sup>3 3.</sup>º Semano, n. 16.

<sup>4 4.</sup> Semana, n. 8.

particular de los pecados para ejemplar y regla en todas las demás semanas y en todas las materias? y así en la segunda semana habiendo puesto una repeticion aŭade 1: En esta repeticion, y en todas las siguientes, se llevará la misma orden de proceder que se llevaba en las repeticiones de la primera semana, mudando la materia, y guardando la forma. Y si se ha de guardar la misma forma en materias diferentes, necesario es entender v notar la forma mucho mas v con mas cuidado que la materia; porque á esta misma forma de repeticiones se remite en la tercera y cuarta semana 2: asimismo en los tres coloquios que se hicieron en la primera semana, á la Madre, y al Hijo, y al Padre eterno, esos mismos mudada la materia se ponen en la segunda semana en el ejercicio de las banderas, y en el ejercicio de los binarios se pone esta nota 3: Hucer los mismos tres coloquios que se hicieron en la contemplacion precedente de las dos banderas, y en la tercera semana al fin de la primera contemplacion dice ': Y de esta manera puede hacer un solo coloquio à Cristo nuestro señor, ò si la materia ó la devocion le conmueve, puede hacer tres coloquios, uno á la Madre, otro al Hijo, otro al Padre por la misma forma que está dicho en la segunda seman i en la meditación de las dos banderas etc. Y en la cuarta semana repite lo mismo 3: Acubar con un coloquio ó coloquios segun sugeta materia.

De los ejemplos dichos, y de otros muchos que se pudieran tracr, se saca claramente, que cuando en este libro se pone alguna materia en particular, no tanto se debe reparar en ella (pues es fácil, y se puede mudar en otra semejante) cuanto en la forma con que se platica, para guardar la misma en ocasiones semejantes. De manera que así como el Filósofo en su libro de los Priores trató solamente de la forma de los silogismos, la cual porque no se podia declarar sino en alguna materia, él puso todos los ejemplos en las letras del A, B, C, mostrando por aquí, que aquella forma de concluir, se podia aplicar indiferentemente á cualquiera materia; así nuestro santo Padre en este su libro pretendió dejarnos una como lógica espiritual, en la cual declarase la forma de todos los ejercicios espirituales, y los do-

<sup>1 2.4</sup> Semana, n. 32. 2.4 Semana, n. 16. 4.4 Semana, n. 8.

<sup>3 2.</sup> Semana, n. 63 et n. 73 4 3. Semana, n. 12. 5 4. Semana, n. 7.

cumentos que se habian de guardar en ellos hasta llegar a lo último de la perfeccion. Y aunque en el discurso del libro va ejemplificando en materias particulares, y determina las materias de meditacion de que podrá cada uno mejor ayudarse, segun el estado en que se halla; pero no por eso obliga al que se ejercita para que precisamente haya de usar de esta materia y no de otra, y de estos puntos y no de otros; solamente quiere que guardando siempre esta forma, escoja la materia de que mas se ha de ayudar para conseguir el fin que pretende, como probarémos despues mas en particular cuando tratemos de la prudencia que se requiere en el que ha de dar los ejercicios.

Luego segun esto lo principal que se halla en este libro son reglas y documentos, y los mismos lugares en que se practica el ejercicio en alguna materia particular se han de convertir en regla, tomando la de allí para guardar la misma forma en otras materias diferentes.

### CAPÍTULO III.

A QUÉ CABEZAS SE PUEDEN REDUCIR TODAS LAS REGLAS DE ESTE LIBRO.

Y para reducir tanto número de reglas á algun cierto método, se debe advertir que cuanto á los ejercicios espirituales, tiene un hombre necesidad de ser enderezado como se ha de haber con Dios, y consigo, y con el padre espiritual que le ayuda, y con el espíritu malo que le perturba y engaña; y para todo esto se hallan en este libro reglas muy bastantes y muy provechosas.

Primeramente, gran parte de este libro se ocupa en instruirnos y enseñarnos como hemos de tratar y negociar con Dios nuestro señor. Lo cual se hace principalmente en el ejercicio de la oracion y meditacion; dándonos reglas como nos hemos de disponer y preparar

antes de la oracion, como nos habemos de haber en ella y despues de clla; con qué reverencia hemos de asistir delante de Dios, no solamente en lo interior del espíritu, sino tambien cuanto á la disposicion exterior del cuerpo, como se ve en la anotacion tercera y en la adicion tercera y cuarta; con qué palabras ó cortesías hemos de empezar nuestro razonamiento siempre que vamos á hablar con Dios nuestro señor, como se ve en la oracion preparatoria; como hemos de rematar para dar fin á nuestra plática, como se ve en los coloquios, y en el modo y forma de hacerlos. Finalmente, todo el libro está lleno de notas y de reglas para enseñarnos á estar con provecho en la presencia de Dios y hablar con él, y particularmente sirven para esto las diez adiciones que están al fin de la primera semana.

Demás de esto con Dios nuestro señor se habrá uno debidamente con el ejercicio de las tres virtudes teologales, con las cuales su divina Majestad es adorado y reverenciado en espíritu y en yerdad. De la caridad no se ponen reglas, porque ella es la de todas las virtudes, aunque los avisos que se deben guardar en el ejercicio de esta virtud se ponen en dos notas que están á la entrada de la contemplacion del amor, y las declaramos largamente en el libro pasado. De la esperanza tampoco hay reglas particulares, pero de ella hay mucho por todo el libro, particularmente en la anotacion séptima; y las reglas primeras de discrecion, casi todas ellas pertenecen á la esperanza, particularmente desde la segunda hasta la doce inclusive. Porque como quiera que sea propio del demonio, particularmente en los principios, tentar con tristezas, amarguras y desconfianzas, así tambien aquellas reglas que se hicieron para reconocer y resistir este género de tentaciones, por la mayor parte insisten en lo contrario, que es en la paciencia y en la confianza. Para conservar la fe y sentir bien con la Iglesia católica, hay al fin del libro diez y ocho reglas maravillosas, las cuales se pusieron en particular por haber menos reglas de esta materia en el discurso del libro, y por la necesidad particular de los que se ejercitan, que discurriendo de ordinario sobre las verdades de la fe, y buscando sentimientos acerca de ellas están mas espuestos á sentir tentaciones contra la fe, ó á admitir errores ó ilusiones acerca de ella; y finalmente se pusieron estas reglas por la necesidad de

aquellos tiempos en que brotaban tantas herejías, y el que leyere con atencion las dichas reglas, se admirará de ver con cuanta brevedad y piedad se corta la cabeza con ellas á todos los errores de aquel tiempo.

Para consigo mismo tiene uno necesidad de ser enderezado en cuatro cosas. Primera, como ha de gobernar su cuerpo. Segunda, como ha de gobernar su espíritu. Tercera, como ha de gobernar los bienes externos de riquezas, etc. Cuarta, como ha de elegir el estado de vida, y para todo se hallan suficientísimas reglas en este libro. Cuanto al gobierno del cuerpo, lo primero y mas principal es la templanza en la comida y bebida. Porque, como dice Contemptus mundi: Si vencieres á la gula, fácilmente vencerás los demás vicios; y para esto son las reglas de la templanza que están al fin de la tercera semana. Y generalmente porque el cuerpo ha menester algun castigo, se dan maravillosas reglas para la penitencia corporal en la adicion décima que está al fin de la primera semana. Nuestro espíritu antes que sepa ponerse en el medio suele dar en uno de dos extremos, ó de mucha relajacion, ó de mucha estrechura: si está muy relajado, las reglas para ceñirle y ponerle algun cuidado y temor de sus faltas y eficacia en la enmienda, son las que están en los dos exámenes particular y general con sus notas y adiciones. Si por el contrario, está estrecho y escrupuloso, hay tambien sus reglas particulares para esta enfermedad al fin del libro cuyo título es: Para sentir y entender escrupulos y suasiones de nuestro enemigo ayudan las notas siguientes. Cuanto al gobierno de las cosas externas, como es la hacienda v bienes temporales, se pueden considerar dos cosas. La primera, como se han de procurar v adquirir estos bienes, y para esto sirven las reglas de la eleccion, y particularmente las que están para reformacion del estado al fin de la segunda semana 1.

Lo segundo, como se han de repartir y distribuir en limosnas con los pobres y en otras obras pias; y para esto son las reglas particulares que hay al fin del libro cuyo título es: En el ministerio de distribuir limosnas se deben guardar las reglas siguientes. Que todas son reglas de eleccion sacadas principalmente del segundo modo de elegir,

<sup>1 2.4</sup> Semana, n. 109.

y de lo que se nota al fin de la segunda semana! Para enmendar y reformar la propia vida y estado. Lo último, que es lo primero y mas principal, en que tiene uno necesidad de ser enderezado, que es la eleccion del estado, se trata copiosamente y con grandes ventajas en la segunda semana, con admirables reglas y advertencias como se verá en su lugar. Y las reglas que se dan para determinarse acertadamente en la eleccion del estado, son utilísimas para deliberar en cualquiera otra materia que esté sujeta á nuestra voluntad; y así podemos con razon decir, que todas las reglas que se pueden dar para gobernar uno su cuerpo y su espíritu y sus bienes temporales y cualquiera otra accion suya son reglas de eleccion.

Cuanto á lo tercero, como se ha de haber el que se ejercita con su padre espiritual, y su padre espiritual con él, demás de las notas y advertencias que están derramadas por todo el libro, tenemos las veinte anotaciones con que se da principio, y son como la introduccion de todo este tratado, cuyo título es <sup>2</sup>: Anotaciones para tomar alguna inteligencia en los ejercicios espirituales que se sigen, y para ayudarse, así el que los ha de dar como el que los ha de recibir.

Resta lo último, como nos hemos de haber con el espíritu malo que nos perturba, y consiguientemente, como con el bueno que nos ayuda, y para esto son las reglas de discrecion, en las cuales si en alguna otra parte del libro mostró el bienaventurado Santo la luz que tenia de Dios nuestro señor, y conocimiento de las mociones internas, y el dón y gracia que el Señor le habia comunicado para enseñar y darle á cada uno á entender lo que pasa dentro de sí mismo. Estas mociones ó tentaciones del espíritu malo son en dos maneras: Porque unos hay (y de ordinario son los principiantes que se ejercitan en la primera semana) los cuales, como dice el santo Padre en lo anotación nona: No son versados en cosas espirituales, y son tentados grosera y abiertamente, ast como mostrando impedimientos para ir adelante en servicio de Dios nuestro señor, como son trabajos, y vergüenza y temor por la honra del mundo etc. Y para estos son las primeras reglas, como se advierte en la anotacion nona 3, cuyo titulo es: Reglas para en alguna manera sentir y conocer las varias mociones que en la ánima se causan: las buenas

<sup>1 2.4</sup> Semana, n. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tit. de Anot.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> An. 9.

para recibir, y las malas para lanzar; y son mas propias para la primera semana. Porque, como dice el mismo Santo en la dicha anotacion nona, cuando el principiante es así tentado groseramente: El que da los ejercicios no le platique las reglas de varios espíritus de la segunda semana, porque cuanto le aprovecharan las de la primera, le dañarán las de la segunda, por ser materia mas sutil y mas subida que podrá entender. Otros hay, como se dice en la anotacion décima 1: Que son batidos y tentados debajo de especie de bien, y entonces es propio de platicarles sobre las reglas de la segunda semana. Porque comunmente el enemigo de natura humana, tienta mas debajo de especie de bien, cuando la persona se ejercita en la via iluminativa etc. Estas reglas son las que llamamos segundas de discrecion, cuyo título es: Reglas para el mismo efecto, conmayor discrecion de espíritus, y conduce mas para la segunda semana. De todo lo cual consta claramente, como este libro está proveido de reglas para todas las necesidades y ocasiones en que una alma tiene necesidad de ser enderezada y guiada cuanto á los ejercicios espirituales.

Al fin de este capítulo se adviertan dos cosas; la primera, que estas notas, reglas ó adiciones de que hemos hablado, son de tanta importancia, que hacer los ejercicios sin guardarlas, es casi tanto como no hacerlos, y sucede muchas veces que el que los hace, no siente mocion ninguna interior, ni de consuelo, ni de desconsuelo, ni otro movimiento alguno que sea poderoso á arrancarle del mal estado y promoverle en el bueno; y todo esto procede de no guardar las reglas y advertencias, aunque haga los ejercicios y medite los puntos que se le han platicado. Lo cual advirtió nuestro santo padre Ignacio en la anotacion sexta cuando dijo 2: El que da los ejercicios cuando siente que al que se ejercita no le vienen algunas mociones espirituales en su ánima, así como consolaciones o desolaciones, ni es agitado de varios esptritus, mucho le debe interrogar acerca de los ejercicios, si los hace á sus tiempos destinados, y como. Asimismo de las adiciones, si con diligencia las hace pidiendo particularmente de cada cosa de estas etc. Porque así como el médico que hubiese recetado una purga muy eficaz, sino hubiese hecho efecto ni removido el estómago del enfermo, con razon

<sup>1</sup> Anot. 10. 2 Anot. 6.

se le podria preguntar, ¿si es así verdad que tomó la purga ó no? porque no parece posible habiéndola tomado conservarse con tanta quietud; así tambien estos ejercicios hechos á sus tiempos, y con sus reglas y adiciones, tienen tanta fuerza para inquietar un espiritu que está en mal estado, y para confortar al que se determina de salir de él, que á quien no siente consolacion, ni desolacion, ni otro movimiento ni agitacion de varios espíritus, con razon se le puede preguntar, si hace ó no los ejercicios; que tanto es como preguntarle si los hace á sus tiempos, y guardando las reglas y adiciones, porque las meditaciones solas sin estas reglas, es como un cuerpo sin alma, ó como una semilla sin virtud, que no tiene fuerza para brotar y producir el efecto que se desea.

Lo segundo, se ha de advertir que estando como está la fuerza de este libro en las reglas, y poca ó ninguna en la materia sola de la meditacion, la cual es como cosa muerta, si no se aviva y actua en la memoria y en el entendimiento con algun método y forma que venga á mover la voluntad; siendo esto así, no se puede decir que nuestro santo Padre se ayudó de otros libros para escribir este, porque hava en ellos puntos semejantes, pues en ninguno de ellos pudo hallar estas reglas. Y aunque es verdad que la primera enseñanza que tuvo fué en la sagrada casa de Nuestra Señora de Monsèrrate, y el primer maestro espiritual fué uno de aquellos venerables padres y religiosos de la órden de san Benito, el cual por ventura le platicó algunas meditaciones v ejercicios, conforme á un libro que hav en aquel convento de ellos; pero ¿cómo pudo sacar de aquel libro estas reglas, pues en él no hay ningunas? Pues luego con razon se dice en el breve de la aprobacion y confirmacion de estos ejercicios, que el santo Padre los sacó de las sagradas Escrituras y de sus propias experiencias.

### CAPÍTULO IV.

QUE EL QUE DA LOS EJERCICIOS HA DE TENER CIENCIA Y EXPERIENCIA DE ELLOS.

Habiendo dado alguna noticia en el capítulo pasado de la diversidad de reglas que están repartidas por todo este libro de los *Ejercicios*, síguese que digamos algo de las calidades que ha de tener el que ha de ser maestro de ellos y los ha de dar á otros, las cuales se reducen á estas seis: ciencia, experiencia, prudencia, fidelidad y amor para con el que se ejercita, y aplicacion al ministerio, y dejando la prudencia y la fidelidad para el postrer lugar, empezarémos por ahora á decir de las demás.

Lo primero pues que ha de tener el que ha de dar á otro los cjercicios, es ciencia; esto es, noticia y comprension de este libro, y de todas las reglas que hay en él, y del uso de ellas, y del fin y propósito para que se hicieron; y no solamente ha de saber la práctica y el uso de ellas, sino tambien la razon de su necesidad y conveniencia, de manera que la pueda dar cuando se ofreciere la ocasion. Así lo dice nuestro santo Padre en la cuarta parte de las Constituciones, por estas palabras de que nos hemos de ayudar fambien en otras ocasiones ': En dar los ejercicios espirituales á otros (despues de haberlos en si probado) se tome uso y cada uno sepa dar razon de ellos, y ayudarse de esta arma, pues se ve que Dios nuestro señor la hace tan eficaz para su servicio. Segun esto quiere el santo Padre que los de la Compañía no solamente sepan dar los ejercicios, sino que sepan dar razon de ellos, lo cual supone una perfecta noticia de todas las reglas, notas y adiciones, y de las causas de ellas. Esta noticia se ha de sacar de la leccion frecuente y atenta de este libro. Lo primero, notando las reglas y avisos donde se dan. Lo segundo, donde no se pone mas que la práctica sacando de ella alguna regla general. Porque, como decia-1 4. p., c. 8, § 5.

Diglized by Google

mos en el capítulo pasado, los puntos y preambulos que se ponen en un ejercicio, sirven como de ejemplo y de regla para otros. Lo tercero, habiendo ya sacado la regla buscaráse la razon de ella. Porque sin duda ninguna cosa hay en los ejercicios que no tenga buena razon, pues nuestro santo Padre nos obliga á que sepamos darla. Para todo esto nos ayudarémos de los directorios que están escritos, y de la instruccion y comunicacion de las personas que tienen mayor noticia é inteligencia: y finalmente, nos hemos de tener por obligados á estudiar en este libro, y á tenerle bien entendido y sabido, pues se ve que Dios nuestro señor le ha hecho tan eficaz para su sercicio.

Esta noticia se saca tambien, y mucho mejor de la experiencia, la cual es en dos maneras, conviene á saber, la que uno toma en sí mismo haciendo los ejercicios, y la que toma en otros dándoselos. Aque lla primera ha de ser primera en tiempo, y lo es en dignidad y en importancia, v la segunda tambien es muy provechosa; y la una v la otra comprendió nuestro santo Padre cuando dijo: En dar los ejercicios espirituales á otros despues de haberlos en si probado, se tome uso etc. Y es cierto que apenas es posible que el libro se deje entender con solo leerle, que por haberse algunos contentado con esto han venido á despreciarle y tenerle en poco. Porque así como una raiz ó yerba medicinal no tiene apariencia en la vista, ni se puede conocer ni descubrir su virtud puesta solamente en las manos ó mirada con los ojos; sino cuando está actuada y avivada con el calor natural; así son muchas de las notas y adiciones de este libro, que están desnudas de todo ornato y elocuencia, y entonces solamente se entiende la virtud y fuerza que tienen, cuando se actuan con el uso y con el ejercicio, y se percibe su eficacia con la experiencia. Si un reloj estuviese desarmado, cosa seria dificultosa y casi imposible conocer por solo discurso, de qué sirven tantas ruedas tan diferentes en el tamaño y en la figura; y para qué son tantas piezas mayores y menores de que se compone: pero si os poneis á armarle, y como á resucitarle y darle vida y movimiento, y hacer que dé las horas, y que las señale, luego se descubre el uso y necesidad de cada cosa; la cual suele ser tanta que una pieza muy pequeña hace inútil toda la fábrica si faltase. Así que para entender el libro de los Ejercicios, no basta leerle tan

solamente y estudiarle, sino que es necesario el uso y la experiencia, y que de ejercicios escritos se hagan ejercicios vivos; porque entonces la misma necesidad del que se ejercita, le hace poner en práctica todas las reglas por menudas que sean, y la misma experiencia del provecho le da á entender la necesidad y la razon de ellas.

¿ Qué diré de la suavidad y buena sazon que tienen para los demás, los que están domados y quebrantados con la propia experiencia, y cuán moderados son en poner cargas á otros los que han ya probado lo que pesan? Porque, como dijo nuestro Salvador 1: Ponen cargas incomportables, que aun no se pueden sustentar ni llevar con los hombros, los que se guardan de menearlas ni tocarlas aun con los dedos. Despues de esto, ; cuán de otra manera hablan y persuaden los que han probado las cosas por experiencia, que los que solamente las han oido ó leido por los libros! porque así como oimos de buena gana y con gusto á los que vienen de Italia, de las Indias ó de otras regiones apartadas cuando nos cuentan las cosas que ya por ventura sabemos, y se nos hacen nuevas de boca de quien las ha visto y tratado, y preguntamos con curiosidad las circunstancias particulares que deseamos saber, á que no pueden satisfacer los libros; eso mismo sucede en las cosas espirituales, que hablan de ellas los que ticnen experiencia, como quien las ha visto y tocado con las manos, y entienden lo que les preguntan, y son entendidos y satisfacen el deseo de los que andan por este camino, y se le avivan y encienden para caminar mas adelante: como quiera que las palabras de los que no tienen experiencia sean frias y muertas, y que no alumbran ni mueven ni tocan en el corazon de los que se ejercitan. Y por eso nuestro santo Padre habiendo dicho en la cuarta parte, que cada uno sepa dar razon de los ejercicios, en la declaracion dijo : Y el dar razon sea en modo que no solamente se de satisfaccion á los otros, pero aun se muevan á desear aquidarse de ellos. Porque para dar razon y satisfacer al entendimiento, por ventura basta sola la ciencia, pero para despertar el deseo de ayudarse de estos ejercicios, es menester ciencia que esté saboreada con el gusto de la experiencia. Finalmente, Juan Casiano afirma haber sido esto muy recibido entre aquellos santos padres del

1 Matth. 23, 4; Luc. 11, 46.

<sup>2</sup> 4. p., c. 8, § 5, lit. E.



yermo, que ninguno fuese elegido por prelado y superior, que no hubiese ejercitado por la obra lo que á los demás habia de enseñar de palabra. Ninguno, dice, es escogido para presidir á la congregacion de los hermanos, sino aquel que haya aprendido, obedeciendo, lo que ha de ordenar á los otros mandando, y que lo que él ha de enseñar á los mozos lo haya alcanzado ya por la enseñanza de los viejos. Y esto es lo que toca á la experiencia que ha de tener uno en sí mismo.

Tambien es muy provechosa la experiencia que se cobra dando á otros los ejercicios, como vemos en los médicos, que cuantos mas enfermos han curado, tanto están mas hábiles para curar. Gravemente dijo san Basilio', que si cuando se trata de curar los cuerpos, para áplicar un remedio al enfermo no dejamos indiferentemente á cualquiera tomar el hierro en la mano para cortar ó cauterizar, ó la pluma para recetar el medicamento, sino á aquellos tan solamente que saben bien el arte del curar, y habiéndola aprendido primero de doctos maestros, despues la han repasado y cultivado con estudio contínuo, y la han confirmado con varias experiencias y con largo uso; si todo esto miramos para fiar de un médico la salud del cuerpo, ¿ en qué razon se sufre que para la cura del alma, que se hace con palabras, esto es, enseñando, exhortando y aconsejando, se entremeta cualquiera por su voluntad y sin ningun delecto, siendo como es una cosa, que cualquier descuido por pequeño que sea suele ser causa de gravísimo daño? Esto es de san Basilio: y porque es fuerza que los médicos empiecen alguna vez ácurar, y vayan cobrando experiencia cuando no la tienen; para prevênir los daños que de aquí se pueden seguir, usamos de ordinario de dos medios. El primero es, que los médicos nuevos practiquen algun tiempo con losantiguos y experimentados, para que tengan de quien aprender el uso de lo que han estudiado, y el enfermo les dé su pulso sin temor, teniendo por fiador al médico mas antiguo, como á quien tiene mayor y mas conocido caudal de ciencia y de experiencia. El segundo medio es, que cuando empiezan á curar sea en personas que si erraren, sea el daño menor por no ser su vida ó su salud de tanta importancia: y estos dos medios apuntó nuestro santo Padre para los que de nuevo em-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bas., reg. 45. Fusius disp.

piezan à dar los ejercicios, porque en la declaracion del capítulo octavo de la cuarta parte dice así!: Podrian comenzar à dar los ejercicios à algunos con quien se aventurase menos, y conferir con algunos mas expertos su modo de proceder, notando bien lo que halla mas o menos conveniente.

#### CAPITULO V.

QUE EL QUE DA LOS EJERCICIOS HA DE TENER AMOR Y
APLICACION A DARLOS.

No se puede dudar sino que el buen suceso de los ejercicios depende en gran parte de la claridad que ha de tener el discípulo con su maestro, y el que los hace con el que se los da, y de la confianza con que le ha de descubrir lo que pasa en su corazon; y mucho importa que el que los da sea varon de tanta paciencia y mansedumbre, y de tanta benevolencia y amor, que dé animo al que los hace para acudir à él en todas sus necesidades. Tales se muestren, dice san Gregorio<sup>2</sup>, los que presiden, que sus súbditos no tengan empacho de manifestarles sus cosas mas ocultas y secretas, para que los pequeñuelos cuando se hallan combatidos de las olas de las tentaciones se acojan á su pastor como al seno y regazo de su propia madre, y allí laven la mancha que ven que se les puede pegar de la tentacion, con el consuelo de su exhortacion y con las lágrimas de su oracion. Esta blandura es aun mas necesaria con los que empiezan, que como son nuevos y huéspedes en el trato con Dios, cualquiera aspereza del padre espiritual los ahuyenta y espanta. El bienaventurado san Buenaventura dice, que el que enseña á los nuevos sea mas severo y riguroso en el juicio y en el dictamen que no en las palabras, severior sit julicio quam sermone, que es un consejo lleno de prudencia, y que le

1 Parte 4, c. 8, § 5, lit. E.

<sup>2</sup> Greg. Past. curm, 1 parte, c. 3.

vemos practicar cada dia á las madres con sus hijos pequeños. Porque si ven que traen en la mano un cuchillo ú otra cosa con que se pueden herir ó lastimar, con grande fuerza aprehenden que conviene quitársele, pero no se le quitan con fuerza, sino con caricias y con amor, y si se los traen descalabrados ó heridos, reciben ellas otra mayor herida en el corazon, y no sosiegan de dia ni de noche procurándoles el remedio, v con todo eso les dicen á los niños que aquello no es nada, v que con mucha brevedad v facilmente se sanará, quitándoles el temor v mostrándose en lo de fuera como sino tuviesen cuidado. Estos mismos suelen ser los cuidados y las industrias de los que crian hijos espirituales, que en lo interior deben tener el juicio severo y riguroso, y los dictámenes vivos y subides de punto, no disimulando ninguna cosa por pequeña en los que desean sacar perfectos, pero en el modo de la ejecucion deben ser mansos y amorosos, v en lo que les da mas congoja y cuidado mostrarse las mas veces sin cuidado por no atemorizar á los pequeñuelos con desconfianza, sino antes animarlos y atraerlos con amor. Es cierto que nuestro santo Padre tratando de la persona que en los noviciados particularmente ha de ser maestro de las cosas espirituales, no se olvidó de este punto que vamos tratando, y dice así 1: Ayudará que haya una persona fiel y suficiente que instruya y enseñe como se han de haber en lo interior y en lo exterior, y muera á ello, y lo acuerde, y amorosamente. amoneste á quien todos los que están en probacion amen, y á quien recurran en sus tentaciones, y se descubran confiadamente, esperando de el, en el Scñor nuestro consuelo y ayuda en todo.

Este oficio que nuestro santo Padre desea en el maestro, de mover, traer à la memoria, amonestar amorosamente, dar consuelo y remedio à todos los que acudieren à él, pide alegría y prontitud, y una natural inclinacion y aplicacion à este ministerio de enseñar y guiar las almas à la perfeccion, porque lo que se hace con tristeza y con violencia, ni puede durar ni es de provecho; y es de personas inclinadas à cosas exteriores, que mientras no se ocupan en ellas, les parece que pierden tiempo. Esta propiedad que ha de tener el maestro espiritual, notó san Basilio entre otras, cuando dijo <sup>2</sup>: Pro-

1 3.4 Parte, c. 1, 8 12.

<sup>2</sup> Basil ser. de abdic. rerum.

cura hallar un varon al cual sigas como á guia cierta y segura en todos los ejercicios de la vida que has escogido, tal que á todos los que tienen voluntad y deseo de allegarse á Dios nuestro señor, sepa mostrarles el camino derecho; que esté adornado de virtudes, y que todo el discurso de su vida dé testimonio del que tiene caridad para con Dios nuestro señor. Que tenga ciencia de las letras divinas, varon entero y que no condesciende con distracciones, ajeno de avaricia y que de mala gana se entremete en tratar de negocios; quieto, amador de Dios nuestro señor, cuidadoso de los pobres y necesitados, no nada iracundo, que facilmente se olvida de las injurias, y que de su mismo natural es inclinado á enseñar á todos los que vienen á él. Estas y otras propiedades prosigue allí el bienaventurado san Basilio, en que pintando un buen maestro espiritual sin pretenderlo ni quererlo se retrató á sí mismo. Pues esta inclinacion v aplicacion natural á enseñar en un natural quieto y manso, y desviado de distracciones, y enemigo de negocios exteriores, cultivado con la ciencia de la sagrada Escritura, y con el ejercicio de las virtudes, y perfeccionado con la caridad v amor de Dios nuestro señor, todo esto es necesario para que esté dispuesto al trabajo de guiar al que se ejercita, con amor, y con longanimidad y paciencia. Y no sea el maestro espiritual como los que guian á los caminantes quedándose ellos en su casa, que suelen decirles de una vez las señas de todo el camino, y despues en entrando en él, cuando se hallan solos lo primero que hacen es perderse, y sino pierden el camino á lo menos entran por tan malos pasos, que á bien librar ó salen heridos ó enlodados.

Debe, pues, el que da los ejercicios, guiar á quien tiene á su cargo, como guió el ángel san Rafael á Tubías, en el cual pone la divina Escritura todas las condiciones que habemos declarado; conviene á saber. ciencia, experiencia, amor y gusto en aquel oficio. Porque saliendo Tobías á buscar compañía para su viaje, dice la divina Escritura que halló un mancebo resplandeciente, que estaba en pié, ceñido, y como dispuesto y aparejado para caminar, en lo cual descubria el gusto y aplicacion que tenia para irse con él. Pues de la ciencia y experiencia del camino bien claramente lo descubrió él mis-

mo, cuando preguntandole el mozo, ¿ sabes el camino que va à la region de los medos? Respondió, novi et omnia itinera ejus frequenter ambulavi. Bien lo sé, dijo ¹, y muchas veces he andado esos caminos; y con ser la guia tal y tan calificada, se fué siempre al lado de Tobías sin perderle de vista para socorrerle en tantas necesidades y peligros como se le ofrecieron. Tal debe ser el que da los ejercicios: que sepa el camino, que le haya andado muchas veces, que esté dispuesto y á punto para caminar, y que no pierda de vista al que ha tomado á su cargo para guiarle. Quiero decir, que no piense darle instruccion de una vez para todo el año, sino que las lecciones sean breves, y las visitas frecuentes, de manera que se halle presente á todas las necesidades y peligros que sucedieren.

## CAPÍTULO VI.

DE LA PRUDENCIA QUE HA DE TENER EL QUE HA
DE DAR LOS EJERCICIOS, Y PRIMERAMENTE DEL CONOCIMIENTO QUE
HA DE TENER DEL QUE LOS HACE.

Entre las partes que ha de tener el que ha de dar los ejercicios, no tiene la prudencia el postrer lugar, pues dijo el Salvador que el criado que pone su señor sobre lo restante de su familia, para que á su tiempo les reparta el manjar, no solamente ha de ser fiel, sino tambien prudente: y tomando de aquí ocasion el bienaventurado san Basilio, hizo en nuestro propósito este argumento <sup>1</sup>: Si en las comunidades no se encomienda indiferentemente á cualquiera la distribucion del pan material, sino que este oficio es de uno solo escogido por votos de los demás; ¿ con cuánta mayor razon conviene guardar toda esta cautela para escoger el que ha de repartir el pan espiritual á los que lo piden? De lo cual concluye, que ninguno se ha de <sup>1</sup> Tob, 5.

atrever à hacerse maestro, sino remitir este oficio à cuyo es ; el cual por eso, dice, ha sido escogido para distribuir á su tiempo el manjar espiritual; porque es dispensador fiel y prudente, y que dispone sus palabras en juicio. Y es cierto que en el negocio que tratamos ninguna cosa hay mas necesaria que este juicio práctico y acertado y no atado á las reglas del arte, sino acomodado a la necesidad y disposicion del que se ejercita, y gobernado por prudencia, y niucho mas por la discrecion espiritual y luz que Dios comunica del cielo. Para curar las enfermedades corporales, ninguna cosa hay mas necesaria que tener bien sabidas y entendidas las reglas del arte, y tambien es cierto que ninguna cosa hay mas contraria á las mismas reglas del arte que estar tan atado á ellas, que todas y por su órden se hayan de ir ejercitando igualmente con todos los enfermos. Así que muy necesario es para dar los ejercicios tener ciencia y noticia de este libro, y del órden de las semanas, y de las notas y reglas que hay en él; pero ninguna cosa hay mas contraria á las mismas reglas que pretender platicárselas todas á todos, y darles sin ninguna diferencia los ejercicios á todos por el mismo órden, y de la misma manera que están en el libro; en lo cual yerran algunos grandemente, pensando que esta fué la mente de nuestro santo Padre, con tanto rigor que ni aun permiten tomar para la meditacion otros puntos diferentes de los que están en el libro. Esto digo que es tan grande yerro como lo seria querer curar todos los enfermos por la misma receta, porque en la verdad, ni se han de dar á todos los ejercicios enteros, sino aquellos solamente que son á propósito de cada uno; ni todos juntos, porque algunos hay que se estorban; ni cada uno de por sí, porque algunos hay que se ayudan y dan la mano. De las reglas unas hay que se deben decir, y otras callarse, y unas son para un tiempo y ocasion, y otras para otra muy diferente; de unas se ha de dar la razon, de otras no se debe pedir ni darse, y de tal manera se ha de informar el entendimiento que ayude á la práctica y ejecucion y no la estorhe. Este es el oficio de la prudencia. Bienaventurado es el varon, dice Salomon ', que halla sabiduría, y que es rico y abundante de prudencia. La cual, aunque no se puede enseñar, sino

<sup>1</sup> Prov. 3, 3; Sap. 9, 10.

es que Dios nuestro señor nos la envie desde el cielo para que nos acompañe y trabaje con nosotros, y sepamos lo que es agradable á su divina Majestad; pero puédense dar algunas reglas con que sea ayudada, y en nuestro propósito puede ser ayudada la prudencia de tres maneras. Primera con el conocimiento de la persona que hace los ejercicios. Segunda, con el conocimiento de las cosas en que se puede variar segun la variedad de las personas. Tercera, con el conocimiento del tiempo y ocasion en que se han de enseñar á cada uno estas cosas.

Lo primero, para proceder prudentemente el que da los ejercicios, debe conocer intimamente las condiciones del que los hace, porque, como dijo el Filósofo: El médico no cura al hombre en comun, sino á Pedro y á Juan, y así no le basta saber en general las reglas de su arte, sino conocer tambien en particular la complexion de su enfermo, la naturaleza de su enfermedad, las causas y los efectos y accidentes de ella; y esto mismo debe hacer el médico espiritual si quiere curar à su enfermo, y aplicarle conveniente remedio. Debe pues primero reconocer la edad, la salud y las fuerzas, el ingenio, la capacidad y juicio, y los estudios y letras del que se ejercita, porque la variedad en estas cosas hace mucha diversidad en el modo de dar los ejercicios. Así lo advirtió nuestro santo Padre en la anotacion diez y ocho, donde dice 1: Segun la disposicion de las personas que quieren tomar ejercicios espirituales, es á saber, segun que ticnen edad, letras ó ingenio, se han de aplicar los tales ejercicios. Tambien se ha de mirar v examinar qué aliento tiene cada uno, v en qué tiene puesta la mira; porque algunos no pretenden mas que salir del malestado y quietar su conciencia, otros quieren elegir estado, otros pretenden subir á lo mas perfecto, y todos estos piden diferente manera de hacer ejercicios. Asimismo, dice el Santo en el mismo lugar, sequn que se quisieren disponer se debe dar á cada uno, porque mas se pueda ayudar y aprovechar. Y en la anotacion diez y nueve, dice que se debe tener atencion tambien á las ocupaciones de cada uno, si son públicas y forzosas, y que no se pueden interrumpir, porque en tal caso los ejercicios se han de acomodar á las ocupaciones; y por el <sup>1</sup> Anot. 18.

contrario, si las ocupaciones se pueden interrumpir se deben acomodar con los ejercicios, buscando soledad y ocio, como se dice en la anotacion veinte.

Asimismo procure conocer las pasiones mas vehementes, las inclinaciones mas viciosas, las costumbres mas estragadas de su ejercitante, para poder ayudarle por donde padece mayor necesidad y peligro, usando para su provecho de la misma industria que usa el demonio para su daño; del cual dice nuestro santo Padre en la regla catorce de discrecion ': Asimismo se ha (el demonio) como un caudillo para vencer, y robar lo que desea. Porque así como un capitan y caudillo del campo, asentando su real, y mirando las fuerzas ó disposicion de un castillo, le combate por la parte mas flaca; de la misma manera el enemigo de natura humana rodeando, mira entorno todas nuestras virtudes teologales, cardinales y morales, y por donde nos halla mas flacos y mas necesitados para nuestra salud eterna, por alli nos bate y procura tomarnos. Haga lo mismo el padre espiritual, reconociendo tambien la parte mas flaca, para poner allí todo el socorro y resistencia contra el enemigo; y así como el médico viene á conocer el humor secreto que hace la guerra á su enfermo, parte por su relacion, parte por el pulso y otras señales que da la misma naturaleza para ser socorrida; y no ayuda poco el tener conocida la complexion natural del enfermo, y tomado algunas experiencias de ella; por estos mismos medios el médico espiritual puede venir en conocimiento de las pasiones, inclinaciones, costumbres y tentaciones de su enfermo. Lo primero, por su relacion, la cual debe dar por su salud espiritual siquiera con tanta atencion, sinceridad y verdad, como la dan los enfermos por su salud corporal; pero de esto dirémos en su lugar, cuando se trate de la disposicion que ha de tener el que hace los ejercicios. El que los da haga de su parte el oficio de buen médico, mirando con atencion otras señales que su arte le enseña, aunque el enfermo muchas veces no las conoce.

San Esren dice , que el superior que está sobre los demás debe ser peritisimo y vigilantísimo, y que observe en cada uno de sus súbditos, el andar, el movimiento, el gesto, el hábito y otras cosas tan Reg. 14, de las primeras de disc. S. Bphr. l. de vit, espir. ad n. 36.

Digilized by Google

menudas como estas, corrigiendo y castigando cualquier desórden por mínimo que sea. De esta misma diligencia se ayudará tambien para conocer la condicion de cada uno, si es alegre y sanguíneo, ó si es triste y melancólico, si es colérico y precipitado, ó si es flemático y remiso, ayudándole á cada uno en el espíritu como lo pide y sufre su natural. Y lo que mas es, no solamente se descubre por estas señales la condicion natural, sino tambien los vicios y pasiones secretas del corazon, y así dijo san Basilio1: Si alguno siendo amonestado que hablaba con voz temeraria y atrevida, y palabras ásperas y duras, responde, que dentro de su corazon no tiene pasion ni otro mal ninguno; esto, dice el Santo, no se debe creer, porque los vicios del ánimo, no todos son manifiestos y conocidos de todos, ni aun de los mismos que los tienen, como ni tampoco los del cuerpo. Pues así como en los cuerpos los que son doctos en el arte de la medicina, tienen algunas señales de enfermedades ocultas, y que se esconden aun à los mismos que las padecen; así tambien en el alma, aunque el que peca él mismo no conozca su enfermedad, debe empero creer al Señor que dijo2: Que el hombre malo del mal tesoro de su corazon saca lo malo; y así la señal mala que se percibe por defuera no puede salir sino del mal que está en el corazon. Tenga pues noticia el médico espiritual, y note todas estas señales que se descubren por defuera, para conocer las enfermedades que están escondidas allá dentro. Además de esto, el padre espiritual ha de tener noticia como se ayuda su ejercitante de los ejercicios que va haciendo, lo cual, porque toca á la cuenta que él debe dar de su conciencia, lo dejarémos para su lugar, concluyendo este punto con las palabras que nuestro santo Padre dijo en el exámen, de los superiores de la Compañía, que las mismas se pueden decir de los que dan los ejercicios3: Considerando en el Señor nuestro, nos ha parecido en la su divina Majestad, que mucho y en gran manera importa que los superiores tengan entera inteligencia de los inferiores, para que con ella los puedan mejor regir y gobernar, y mirando por ellos, enderezarlos in viam Domini.

Digilized by Google

#### CAPÍTULO VII.

QUE TODOS LOS EJERCICIOS SE DEBEN ACOMODAR A LA DISPOSICION
DEL QUE LOS HACE.

Supuesto este conocimiento que hemos dicho de la persona, resta ver en qué cosas se debe acomodar el que da los ejercicios al que los hace, y presto se responde á esta pregunta, que en todas, mirando siempre lo que mas le ha de ayudar para el fin que pretende: y para que se vea cuan en el corazon tuvo esto nuestro santo Padre, y cuan errados van los que se contentan con ir platicando por su órden los puntos de la meditación (para lo cual no era menester maestro, sino féerlos por este libro ó por otro) pondré aquí algunos ejemplos sacados del mismo libro de los Ejercicios.

Primeramente, si se le han de dar à uno todos los ejercicios é parte de ellos, y qué parte y en qué forma, se ha de juzgar segun la edad, la capacidad, y el intento y determinacion que cada uno tiene, como se ve en toda la anotacion diez y ocho, y en la cuarta parte, c. 8, § 5, lit. E; y en la séptima parte, c. 4, §. 8, lit. F. Porque no se dén, dice el Santo, à quien es rudo ó de poca complexion, cosas que no pueda descansadamente Uevar, y uprovecharse con ellas.

Segundo, que tantos dias se haya de detener en cada semana, se ha de tasar tambien por la disposicion del que se ejercita': Porque como unos son mas tardos para hallar lo que buscan, es á saber, contricion, dolor, lágrimas por sus pecados; así mismo como unos sean mas diligentes que otros, y mas agitados ó probados de diversos espíritus, requièrese algunas veces acortar la semana, y otras veces alargarla, y así en todas las otras semanas siguientes, etc. Que todas son palabras de nuestro santo Padre en la anotación cuarta.

Tercero, qué género de meditaciones se hayan de platicar, esto es, si de los pecados, ó de la vida ó pasion de Cristo nuestro señor, si <sup>1</sup> Anot. 4.

han de ser del infierno ó de la gloria, si tales que muevan á confianza y amor, ó que muevan á temor, etc. Esto se ha de acomodar á la disposicion del que se ejercita. Por lo cual el santo Padre habiendo dicho en la anotacion diez y siete, que el que da los ejercicios dehe ser informado fielmente de las varias agitaciones y pensamientos que los varios espíritus le traen, dió la razon diciendo: Porque segun el mayor ó menor provecho le puede dar algunos espírituales ejercicios convenientes y conforme á la necesidad de la tal ánima así agitada.

Cuarto, el número de las meditaciones en cada semana y en cualquiera materia, se ha de tomar del mismo fin de ella, y aprovechamiento del que se ejercita. Y así en una nota que se halla en el texto latino, despues de la quinta contemplacion de la primera semana se dice así 1: Si le pareciere al que du los ejercicios que es conveniente para el aprovechamiento del que los hace, añadir otras meditaciones, como seria de otras penas, de los pecados, o del juicio, y no piense que le está prohibido, aunque no se hayan aquí puesto. Y en la segunda semana despues de haber repartido los misterios de la vida de Cristo nuestro señor en doce dias, añadió esta nota ?: La primera nota es, que en las contemplaciones de esta segunda semana, segun que cada uno quiere poner tiempo, o segun que se aprovechare, puede alongar o abreviar, si alongar, tomando los misterios de la Visitacion, etc., y si abreviar, aun quitar de los que están puestos, porque esto es dar una introduccion y modo para despues mejor y mas cumplidamente contemplar. No pudo el santo Padre dar mas expresamente la licencia para añadir y quitar al número de las meditaciones, segun que cada uno se aprovechare, asirmando que este número y division que él puso, sué por dar introduccion a los que empiezan, no para hacer regla forzosa y necesaria.

Quinto, en cuantos puntos se haya de dividir cada meditacion, ha de ser como cada uno mejor se hallare para conseguir el fruto que pretende. Lo cual tambien notó el santo Padre en la nota tercera, despues de la contemplacion de la cuarta semana, donde dice así 3: La tercera, dado que en todas las contemplaciones se dieron tantos puntos por número cierto, así como tres ó cinco, etc., la persoña que con-

<sup>1 1.</sup>º Semana, post 5 cont. 2 2.º Semana, n. 79. 3 4.º Semana, n. 10.

templa pueda poner mas ó menos, segun que mejor se hallare. Asimismo el declarar y estender mas ó menos estos puntos, ha de ser conforme á la capacidad del que se ejercita, y como mejor se ayudare, y este es el intento de la anotacion segunda y anotacion diez y ocho.

Sexta, la misma regla se ha de tener para ver cuantas horas de oracion ha de tener uno cada dia, porque dado caso que se señalan en el libro cinco, pueden ser mas ó menos, segun la disposicion del que se ejercita. Y así al fin de la primera semana, habiendo señalado las cinco horas para meditar, añade 1: Esta repeticion de horas, mas ó menos, siempre entiendo en todas las cuatro semanas, segun la edad, disposicion y temperatura ayuda á la persona que se ejercita para hacer los cinco ejercicios ó menos. Y en la segunda semana, habiendo puesto la misma ley general de los cinco ejercicios cada dia añadió 2: La tercera nota es de advertir, que si la persona que hace los ejercicios es viejo ó débil; ó aunque fuerte, si de la primera semana ha quedado en alguna manera débil, es mejor que en esta segunda semana á lo menos, algunas veces, no se levante á media noche, hacer á la mañana una contemplacion, etc. Y porque en esta nota dispensó en la oracion de la media noche con los viejos ó con los que eran débiles, ó accidentalmente lo estaban del trabajo de la primera semana, para mostrar que podia haber otras causas, por las cuales fuese conveniente esta manera de remision, despues de las contemplaciones del segundo dia puso esta nota 3: Algunas veces aprovecha, aunque el que se ejercita sea recio, y dispuesto el mudarse desde este segundo dia hasta el cuarto inclusive para mejor hallar lo que desea, tomando sola una contemplacion en amaneciendo, y otra á la hora de misa, etc. Tambien de este lugar se saca á nuestro propósito, que aunque el cjercitante tenga buenas fuerzas y salud para conseguir su intento, le puede aprovechar el quitar la oracion de la media noche, lo cual queda á discrecion del que da los ejercicios.

Pero preguntará alguno, porqué se da esta remision desde el segundo dia de esta segunda semana tan solamente hasta el cuarto inclusive, y qué misterio particular tienen estos dias, porque en ellos pueda ser de provecho no levantarse á tener oracion á la media no-

<sup>1 1.</sup> Semana, n. 79.

<sup>2 2.</sup>ª Semana, n. 42.

<sup>3 2.</sup>ª Semana, n. 49.

che. Verdaderamente este es un lugar en que se descubre que en esta práctica de dar los ejercicios que nuestro santo Padre escribió, ninguna palabra puso sin mucha consideracion, ninguna que no fuese sacada de mucha esperiencia. Los que teatan de hacer eleccion sobre el estado de vida, ó sobre otra cosa (que de ordinario suele ser de cuidade, y de impontancia) han de empezar á tratar de ella desde el quinto dia inclusive de esta segunda semana, como se dice en la segunda nota antes de las elecciones, por estas palabras 1: La segunda nota, la materia de las elecciones se comenzará desde la contemplacion de Mazareth al Jordan, tomando inclusive, que es el quinto dia; segun que se declara en lo siguiente. Pues porque el tiempo de las elecciones es tiempo ordinariamente de congoja y de pelea, dispuso el santo Padra que entrase el ejercitante en él, por una parte algo mas descansado de los dias de antes, y por otra parte de manera que tuviese que añadir algo de que ayudarse en el tiempo de la mayor necesidad; y así habiendo quitado la oracion de la media noche hasta el cuarto dia inclusive, en llegando al quinto hizo memoria de que se habia de volvar à la oracion de la media noche, cuando dijo 2: Esta contemplacion se hará una vez á la media noche, y otra vez á la mañana, etc. Esto se ha ya dicho aguí de paso para declaracion de este lugar, remitiendo lo demás á la materia de las elecciones. Ahora volvamos á nuestro propósito.

Séptimo, que tanto se ha de detener cada uno en cada punto, y qué disposicion exterior ha de guardar en el cuerpo, todo será como mejor se hallare, y aquello debe aconsejarle el que le da los ejercicios, de que mas se ha de ayudar, como se dice en la adicion cuanta 3: En das cosas advertirémos. La primera es, que si ballo lo que quiero de rodillas no pasaré adelante, y si postrado asimismo, etc. La asgunda, en el punto en el cual hallaré lo que quiero, aht me reposaré sin tener ansia de pasar adelante hasta que me satisfaga.

Octavo, no menos es necesaria la prudencia del que da los ejercicios para tasar la penitencia corporal que se ha de bacer; porque unos sujetos hay que piden mucha penitencia, otros que menos. Unas meditaciones hay que para conseguir el buen afecto y sentimien-

to de ellas piden el cuerpo mas castigado y afligido, y otras que menos, y algunas hay que nos ayudamos inejor en ellas con alguna manera de remision y de comodidad; y tanta variedad como esta pide en el médico espiritual mucha atencion y prudencja. Lo primero, que la penitencia se hava de variar segun la variedad de las personas díjolo el santo Padre en la adicion décima, por estas palabras 1: Muchas veces aprovecha hacer mudanza en el comer, en el dormir, y en otros modos de hacer penitencia, de manera que nos mudemos, haciendo dos ó tres dias penitencia, y otros dos ó tres no; porque á algunos conviene hacer mas penitencia, y á otros menos, etc. Lo segundo, que se haya de variar conforme á las meditaciones, lo dijo en la segunda semana por estas palabras 2: En la décima adicion el que se ejercita se debe haber segun los misterios que contempla; porque algunos piden penitencia, y otres no, etc. Lo tercero, que algunas veces ayude buscar alguna remision y comodidad para el cuerpo, lo dijo en la cuarta semana : La septima, usar de claridad ó de temporales comodos, así como en el verano de frescura, y en el invierno de sol ó calor, en cuanto el ánima piensa ó conjecta que la pueda ayudar para se gozar en su Criador y Redentor. Pero de este punto de la penitencia corporal se ha de tratar mas á la larga en su propio lugar.

Nono, las mismas reglas de discrecion la piden muy grande, porque no todas se pueden platicar á todos, como se ve en la anotacion nona y décima donde hablando el santo Padre de los principiantes que padecen tentaciones manifiestas y groseras, dice: El que da los ejercicios no le platique las reglas de varios espíritus de la segunda semana, porque cuanto le aprovecharán las de la primera semana, le dañarán las de la segunda, por ser materia mas sutily mas subida que podrá entender.

De todo lo dicho se sacan dos cosas. La primera, que estos ejercicios tienen menos de supersticiosos de lo que han pesado y dicho algunos, que sin haberlos leido ni entendido, los han refutado y calumniado. No tienen puesta la fuerza en el número de dias ni de semanas, ni del número de meditaciones, ó de puntos, ó de horas señaladas de oracion. Todo esto queda libre en manos del que da los ejercicios.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1. Semana, n. 101. <sup>2</sup> 2. Semana, n. 46. <sup>3</sup> 4. Semana, n. 13.

De manera, que el aprovechamiento del espíritu no se ha de acomodar á estas cosas, mas todas estas cosas, se deben acomodar al espíritu y aprovechamiento. Este aprovechamiento consiste en salir y apartarnos de nosotros mismos, y acercanos y unirnos con Dios, andando por todos los pasos de las tres jornadas que declaramos largamente en los tres primeros tratados. Todos los demás ejercicios son como instrumentos y ayudas para andar este camino, y como medios para conseguir este fin; tanto se debe tomar de ellos cuanto ayudare al que se ejercita para este intento. Lo segundo, se saca el intento de este capítulo, que además de la ciencia y experiencia, pide el dar los ejercicios á otros, mucha prudencia.

### CAPÍTULO VIII.

DRL TIEMPO Y MODO CON QUE SE HAN DE PLATICAR ESTAS COSAS
AL QUE HACE LOS EJERCICIOS.

La tercera cosa con que puede ser ayudada la prudencia del que da los ejercicios, es advirtiendo el tiempo, y la traza y el modo con que ha de platicar estas reglas, notas y adiciones é instruir al que los hace, de tantas cosas, y tan varias como se ofrecen en el camino espiritual. Y lo primero es cierto que no debe proceder científicamente y con órden de doctrina, proponiendo primero los principios, y sacando de ellos por su órden las conclusiones, de la manera que lo vamos declarando en estos tratados. Porque aunque esta comprehension, y modo de saber y penetrar los ejercicios es conveniente para el que los da, como maestro y arquitecto, y que ha de saber dar razon de ellos; pero de ninguna manera conviene para los que los hacen, y no serviria mas que de confundirlos y espantarlos, y hacer estudiantes los que deseamos que sean obradores y ejercitantes, y que se les suba todo el espíritu à la cabeza, que fuera mucho mejor que

se descubriera en las manos. El modo pues de enseñar ha de ser práctico, diciendoles lo que han de hacer à la mañana y lo que à la tarde. Lo que han de dejar y lo que han de retener, y lo que han de mudar y en lo que no ha de haber mudanza. Tome ocasion de lo que el pregunta, y de lo que va descubriendo de su conciencia, y del succeso de su oracion, para platicarle las reglas que mas le convienen, y esto sea sin cargarle la memoria, ni fatigarle el entendimiento, como sas que el pueda fácilmente acordarse y ejecutarlas con tanta destreza, que el no entienda ni eche de ver el arte con que le van guiando; porque de esta manera obedeciendo y haciendo ahora una cosa, despues otra, como se las van ordenando, se hallará sin sentir al fin de la jornada y en lo mas alto de la perfeccion.

De esta manera el buen médico despues de tener bien estudiada su facultad, v bien entendidos y meditados todos los preceptos de ella, no los va practicando y ejecutando por el mismo órden que los estudió, sino ayudándose, ya de unos, ya de otros, como lo pide la necesidad del enfermo, y de esta manera le restituye la salud, que es el fin de su profesion. De esta manera tambien el que habla una lengua debe construir y ordenar sus palabras conforme à las reglas del arte, pero muy diferente cosa es aprender á hablar por arte, ó por uso y ejercicio. Porque en el arte hay cierto órden de reglas y de preceptos, con que primero se carga la memoria que se desata la lengua; pero los que aprenden à hablar por uso (como se ve en los niños) no tienen otro órden de aprender, que el que pide la necesidad de darse entender, ni hay otro modo de enseñarlos, que hablarlos, como lo pide la ocasion. ¿Oh, si entendiesemos por aquí la dificultad que tiene esta cura espiritual, y el enseñar este lenguaje con que nos hemos de entender y hablar con Dios! en lo cual aunque hay arte de parte de quien lo enseña, pero de parte de quien lo aprende hay mucho mas de uso y de ejercicio, al cual se han de acomodar todas las reglas, y hacer que sirvan no para instruir el entendimiento, sino para facilitar la ejecucion y socorrer la necesidad presente de los que se ejercitan.

Este asunto de enseñar la practica de los ejercicios espirituales, tomó para sí nuestro santo Padre en este libro, por ser este modo de enseñar mas provechoso y no menos dificultoso, y que pide en el maes-

tro mayor experiencia y madurez. Y no hace falta el no haber enseñado el santo Padre la teórica y especulacion; porque en la práctica cuando es acertada están contenidas todas las huenas reglas de la teórica, y de allí se pueden sacar con mediano cuidado y diligencia como otras veces hemos dicho. De aquí ha nacido el carecer este libro de aquella apariencia y hermosura que les ha dado á otros el órden y disposicion de las cosas, y el ornato de las palabras, y los afectos de la retórica y elocuencia. Y por eso tambien le han menospreciado algunos que se pagan de estas apariencias, de las cuales hizo poco caso su autor, atendiendo solamente al provecho de los que tratan de procurar el de las almas, y dándoles el órden de lo que han de ir haciendo; no queriendo que su libro pareciese bien á los que solamente le leian, sino á los que le ejercitaban. El estilo es sencillo, como una receta de un grande médico que ordena lo que se ha de hacer sin disputarlo ni dar la razon de ello; así va el Santo recetando la oracion que se ha de tener á media noche, y la que á la mañana, la que antes y despues de comer, y la que antes de cena; como se ha de ejercitar la primera, y como la segunda semana, y las demás, sin consentir que sepa esta semana lo que ha de hacer la siguiente, ni hoy lo que ha de hacer mañana, ni á la mañana lo que ha de hacer á la tarde; sino que insista en sacar el fruto que pretende de la meditacion presente, como si no tuviera otra cosa que hacer; que todo se endereza á atarle el entendimiento en el discurso y especulacion y aplicarle solamente al ejercicio y provecho que se ha de sacar de él.

Y porque hay variedad de personas y de ocasiones en que no se puede proceder de la misma manera, húbose en esto como un gran médico que envia instruccion ó regimiento para curar los ausentes, que porque es fácil variarse las circunstancias, y volverse la medicina en ponzoña, no envia la instruccion al enfermo, sino al médico, que en presencia le cura, advirtiéndole lo que debe considerar para usar de los remedios convenientes en buena razon y covuntura. Así nuestro santo Padre no endereza este libro al que hace los ejercicios, sino al que los da, advirtiéndole del camino por donde puede llevar á su ejercitante; y dejándole por otra parte en las manos todas las cosas, para que él estando presente, y visitando, y requiriendo á menudo al

que se ejercita, vea como le ha de gobernar, v el tiempo y sazon en que le ha de platicar cada cosa. Bien dijo Séneca á este propósito.1: Algunas cosas hay que no se pueden aconsejar y ordenar, sino del que está presente. No puede el médico señalar por cartas el tiempo del baño ó de la comida; necesario es tocar el pulso. Refran antiguo es, que los gladiadores toman el consejo en la pelea. El semblante del contrario, la mano que meneo, la misma inclinacion del querpo, dan á entender algo al que lo mira. Qué es lo que se suele hacer, ó qué es lo que conviene, por mayor se puede aconsejar ó eseribir. Semejantes consejos se pueden dar, no solo á los ausentes, sino tambien á los venideros. Pero esto mismo en que tiempo y con qué modo se haya de hacer, ninguno lo persuadirá desde lejos: necesario es aconsejarse con las mismas cosas para aprovechar la ocasion que tan á priesa huye; no solamente es menester estar presentes, sino muy atentos y en vela. Todo esto es de Séneca, con que declara que para gobernar cualquiera persona ó negocio, es necesario estar presente y acomodarse al tiempo y ocasiones.

Pero esta doctrina de la prudencia espiritual, es mejor oirla de boca de los dos Gregorios; porque el Magno la cita del Nacianceno por estas palabras<sup>3</sup>: Pues que ya hemos dicho del pastor de las almas como ha de ser, digamos ahora como ha de enseñar. Porque, como mucho antes de nosotros dije Gregorio Nacianceno de venerable memoria, no viene hien para todos una misma exhortación, porque no todos tienen la misma calidad de costumbres. Muchas veces daña á unos lo que á otros aprovecha, porque muchas veces tambien las hierbas que sustentan unos animales matan á otros: y el silvo blando y manse quieta los caballos, é instiga y alborota los perros, y el medicamento que disminuye una enfermedad aumenta otra; y el pan que sustenta la vida de los varones acaba con la de los niños. Luego segua la calidad de los oyentes se ha de formar la palabra de los predicadores, de manera que á cada uno lo que á él le toca le venga bien, y por otra parte la doctrina no se aparte del arte y de las reglas de la edificacion comun. Porque ¿qué otra cosa son las almas atentas de los eyentes, sino (para decirlo así) unas cuerdas que están estendi-

<sup>4</sup> Senesa, epist. 22. A Grego, S, p. Pastor inprolog.

das y estiradas en la cítara, las cuales el maestro de tocar, para que hagan música uniforme y acordada, las toca diferentemente, y por eso las cuerdas hacen la consonancia concertada, porque siendo tocadas con una mano, no son tocadas de una misma manera? y de aquí es que el maestro espiritual, cualquiera que sea, para que edifique y adelante á todos en una misma virtud de la caridad, ha de tocar los corazones de sus oyentes con una misma doctrina, pero no con una misma exhortacion. Esto es de san Gregorio.

#### CAPITULO IX.

QUE EL QUE DA LOS EJERCICIOS NO SOLO HA DE SER PRUDENTE PARA CON LOS HOMBRES, SINO TAMBIEN FIEL PARA CON DIOS.

El maestro espiritual no solo ha de ser pradente para con el que hace los ejercicios, sino tambien fiel para con Dios, para que llene las dos propiedades que dijo el Salvador. Siervo fiel y prudente es el que ha de poner el Señor sobre su familia, y de esta fidelidad se gloriaba el Apóstol cuando decia 1: Fidem servari. A esta fidelidad pertenece no hacerse dueño ni de los criados ni de las haciendas en que se ocupan. Porque así como el mavordomo que pone el señor sobre los demás criados para hacer su oficio fielmente ha de entender, que ni los criados son suyos, ni el pan que les reparte es suyo, sino de su amo, y por consiguiente el negocio en que se han de ocupar, ha de ser en provecho de su amo y á su gusto y voluntad, y que á él no le toca mas que estar sobre la ejecucion, y repartirles el pan y las tareas; así tambien el superior eclesiástico y maestro espíritual debe presuponer que no es señor de aquellos súbditos, sino siervo como ellos, y juntamente con ellos; ni la palabra que les dice es hacienda suya, sino pan que sale de los graneros de Dios, y que le han hecho à el esta honra y gracia de darle la llave, y abrirle el sentido con alguna inte-

<sup>1</sup> II Tim. 4, 7.

ligencia de las Escrituras para que pueda repartir su racion á los pequeñuelos, á los cuales debe siempre enderezar al mayor servicio y gloria divina, y esto no conforme á su traza y gusto, sino conforme á la divina voluntad. Este es punto de mucha importancia; y así conviene declararle mas por menudo con algunos avisos particulares.

Y para proceder con mas claridad, se debe advertir, que el maestro espiritual puede faltar en la fidelidad, ó respecto de las personas que trata, ó respecto de los ejercicios que han de hacer : respecto de las personas, cuando las pretende ganar para sí, y no para Jesucristo, contra lo que dijo el Apóstol 1: No nos predicamos á nosotros, sino á Jesucristo, y á nosotros siervos vuestros por respecto de Jesucristo. El querer ganar para sí los discípulos, puede ser de varias maneras, ó porque quiere enseñorearse de ellos como de sus criados por soberbia, ó aprovecharse de su hacienda por avaricia; ó ganar crédito con otros, ó alabanzas de ellos por vanagloria; ó por lo menos les quiere ganar el amor'y la voluntad por su gusto y entretenimiento: v todos estos hacen contra la debida fidelidad, porque de una manera ó de otra en el trato de las almas buscan lo que es suyo, y no lo que es de Jesucristo 2. Cuanto á los ejercicios, no son fieles á Dios los que previenen la divina inspiracion, y antes de ella inclinan al ejercitante al estado de vida, ó al ejercicio y ocupacion que ellos juzgan, ó los que sabida la inspiracion de Dios y su santa voluntad, no ayudan como pueden a la debida ejecucion.

El fundamento de esta fidelidad es la verdadera caridad, la cual en nada se busca á sí misma 3, y por eso el Salvador examinó á san Pedro tres veces en el amor para encomendarle su ganado, y no le hizo dueño de él, ni lo puso absolutamente en sus manos, como el Padre eterno lo habia puesto en la suyas, el cual le habia dicho: Pídemelo, y te daré todas las gentes por herencia tuya, y por tu posesion los términos de la tierra: Antes habiéndole hallado fiel en el amor le dijo: Apacienta mis corderos que no son tuyos: Apacienta mis ovejas que no son tuyas 4. Lo cual se le imprimió al Apóstol con tan particular ponderacion, que para persuadir á los demás pastores y obispos que

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Cor. 4, 5. <sup>2</sup> Ad Philippen. 2, 21. <sup>3</sup> Cor. 13, 5.

<sup>4</sup> Joann. 15,3; Ps. 2,8; Joann. 21, 15.

gobiernen con amor y no se hagan señores les dice 1: Apacentad el ganado de Dios que está entre vosotros; y si el ganado es de Dios y no vuestro, habeisle de gobernar, no con violencia, no con imperio, no con dominio, sino con amor segun Dios, y yendo delante con el ejemplo para que os sigan. Porque hay algunos que quieren hacer pompa y gravedad del magisterio espiritual, autorizándose con la muchedumbre de los súbditos y discipulos sin hacer su oficio ni cumplir con su obligacion para con ellos. A estos les dice Dios por Ezequiel 2. Lo que estaba flaco no lo esforzasteis, lo enfermo no lo sanasteis, lo quebrado no lo atasteis, lo descarriado no lo recogisteis, lo perdido no lo buscasteis. Pues ¿ en que érades pastores, sino en que les mandábades con austeridad y con potencia? Esta tiranía no puede nacer sino de criados que les parece que la ausencia de su señor va á la larga y que darán la cuenta cuando y como á ellos les estuviere bien. Y para sacarlos de este engaño dijo nuestro Salvador 3: Pero si el mal siervo dijere en su corazon: mi Señor se tarda en venir, y animado con esto y prometiéndose vida larga, empezare á maltratar los demás criados y á herir los siervos y las esclavas; y por otra parte regalarse à sí, comer y beber, y embriagarse, vendrá el señor de aquel siervo en el dia que no espera, y en la hora que no sabe; esto es, la muerte le cogerá tan desapercibido, que no solamente no abra los ojos, ni vuelva sobre si para prevenir el último dia, pero ni para prevenir la última hora; sin duda morirá en este mal estado en que él se aseguraba con la tardanza de su señor, el cual por esta causa le dividirá y apartará de los criados fieles y le hará participiante de los castigos y penas de los que no guardaron fidelidad. Todas estas son palabras de nuestro Salvador, en las cuales muestra ser este un grado de infidelidad (y parece el mas grosero y descubierto) olvidarse tanto de su señor que quiera dominar imperiosamente entre los demás criados. Y no sabemos que este mal siervo usase de este rigor por algun interés ó negocio suyo; pero ¿ qué importa que fuese por el negocio de su señor, si estándose él comiendo y bebiendo, y tratando de su regalo, cargaba sobre los demás tareas pesadas y se las hacia cumplir á palos y con heridas, mandándoles, como dice el Profeta, con

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I Pet. 5, 2. <sup>2</sup> Ezechiel 34, 4, <sup>3</sup> Luc. 12, 45.

austeridad y con potencia? Y lo mismo es en nuestro propósito de los padres espirituales, que no tanto tienen espíritu de apacentar, cuanto de dominar, y están mas atentos á mandar que no á lo que los súbditos podrán cumplir; recetándoles ejercicios dificultosos, oraciones largas y penitencias rigurosas, y haciéndoselas cumplir con rigor, sin compadecerse de su flaqueza, porque les parece que tanto son mas superiores, cuanto mandan cosas mayores y con mayor imperio; y no miran, como debieran, lo que dijo aquel gran pastor de los ganados materiales ': Si los hiciere trabajar sobre susfuerzas en el camino, en un dia morirá todo el ganado.

Cuanto cuidado tuvo nuestro santo Padre sobre este punto, bien se descubre por lo que dejamos dicho en los capítulos pasados, que siempre quiso que los ejercicios se acomodasen á la salud, á la edad, al ingenio, á las letras, á las fuerzas, á la disposicion y al favor de cada uno; porque causa, sino por la que dice en la anotacion diez y ocho: Porque no se den á quien es rudo ó de poca complexion cosas que no pueda descansadamente llevar y aprovecharse con ellas. ¿Qué es esto sino lo que dice el apóstol san Pedro: Apacentad la grey del Senor: Providentes non coacte, sed spontanee secundum Deum? esto es, proveyendo y ordenando tales cosas que no se havan de hacer por fuerza y con violencia, sino voluntariamente y con amor. Lo mismo es que no les mandeis cosas que no puedan descansadamente llevar y aprovecharse con ellas. Porque así se declara este lugar de san Pedro muy cómodamente, conviene á saber, que veda la violencia y fuerza que se hace à los súbditos, y viene à ser lo mismo que luego dijo: Ni. goberneis como dominantes; esto es, imperiosamente, como los principes seglares, los cuales son señores para que sus súbditos los lleven sobre sus hombros; pero vosotros sois pastores para llevar sobre los vuestros las ovejas flacas y perdidas.

Gen. 35, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anot. 18.

### CAPITULO X.

DE OTRO GRADO DE POCA FIDELIDAD, QUE ES LA AVARICIA.

Otro grado de infidelidad es enderezar la doctrina y enseñanza espiritual á intereses y ganancias corporales con avaricia. Porque si es falta de fidelidad en un mayordomo aprovecharse de la hacienda de su señor para sus propias grangerías, principalmente cuando es con daño del señor, ¿cómo no lo será quererse servir del caudal, que recibimos de Dios, para nuestras ganancias? Porque si es infiel el mayordomo ó administrador que de la hacienda temporal quiere sacar interés corporal, no mas que porque es ajena; ¿cuánto mas infielserá el que da las riquezas espirituales que ha recibido, por interés temporal, esto es, que de la doctrina espiritual de la palabra de Dios, y de la inteligencia de las Escrituras quiere sacar con avaricia ganancias corporales? Y aquello primero pocas veces se hace sin injuria y daño del Señor, y esto segundo nunca. Porque el mayordomo temporal que atiende à sus grangerías, por lo menos ocupa su persona, hurta su industria, y embaraza el dinero, teniendo derecho su amo para aprovecharse de lo uno y de lo otro. Y si bien es verdad, que los señores temporales no siempre quieren traer empleado su dinero, pero Dios nuestro señor, nunca quiere tenerle ocioso, sino que siempre ande empleado y en trato, y que se lo vuelvan con ganancia '. ¿Con qué ganancia? sino aquella en que se ocupaba san Pablo cuando decia 2: Siendo como era libre entre todos, me hice siervo de todos para grangearlos á todos. Para ganar ó los judíos me hice como judío, y para ganar á los que estaban sujetos á la lev me hice como si vo estuviera sujeto, aunque en la verdad no lo estaba, etc. Pues zcuánta infidelidad es, y qué pena merece el que habiendo recibido el talento para ganar las almas à Dios, le esconde debajo de la tierra, y le sepulta en la codicia de las riquezas temporales?

<sup>1</sup> Mat. 25, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I Cor. 9, 19.

¿Qué diré de otra infidelidad no menor, que si una vez los ministros de Dios pican en avaricia, de menores principios se van adelantando hasta llegar á vender la verdad por dineros? Este verro comelió antiguamente el profeta Balaan 1, que habiendo sido prevenido y avisado de Dios, que no maldijese á su pueblo, movido de las dádivas y ofertas del rey gentil se habia resuelto y determinado á lo contrario. Así son, dice san Pedro , los hijos de la maldicion, que teniendo el corazon ejercitado en avaricia dejan el camino derecho, y se pierden siguiendo el camino de Balaan, que se acodició á la paga de la iniquidad; v como dice san Judas Tadeo 3: Errore Bala am mercede effusi sunt. Con el error de Balaan, viendo la paga á los ojos, se derraman, se alargan, se arrojan y despeñan á lo que no pensaban, como lo hizo Judas, que llegó á vender á su Maestro por vil precio y pocos dineros. Estos son los que por interés truccan la bendicion en maldicion, y al contrario tambien: estos son los maestros espirituales que á donde esperan ganancia y aprovechamiento temporal, todo es lícito, todo es santo, todo conforme á la divina voluntad, y á donde no esperan, allí cargan todo el rigor de la ley, y las amenazas y castigos divinos. Estos son aquellos profetas de quienes dijo Miqueas \* : Que si tienen algo que morder y asir con los dientes, predican paz, y si alguno no les da nada que llevar á la boca, le amenazan y aperciben para guerra. ¡Cuánta lástima es, y cuán grave daño ver como el interés hace violencia á la teología, y la saca por fuerza de su lugar, y las dádivas y las ofertas eclipsan la - luz y la vuelven en tinieblas! Cuando los doctores venden la verdad, v los poderosos compran la mentira, los profetas venden seguridad, y los ricos se ciegan de buena gana, y tienen por bien à costa de dineros y de temporalidades rescatar sus gustos, y llevar hasta el cabo sus intentos; y á los maestros les parece que son tan dueños de la verdad para hacer de ella lo que quisieren, como lo son de su lengua para formar las palabras á su gusto; y así las fingen y componen, como dice san Pedro , como es mas á propósito para negociar de sus discípulos con avaricia. Porque ¿quién me darás ahora, dice

:

<sup>1</sup> Num. 22.

<sup>2</sup> I Pet. 2, 14.

<sup>3</sup> Juda. n. 11.

<sup>4</sup> Mich. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> II Pet. n. 3.

san Bernardo ¹, del número de los prelados que no esté mas atento con sus súbditos á sacarles sus dineros, que no á desarraigarles los vicios? De los tales dijo el profeta Miqueas ²: sus príncipes juzgaban por dádivas y presentes, sus sacerdotes enseñaban por su paga, y los profetas adivinaban por dinero. Y lo bueno es que se aseguraban y estribaban sobre el Señor, diciendo: ¿Por ventura el Señor no está en medio de nosotros? pues no vendrán sobre nosotros ningunos males; y por esta falsa seguridad se vino a destruir y asolar el templo y la ciudad.

Pero dejemos ahora esta infidelidad de los que mudan la verdad de Dios en mentira, y tratemos mas de cerca de los maestros espirituales, que instruyen y enderezan á otros á la perfeccion, los cuales aunque enseñan la verdad, pero muchas veces, como dice el Apóstol 3, enseñan, no lo que conviene ni lo que es á propósito: y esto por respecto de algun interés, que por pretenderse por este camino es torpe ganancia. Porque allí enseñan de mejor gana, y cosas mas altas y delicadas del espíritu, donde hay mas esperanza de sacar algun interés ó regalo, que no donde hay mejor disposicion para recibirlas y aprovecharse de ellas. A estas personas dan el tiempo sin tasa, y con ellas trabajan, como quien labra una mina de que esperan enriquecerse. De aquí nace el ornato y comodidad en sus celdas, y el regalo en salud y en enfermedad, con tanto exceso algunas veces que, como dice el glorioso san Gerónimo: La Iglesia gime y suspira de tener ricos á los que el mundo tuvo y conoció mendigos; y por el mismo tenor podemos decir, que las Religiones suspiran de ver algunos mas acomodados y regalados despues que empezaron á ser maestros de oracion y de penitencia, que lo estaban cuando no lo eran. Y llanamente están en la misma culpa que nuestro Salvador reprendió á los fariseos, que se tragan y consumen las casas de las viudas, con pretexto y disimulacion de oraciones largas \*. Porque dándose por hombres de mucho espíritu y oracion, las mujeres sencillas y devotas por tener parte en sus oraciones y en su doctrina, y por parecerles que sustentan una lámpara que está ardiendo

<sup>1</sup> Bern. ser. 77 in cantica.

<sup>3</sup> Ad Tit. 2, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mich. 3, 11.

<sup>4</sup> Mat. 13, 14; Luc. 20, 47.

y luciendo en el acatamiento de Dios, se lo quitan de la boca y de su sudor para sustentarlos y regalarlos. Y algunos padres espirituales son tan largos en admitir estas ofrendas, que no reparan en condescender con su devocion y consumirles el caudal; de manera, que cuando escapan de sus manos pueden decir lo que la esposa ': Quitaronme mi capa á mí los que guardaban los muros.

Y no por eso se quita á los fieles la obligacion de sustentar á sus maestros, y la devocion de regalarlos, ni á ellos se les prohibe el recibir y procurar su sustento; pero lo que se les pide es, que no quieran mas de lo necesario, y se contenten con lo moderado, y con lo poco y lo sencillo, y que todo huela á la humildad y pobreza de Jesucristo. De este Señor deben esperar que les proveerá de los tesoros de su providencia, mejor que á los gusanos de la tierra, y que á las aves del cielo, sin hacer negociacion de la palabra divina para traer á sí las riquezas ajenas, los que por razon de la misma palabra deben repartir entre los pobres las suyas propias. Y es cierto que el que no sabe distribuir los bienes temporales, y se muestra despreciador de ellos, que no se le puede fiar que distribuya los espirituales, porque como dijo nuestro Salvador á sus discípulos á este mismo propósito, el que es fiel en lo poco, indicio da y argumento de que lo será en lo mucho. Las riquezas y regalos temporales son lo poco, la doctrina de la verdad es lo mucho: las riquezas temporales son falsas, la luz espiritual son riquezas verdaderas: aquellas son riquezas ajenas, y como alhajas de la posada de este mundo, que usamos de ellas mientras vivimos en él, y las dejamos cuando salimos, como el huésped deja la ropa que no es suya al salir de la posada; las riquezas espirituales son verdaderas, pues las llevames con nosotros para gozarlas por toda la eternidad. Pues con razon dijo nuestro Salvador: Si sois avarientos de hienes temporales, a cómo sabreis repartir la doctrina y el conocimiento de la verdad, que son riquezas espirituales? si no sois fieles en estas riquezas que son falsas, ¿quién os fiará las de la divina palabra que son verdaderas? y sino sois fieles en las temporales, que son ajenas y no propias, ¿ quién fiará de vosotros las riquezas que son propias vuestras? como si dijera: Mucho menos

<sup>1</sup> Cant. 5, 7.

sabréis repartirlas y administrarlas: porque ¿ cómo podrá poner estima de las riquezas espirituales y eternas, el que por medio de esa misma predicacion trata de grangear las temporales y terrenas? Y es cierto que los apóstoles no tanto hacian creible la grandeza de la gloria celestial, y el desprecio de la prosperidad de este mundo con sus palabras, cuanto con sus ejemplos, y con ver los pueblos que los oian que hacian ellos en sí mismos la experiencia, y como la salva de la doctrina que predicaban, con lo cual se animaban á la imitacion de sus maestros, y no lo hicieran si echaran de ver que recogian para sí los predicadores, lo que renunciaban y desechaban sus oyentes. En lo cual tuvo tanto punto el bienaventurado apostol san Pablo, que quiso mas trabajar con sus manos, que recibir nada de los fieles, para poderles decir como les dijo ': El oro y la plata, ni el vestido de nadie no le he codiciado, como vosotros bien sabeis; porque estas manos han trabajado para suplir las necesidades mias y de me compañeros. Y aunque en la carta que escribe á los corintios prueba con muchas razones, que es lícito al predicador, y que tiene derecho à recibir el sustento de sus oyentes; pero yo, dice 2, no he querido usar de esta potestad, sino antes sufrir toda necesidad y trabajo, por no poner algun estorbo ó impedimento al Evangelio de Jesucristo: ni quiero que se haga nada conmigo, porque tengo por mejor morir que no que me pueda dar nadie en rostro de que he recibido algo de él, y que ponga mengua en la gloria que tengo de haber predicado sin haceros gasto y sin admitir la costa. Tanta fué la limpieza con que predicó este santo Apóstol, y tan lejos quiso estar de cualquier colory apariencia de codicia. Que haya sentido nuestro santo Padre en este punto, no hay para que detenernos en decirlo, porque se hallará facilmente lo mucho que acerca de él nos dejó escrito en las Constituciones, y arriba queda dicho no poco del amor de la santa pobreza, y eiercicio de ella.

<sup>1</sup> Act. 20, 33.

<sup>2</sup> I Cor. 9. 12 et 15.

# CAPÍTULO XI.

PROSIGUE ÈL MISMO INTENTO DE LA SINCERIDAD DE INTENCION QUE DEBEN TENER LOS PADRES Y MAESTROS ESPIRITUALES.

Queriendo el Apóstol dar razon á los tesalonicenses de la limpieza con que habia predicado el Evangelio, sin pretender jamás tomar ocasion de él para enriquecerse; y lo que es consiguiente á esto de la entereza con que habia dicho la verdad, sin tratar de lisongear á nadie, juntó tambien con esto la pureza de su intencion, que ni de ellos ni de otros no habia pretendido honra ni alabanza, porque ' este apetito de la gloria humana, no menos que del dinero, suele ser causa de adulterar la palabra divina, y convertirla en mentira y en lisonja. Nunca, dice i, conversamos entre vosotros con palabras lisonjeras, como todos sabeis, ni queriendo tomar ocasion de avaricia, como Dios es testigo, ni buscando gloria humana, ni de vosotros, ni de otros ningunos. Este vicio se suele arrimar demasiadamente á los predicadores ó maestros de la vida espiritual, porque aunque entran en este oficio con deseo de aprovechar á sus prójimos, como se sigue las mas veces el favor y estima y alabanza de los mismos prójimos, aficionados y saboreados de esto suelen torcer la proa, y volver las velas á donde cojan harto de este viento, y acomodar su doctrina á conservar y aumentar su buen crédito mas que al provecho de sus oyentes. En lo cual tienen menos fidelidad para con Dios, que en otra cosa ninguna, pues se atraviesan á tomar para sí la honra que á él solo se debe, y quitan la fuerza à la palabra para que quede sin provecho. Esta honra vana, unos la ponen en tener muchos oyentes, ó penitentes, ó discípulos ; otros en que estos sean príncipes y señores, ó gente de mucho lustre en el mundo; otros finalmente en que sean hombres muy espirituales y conocidos por tales, porque todas estas tres cosas descubren alguna excelencia en el padre espiritual, y causan re-

1 I ad Thesal. 2, 6.

verencia y estimacion de los hombres. Esta debieran despreciar los maestros del espíritu, tanto cuanto predican que debe ser despreciada; pero como buenos pilotos navegan las mas veces con viento contrario, y con lo mismo que dicen mal de ella, la pretenden.

Los que ponen su honra en la muchedumbre de los que los siguen y buscan, son muy semejantes á los príncipes, ministros y jueces, de los cuales dice la Sabiduría 1, que se agradan y se contentan de sí mismos por la turba de los pueblos que andan tras ellos. Porque suelen fundar su autoridad y grandeza en que mucha gente los busque, y los espere y pretenda su audiencia, y vaya y venga muchos dias sin alcanzarla: como quiera que los que la alcanzan suelen sacar poco mas provecho que los que se van sin ella, porque muchas veces no atienden, y los mas no entienden, y se retiran á descansar contentos con haber hecho aquella representacion de majestad. ¿ De qué sirve querer trasladar estos vicios y vanidades seglares, á los ministros del espíritu, en los cuales es menester instruir, consolar, medicinar, y-alimentar á todos, y á cada uno en particular? Con razon dijo nuestro padre Claudio 2. Débese procurar con toda diligencia que nuestros confesores no se alegren mas con el número de los penitentes que con el fruto espiritual de ellos, antes tengan mayor solicitud de que sus penitentes sean promovidos á la verdadera contricion, y que enmienden sus vicios, y de que sean enderezados y adelantados en el camino del espíritu. En verdad nuestro Salvador, aunque le seguia mucha gente, ningun enfermo dejó de curar, todos volvian de su presencia sanos, como varias veces notaron los Evangelistas. Y aunque tuvo una vez cinco, y otra siete mil y mas convidados, tuvo empero cuidado y providencia, para que todos fuesen satisfechos y hartos 3. Y lo que en nuestro propósito es digno de ponderacion \*: vendo una vez tan cercado de gente que le apretaba y afligia, reparó en una devota mujer que tocó su vestido, crevendo que con este remedio habia de sanar de una molesta enfermedad que padecia, y dijo: ¿ Quién me ha tocado? dando ocasion á los ápostoles para que reparasen y dijesen: Maestro, las turbas te aprietan, y te afligen, y tú dices: ¿ Quién me ha tocado? No, dijo 2 Instr. pro Conf. n. 12. Sap. 6, 3. <sup>3</sup> Mar. 5, 30. 4 Luc. 8, 45.

el Señor, alguno me ha tocado, porque yo he sentido la virtud que ha salido de mí, mostrando con esto claramente que ningun caso hacia de los que le seguian, sino de los que se aprovechaban de seguirle, y que no contaba en el número de los que le tocaban, sino aquellos solos que con su virtud los tocaba él; pues atropellándole en esta ocasion las turbas dijo que le habia tocado solo uno.

En el punto de tratar los principes ó personas grandes, en que algunos ponen también su autoridad, no sé si se puede decir mas ni mejor que lo que nuestro santo Padre nos dejó dicho en sus Constituciones. Porque primeramente si estas tales personas tratan en la verdad del aprovechamiento de sus almas, y de ajustar sus acciones con la lev de Dios, el ayudarles es ocupacion de mucha estima y que se debe anteponer á otros empleos. Dícelo el santo Padre por estas palabras': Porque el bien cuanto mas universal es mas divino, aquellas personas y lugares que siendo aprovechados son causa que se estiendo el bien á muchos otros que siguen su autoridad ó se gobiernan por ellos, deben ser preferidos. Así la ayuda espiritual que se hace á personas grandes y públicas, ora sean seglares, como príncipes y señores y magistrados ó administradores de justicia, ora sean eclesiásticos, como prelados, y la que se hace á personas señaladas en letras y autoridad, debe tenerse por de mas importancia, por la misma razon del bien ser mas universal, etc. Por esta misma causa quiso que se haga oracion especialmente por estas personas, porque tratando de las cosas en que la Compañía puede avudar á sus prójimos, dice así : Asimismo se ayuda al projimo con los deseos ante Dios nuestro señor, y oraciones por toda la Iglesia, y en especial por los que son de mas importancia para el bien comun en ella. Y añade en la declaracion 3: Como son los principes, eclesidaticos y seglares, y otras personas que mucho pueden ayudar ó estragar el bien de las almas y el divino servicio. Por esta misma causa, y con este intento del bien de las almas, se debe procurar conservar el amor y benevolencia de tales personas. A lo mismo, dice el santo Padre en general sirve procurar de mantenerse siempre en el amor y caridad de todos, aun fuera de la Compañía, en especial de aquellos cuya buena o mala voluntad împorta mucho para que se abra o 1 P. 7, c. 2, lit. D. <sup>2</sup> P. 7, c. 4, § 3. 3 Lit. A. • P. 10, § 11.

cierre la puerta para el divino servicio y bien de las ánimas, etc. Y en la declaracion dice 1: Principalmente se mantenga la benevolencia de la Sede apostólica, á quien especialmente ha de servir la Compañía; y despues de los príncipes temporales, y de personas grandes y de valor, euyo favor ó disfavor hace mucho para que se abra ó cierre la puerta del divino servicio y bien de las almas.

Pero ¿con qué medios se han de ganar y conservar estas benevolencias? no cierto con los que suelen usar los seglares, sino con medios religiosos, siendo humildes, mansos, sufridos, nada entremetidos, provechosos al bien público, y celosos del particular de los pobres y de los rudos; procurando el bien espiritual de los príncipes y señores cuando nos llaman, y cuando no nos llaman dejándolos sin querer entrarnos importunamente por sus puertas. De esta manera nuestros primeros padres ganaron estima y veneracion para sí y para su Religion. Porque si huelen que hacemos honra de tratar con ellos. ellos al contrario la hacen de servirse de nosotros como de criados: v en disfrutándonos en lo que somos de provecho para sus intentos, nos arrojan de sí, y desprecian nuestro espíritu y Religion, porque no tuvimos ánimo para despreciarlos á ellos, y con pretexto de ganarlos para Dios nos perdemos á nosotros, y caemos en la enfermedad del Aulicismo, esto es, de la desordenada aficion de estar en las cortes y palacios, y de entrar en amistad con los principes, que viene a parar en seglaridad de las costumbres. Oigamos lo que acerca de esto nos dejó escrito nuestro padre Claudio de buena memoria. Esta enfermedad, dice 2, es peligresa y se va entrando, sin entenderlo aun los mismos que la padecen, con color de ganar los príncipes, los prelados v magnates, de hacerlos amigos de la Religion para mayor servicio divino, de la ayuda que puede resultar de aquí para los prójimos, etc. Pero en la verdad buscámonos algunas veces á nosotros mismos, v poco á poco declinamos á la seglaridad; por lo cual se deben con cuidado prevenir los males, y atajarlos con diligencia en sus principios. Conviene, pues, atender à las señales por donde se puede conocer este mal, y entre otras no poco le descubren las que se siguen. Si los visita uno frecuentemente; si cuando se detiene sin vi-Lit. B.

2 Industr. c. 15.

sitarlos siente pena con el deseo de verlos y tratarlos; si siente el mismo afecto á sus cosas y negocios como si fueran propios; si de buena gana se encarga de negocios seglares; si los trata sin que su superior lo sepa; si estos príncipes y magnates los gana para sí y no para su Religion; si empieza á tener en poco y como á desdeñarse de la obediencia y de la observancia; si los ministerios de la Compañía y lo demás que tiene menos resplandor lo juzga por de poca importancia; si le parece que él no nació sino para cosas grandes; si por buscar comodidades y cosas mas curiosas empieza á llevar molestamente nuestra pobreza; si tiene en poco y desprecia el trato de los nuestros, principalmente de los mas sencillos; si sufre mal al superior que le avisa de estas cosas, como si naciera de envidia y de malevolencia. Porque si hay estas ó semejantes señales, cierto es que su espíritu está tomado de este humor, y lleno de esta enfermedad, aunque le dé á entender otra cosa su intencion engañadora y engañada. Todo esto es de nuestro padre Claudio. Y en lo que toca á las visitas y la comunicacion familiar (que es la puerta por donde entra este mal, y el incentivo con que crece y se arraiga) ya lo tenia prevenido nuestro santo Padre en la sexta parte de las Constituciones, donde dice así ': Ni tampoco usen visitar semejantes personas grandes, sino fuese por respeto santo de obras pias, ó cuando fuesen intimamente benévolos en el Señor nuestro, que parezca ser debido á las veces el tal oficio para con ellos. Porque de lo demás ¿ qué se puede esperar sino que no tratándolos con el espíritu que conviene para vencer su seglaridad, que su seglaridad ahogue nuestro espíritu, y traigamos á la Religion las leyes y sentimientos del mundo, tanto mas malos de corregir y de remediar, cuanto se visten con el hábito de la Religion, y se mezclan con otros ejercicios y sentimientos religiosos? Así nos sucede lo que á Giezi 2, que porque se acodició á los vestidos de Naaman príncipe y privado del rey de Siria, se le pegó su lepra tambien, mas incurable y de peor calidad, porque la de Naaman se curó con agua del rio, y la de Giezi se le pegó á él y á todos sus descendientes para siempre.

<sup>4</sup> P. 6, c. 2, n. 9.

2 IV Reg. 5, 27.

### CAPÍTULO XII.

DE OTRAS DOS COSAS EN QUE SE SUBLE TORCER LA INTENCION
DEL PADRE ESPIRITUAL.

 Vengamos á los que ponen su vanidad en la santidad y aprovechamiento de sus hijos espirituales; y esasí verdad, que cuando el tiempo y la ocasion lo piden para mayor gloria de Dios, y para que otros muchos se aprovechen de su doctrina, ningun modo hay mas eficaz y más modesto de acreditarse, como es el aprovechamiento de los que frecuentan su doctrina. Porque los médicos se acreditan por sus curas, y todos los oficiales por sus obras: y el apóstol san Pablo escribe á los corintios 1: ¿Por ventura tenemos necesidad de cartas de recomendación vuestras ó para vosotros? Vosotros sois mi carta; porque es cosa manifiesta que sois carta en que está escrito Jesucristo por ministerio mio, pero no con tinla, sino con el espíritu de Dios vivo. Pero esta alabanza que es tan sólida en los que sencillamente pretenden la gloria de Dios, se hace vana en los que por este camino pretenden la de los hombres; cuvo indicio es el poco recato, ó por mejor decir, imprudencia con que comunican indiferentemente á todos los favores que hace Dios á sus hijos espirituales, subiéndolos de punto, y hallando casi en todas las cosas misterios y milagros. De esta manera tienen siempre, como los pintores, dos ó tres santos ó santas á la puerta de su tienda, patentes á los ojos de todos, para que por ellos descubran la excelencia de su arte. No trato ahora de los inconvenientes que resultan de esta falta de secreto, en unos de vanidad, en otros de envidia y emulacion; y cuan necesario es esconder los dónes de Dios, principalmente en los principiantes é imperfectos, de los demás, porque no los ahojen con sus alabanzas, y de los mismos que los poseen (como solemos esconderles á los niños sus jovas) porque no las pierdan. Solamente digo á nuestro propósito, que no es siervo fiel, ni aun prudente, el que 1 II Cor. 3, 2,

vende su trabajo por un precio tan vil, como es esta vana opinion de los hombres. Si quiere guardar la debida fidelidad, escóndase y dé lugar á que obre Dios en lo secreto y escondido de los corazones, y sea glorificado en todos y de todos como autor de todos los bienes. Pues, como dice el Apostol ': Ni el que planta es nada, ni es nada el que riega, sino Dios que da la virtud y el aumento. Con este espíritu responde san Bernardo á un monje que le reconocia por padre y por maestro de su espíritu. Tú, hermano, dice \*, reconoce que has sido prevenido en bendiciones de dulzura; no de mí que soy nada, sino de Aquel que con su gracia me previno á mí para que te amonestase de lo que convenia á tu salud. Porque cuando mucho quieras atribuirme á mí, sov el que planto, soy el que riego, pero sin Aquel que da el aumento, ¿ qué soy? A él te sujeta con toda humildad, á él le arrima con toda devocion, y sírvete de mí como de siervo de este Señor, consiervo tuyo, compañero en la percgrinacion, v que ha de ser juntamente heredero en la gloria.

En el último lugar propusimos que habia algunos maestros y padres espirituales, que ya no pretenden otro interés ni honra de su ministerio, pero quieren ganar el amor y benevolencia de sus hijos ó hijas espirituales y fundar amistad humana con los que habian de procurar adelantar en el amor divino. Y que esto sea tambien un género de infidelidad en los ministros de Dios, ello mismo se lo dice, y se saca de lo que dice Contemptus mnndi: no pretendas ser especialmente amado de otros, ni que los otros se ocupen contigo en su corazon, porque esto á solo Dios pertenece; y lo que pertenece á solo Dios, no quiera usurparlo para sí el hombre; y ya que se encarga de enseñar á las almas el camino para hallar á Dios, no las entretenga y embarace, de manera que no puedan andar por él. Andando la Esposa á buscar á su amado 1, y no habiéndole hallado, ni en su recogimiento de noche, ni por las calles y plazas de la ciudad, añade: Halláronme las centinelas que guardan la ciudad: ¿ Habeis visto por ventura al que ama mi alma? Pasando un poco mas adelante de ellos hallé al que ama mi alma. Sobre las cuales palabras pondera muy bien y á nuestro propósito san Bernardo: Convenia,

<sup>1</sup> Cor. 3, 7. Bernar. Epistol. 146. 3 Cant. 5, 1.

dice 1, que la Esposa pasase por ellos, porque habia de conocer por medio de ellos la verdad : pero también convenia que pasase un poco mas adelante de ellos, porque sino pasara mas adelante, sin duda no hallara al que buscaba. Y no dudes sino que ellos mismos le persuadieron esto, porque no se predicabaná sí sino á Cristo señor su vo el cual está sobre y mas adelante de ellos. De esta manera advierte san Bernardo á los padres espirituales, que no exhorten á la renunciacion y á desembarazar el corazon de todo lo criado, para entrarse ellos en él y ocuparle, que es un agravio grande para las almas, y descortesía muy fea para con Dios, sino que hagan su oficio con la fidelidad que le hizo el sacerdote Helí con Samuel, el cual siendo muchacho, y no teniendo uso ni experiencia de hablar con Dios, llamándole Dios se iha á responder y hablar con Helí: ignorancia en que están muchas personas, que les parece que para un momento que están con Dios han menester muchas horas para comunicar con el confesor, y aun ese momento que están con Dios le gastarán muchas veces pensando lo que han de decir al confesor. Sean las tales instruidas del mismo confesor (como les advierte san Bernardo) que no se deben detener en él ni con él, sino pasar mas adelante de él, si quieren hallar á Dios nuestro señor, que está sobre todos v sobre él. Así lo hizo Helí, que entendiendo que era Dios nuestro señor el que llamaba á Samuel, no le detuvo consigo, esperando que le hablaria Dios delante de él, sino antes le dijo: Vuélvete, hijo, y duerme, y si te llamare otra vez, dirás: Habla, Señor, que tu siervo oye. La cual instruccion fué brevísima y suficientísima con tres cosas que le encomendó que hiciese de su parte. La primera volverse; esto es, á su soledad y recogimiento. La segunda dormirse, y si por este sueño entendemos, como lo entiende san Gregorio sobre este lugar 2, la contemplacion, tanto fué como decirle que se quitase y se recogiese dentro de sí mismo, stn dar lugar á la vagueacion de los sentidos. La tercera, que oyese; esto es, que estuviese atento á entender la voluntad de Dios, y pronto para cumplirla, y con estas tres palabras le despidió de sí, estando cierto, como sucedió, que cumpliéndolas se disponia para que le comunicase Dios sus secretos y le fiase su amistad.

<sup>1</sup> Bern., ser. 79 in cant.

<sup>2</sup> Greg., l. 2 expos. in lib. 1 Re., c. 3.

De lo contrario, conviene á saber, de las aficiones particulares, y largas y frecuentes conversaciones, principalmente con mujeres, se siguen gravísimos inconvenientes, y los menores son murmuraciones, quejas, celos, y contenciones sobre quien tiene mas parte en el padre espiritual; cosas todas muy ajenas de los que tratan de espíritu, y á los que se dejan llevar de ellas los llamó por esa causa el Apóstol carnales, porque sentian como hombres, y se gobernaban por afectos humanos. Y así dice á los corintios: Habiendo como hay entre vosotros celos y contenciones, ¿ por ventura no sois en eso carnales? esto es, que os gobernais por sentimientos de carne y sangre, v procedeis como hombres segun los afectos humanos? Porque como el uno diga, vo soy de Pablo, y otro diga, yo soy de Apolo, en esto, a por ventura no mostrais que sois hombres? Pero diré, que estos afectos humanos con el descuido de los hombres, y cuidado de los demonios que no duermen, se suelen torcer, de manera que vienen à ser menos puros y castos; y los que llamó el Apóstol carnales, porque eran humanos, y no segun Dios, lo vienen á ser de veras, aunque al principio parecia que se fundaban en espíritu. San Buenaventura pone siete señales ó indicios para conocer, y distinguir el amor si es espiritual ó lo va dejando de ser'. Pero, ¿ qué son menester para esto señales? Basta para cautela de todos la caida de algunos, y saber que es posible hacerse esta mudanza tan monstruosa para desviarse muy lejos del peligro de ella. Principalmente sabiendo, como dice el mismo Santo, que el demonio anda tan cauteloso y astuto en· este negocio, que no se declara ni descubre la tentacion hasta que el amor está tan trabado y tan pegajoso y tenaz, como la liga con que se prenden las avecillas; porque entonces el demonio se quita la máscara, y se halla preso de la ocasion y vencido de la tentacion, el que por no haber sentido antes la tentación se habia asegurado para no huir de la ocasion. Y concluye el Santo con estas palabras: Nuestro perverso enemigo es tal que no se deja vencer del tedio, ni se cansa con el trabajo, ni con la diuturnidad, como él pueda, aunque sea despues de muy largo tiempo, salir con su intento; porque no tiene otro negocio, ni otra ocupacion, ni otro cuidado, sino atender á der-

Bonaven. proces. 6, relig. c. 16.

ribar los buenos, y á empeorar los malos, y detenerlos en sus vicios, y estorbarles su conversion y aprovechamiento.

Sea pues la conclusion de todo lo dicho que el maestro espiritual que da á otros los ejercicios tenga siempre delante de los ojos la mayor gloria divina y provecho de los que tratan con él, sin buscarse en nada á sí mismo. De manera que todos se satisfagan que no hace negociacion de la palabra de Dios para su autoridad ó para su interés, ó para sus vanas alabanzas, ó para su entretenimiento. En sus palabras y en su modo de proceder ande siempre manifiesta la sinceridad de su intencion; de manera que se lleguen con seguridad las almas (que son las aves del cielo) á beber de las aguas claras de su fuente; y sustentarse con el pan de su doctrina, y se persuadan que el grano de la palabra de Dios, que les pone delante es para alimentarlas y no para cazarlas. Lo cual resumió nuestro santo Padre en una palabra cuando dijo 1: que para ayudar á las almas son mas eficaces los medios que disponen al instrumento para que se rija bien de la divina mano, que no los que le disponen para con los hombres: Como son, dice, los medios de bondad y virtud, y especialmente la caridad y pura intencion del divino servicio y familiaridad con Dios nuestro señor en ejercicios espirituales de devocion, y el celo sincero de las ánimas para gloria del . que las crió y redimio sin otro algun interes.

# CAPÍTULO XIII.

DE LA FIDELIDAD QUE DEBE GUARDAR EL MAESTRO PARA CONDICIOS, CUANTO AL EJERCICIO ESPIRITUAL.

No basta que el maestro y padre espiritual que da los ejercicios sea fiel cuanto á las personas que trata, no pretendiendo de ellas ningun interés para sí, como habemos declarado en los capítulos pasados,

1 Par. 10, § 2.



sino que ha de pasar mas adelante y ser fiel para con Dios; esto es, que el mismo provecho espiritual de las almas, no le quiera encaminar por medios salidos de su traza y de su gusto, sino por los que entendiere que son conformes à la voluntad de Dios: ni quiera prevenir la divina inspiracion, sino que la siga y se acomode á ella en todo. De esta manera el celo de las almas tendrá las dos calidades que dijo nuestro santo Padre 1, que eran necesarias para ser celo puro y sincero; primera, que sea para gloria del que las crió y redimió; segunda, que sea sin ningun otro interés. Hemos tratado de este segundo, y declarado como el que da los ejercicios se debe desnudar de todo propio interés; resta tratar de lo primero que sea para gloria del que las crió y redimió. Y esto no consiste solamente en la intencion del que da los ejercicios; esto es, en que no pretenda en darlos, sino la gloria y servicio divino, porque esto lo mismo es que tener la intencion recta y no pretender para si ningun provecho ó interés. Consiste pues el punto que tratamos no solamente en la intencion recla respecto del que los da, sino en enderezar los mismos ejercicios respecto del que los hace, conforme al beneplácito divino; conviene á saber, que el que se los da los disponga y gobierne, no conforme á su gusto, ni conforme á su dictámen ó inclinacion, sino conforme á la divina inspiracion y à lo que entendiere que quiere Dios de su ejercitante, para mayor gloria de su divina Majestad. Este es el segundo punto que propusimos arriba della fidelidad que debe tener el padre espiritual cuanto á los mismos ejercicios, en el cual por ventura consiste toda ó la mayor parte del magisterio espiritual, y así irémos declarando en particular la doctrina que acerca de él se puede sacar de nuestro libro de los Ejercicios.

Pues para dar principio á este punto traigamos á la memoria la historia de Helí y de Samuel, que tocamos en el capítulo pasado, cuando Helí instruyó á Samuel para que oyese á Dios, y Dios hablase con él. En la cual hallamos tres diferentes personas, conviene á saber, á Dios nuestro señor, á Helí y á Samuel; y estos dos nos representan al maestro que da los ejercicios, y al discípulo que los hace; y si bien consideramos lo que sucedió en aquel caso, descubrirémos

1 Par. 10, § 2.

lo que en el ejercicio espiritual pertenece á cada una de estas tres personas. Porque á Dios nuestro señor le toca el hablar y descubrir sus secretos y su voluntad, cuando y como y en la forma que él fuere servido. Al sacerdote no le toca adelantarse á decir lo que Dios quiere comunicar á cada uno, porque no lo sabe, como no sabia Helí lo que queria Dios revelar á Samuel, sino tan solamente instruirle en la cortesía y término con que ha de tratar con Dios; y despues pedirle cuenta de lo que hubiere sentido, para prevenir que no se atraviese algun engaño; y al discípulo le toca ejercitar fielmente lo que su maestro le enseñare, como lo hizo Samuel, que con toda sinceridad, cuando Dios le llamó, le respondió las mismas palabras que le habia enseñado el sacerdote Helí: Habla, que tu siervo ove: con que se le declaró Dios á toda su voluntad. Y por tanto si el maestro no está atento á instruir á su discípulo en el modo que ha de tener en tratar con Dios, es remiso y falta á la obligacion de su oficio: y si quiere tomar el oficio de Dios nuestro señor y hablar él disponiendo á su traza y voluntad del estado de vida ó de otras acciones tales del que está á su cargo, esto es ser atrevido y echar la hoz, como dicen, en la miés ajena; y así para guardar la fidelidad debida en su ministerio, debe estar muy atento á dar á Cesar lo que es de César, y á Dios lo que es de Dios.

A Dios nuestro señor, como á dueño de este negocio y autor de la gracia, le toca el dar principio á esta obra llamando y despertando con su secreta inspiracion, como llamó y despertó á Samuel que dormia. El hombre no puede hacer este oficio, como lo confesó por dos veces Helí, cuando pensando Samuel que era él el que le habia llamado y despertado, le respondió: No he sido yo, hijo mio, el que te he llamado, vuélvate y duerme. Y á la tercera vez entendió que era Dios el que le llamada. Sobre las cuales palabras dice sau Gregorio 1: Nuestros padres y mayores que por medio de la palabra divina instruyen á los profetas y predicadores nuevos, como instruyó Helí a Samuel, no por eso son eltos los que los llaman, pero juzgan de sus revelaciones interiores cuales sean; el llamar es de Dios, y es lo mismo que despertar las almas de sus escogidos con la inspiracion de su

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Greg., 1. 2, expos. in c. 3, lib. 1 Reg.

gracia. Esto es de san Gregorio. Los grados de perfeccion á que va Dios llamando, son los que están declarados en los tres primeros tratados, desde el principio de la conversion hasta el fin de la perfeccion. Por cuán varios modos y caminos, ¿quién lo podrá declarar? Basta decir que esta sola razon convence ser esta obra de Dios y no de los hombres; porque los hombres así como tienen limitada la sabiduría y el poder, así para cualquiera obra de sus manos, están atados á ciertas reglas y leves de las cuales nunca exceden ni pueden. Pero á la sabiduría de Dios, ¿quién le pondrá reglas? y á su poder ¿quién le dará leyes? si revolvemos las historias eclesiásticas de las vidas de los santos; hallarémos que no son tan diversas las estrellas del cielo, ni las flores y yerbas de los prados, ni hay tanta diferencia de animales en la tierra, ni de aves en el aire, ni de pescados en la mar, cuanto son diferentes los caminos por donde Dios ha llevado los santos, y guiádolos á la perfeccion, porque cuanto son mas excelentes las obras de la gracia que las de la naturaleza, tanto es mayor la variedad y hermosura de ellas: y lo menos es lo que está escrito, y lo mas es lo que gozarémos en el cielo con la vista y compañía de todos los santos. Pues luego el llamar los olvidados, y despertar los dormidos, y determinar el camino y los medios de su perfeccion, á solo Dios pertenece.

Al maestro espiritual primeramente le conviene no contentarse con poco, sino poner la mira, no solamente en la salvacion del que tiene à su cargo, sino tambien en su perfeccion, cuanto le fuere posible. Esto pide claramente el santo Padre à todos los de la Compañía en el cap. 1, del exámen donde dice: El fin de esta Compañía es no solamente atender à la salvacion y perfeccion de las ánimas propias con la gracia divina; mas con la misma intensamente procurar de ayudar à la salvacion y perfeccion de las de los prójimos. Porque es cierto, que segun es el fin que uno se pone delante, así son los medios y el aliento que pone para conseguirle; y si procurando lo mas perfecto apenas salimos con lo mediano, si nos contentamos con poco, no saldrémos al cabo con nada. Los medios que debe poner para conseguir este intento son: Primero, sustentar todo este negocio con oraciones y santos deseos intensamente, procurando en el acatamiento divino promover

y adelantar al que ha tomado á su cargo, y alcanzarle todos aquellos dónes que le desea. Segundo, le debe instruir como ha de tratar con Dios, y como se debe disponer para ser ilustrado y movido de él en la forma que despues dirémos. Tercero, estando así instruido le debe remitir á la enseñanza é inspiracion divina, sin persuadirle esto ó aquello en particular, lo cual enseñó nuestro santo Padre en la anotacion quince, que es admirable, donde dice así 1: El que da los ejercicios no debe mover al que los recibe mas á pobreza ni á promesa que á sus contrarios, ni á un estado ó modo de vivir que á otro. Porque dado que fuera de los ejercicios, lícita y meritoriamente podamos mover á todas personas que probabiliter tengan sugeto para elegir continencia, virginidad, religion, y toda manera de perfeccion evangélica, tamen en los tales ejercicios espirituales mas conveniente y mucho mejor es buscando la divina voluntad, que el mismo Criador y Señor se comunique á la su ánima devota abrazán lola en su amor y alabanza, y disponiendola por ·la via que mejor podrá servirle adelante, etc.

Acerca de estas palabras se debe ponderar: lo primero, la diferencia que pone el Santo entre los que hacen ejercicios, y los que no los hacen, porque dado caso que ni los unos ni los otros no deben elegir, ni se les debe aconsejar sino lo que se entendiere que es conforme á la divina voluntad, porque como está dicho solo Dios es el que determina á cada uno su camino, y el que llama y despierta para caminar por él; pero hay esta diferencia, que los que hacen ejercicios buscan la divina voluntad, y ponen medios y se disponen para saberla: de lo cual no tratan los que no los hacen, que suelen estar muy lejos y olvidados de este cuidado. Antes en esto solo habia dicho el Santo que consiste la definicion y la sustancia de lo que llamamos ejercicios espirituales: porque en la anotacion primera dice así:: Todo modo de preparar y disponer el ánima para quitar de si todas las afecciones desordenadas, y despues de quitadas para buscar y hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida para la salud del ánima, se llaman ejercicios espirituales. Pues luego hacer ejercicios espirituales, es buscar la divina voluntad, la cual los que están fuera de ellos no tratan de buscarla, ni se disponen para hallarla. Y de esta diferencia nace otra de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anot, 15,

parte de los maestros y padres espirituales, que á los que no buscan por sí mismos la divina voluntad, sus padres espirituales la pueden buscar por ellos, y aconsejarles y persuadirles toda perfeccion que juzgan que les conviene para mayor gloria divina. Pero á los que hacen ejercicios: Mas conveniente y mucho mejor es buscando (como buscan) la divina voluntad, que el mismo Criador y Señor se comunique á la su ánima devota, etc. Lo segundo se debe advertir, que no se trata aquí solamente del estado de vida, sino de cualquier otra cosa que sea materia de eleccion perteneciente á la salud del alma; lo cual significó bastantemente nuestro santo Padre cuando dijo: Que fuera de los ejercicios podemos mover para elegir continencia, virginidad, religion. Y porque estas cosas pertenecen á la eleccion del estado, para hacer la proposicion mas universal, añadió: Y toda manera de perfeccion evangélica. Y mas abajo tratando de como se comunica Dios y declara su voluntad al ánima que la busca en los ejercicios, puso aquella palabra general: Y disponiendola por la via que podrá mejor servirle adelante. Pues luego todo lo que está sujeto á nuestra eleccion, no solamente acerca del estado de la vida, sino en todas las demás cosas particulares, como son las que pertenecen á la reformacion del estado, y al tiempo y modo y materia en que se han de ejercitar las demás virtudes; todas estas cosas en el que hace ejercicios se deben remitir á la divina inspiracion, y en el que no los hace se pueden aconsejar lícita y meritoriamente.

### CAPÍTULO XIV.

QUE LA ELECCION QUE SE HACE POR DIVINA INSPIRACION, HACE MUCHAS VENTAJAS A LA QUE SE HACE POR PERSUASION HUMANA,

Supuesto lo que se ha dicho en el capítulo pasado, veamos ahora las ventajas que hace aquel primer modo de conocer la divina voluntad por divina inspiracion, á este segundo cuando se conoce por con-

sejo y persuasion humana. Primeramente, el que quiere mover à otro á cualquiera manera de perfeccion evangélica, ha de persuadirse probablemente que tiene sugeto apto para el tal estado ó manera de perfeccion; que tanto es como decir, que segun el sugeto y las circunstancias ha de creer que aquello es lo que le conviene, y por el consiguiente, que aquello es lo que Dios quiere de él : y en este juicio puede errar de muchas maneras. Lo primero, si él por sus intenciones particulares pretende persuadir á otro con mentiras y con engaños, y traerle á lo que él quiere, el cual es uno de los desórdenes que nota santo Tomás en los que persuaden á otros que entren en religion. Si le atrae, dice el Santo 1, con mentiras porque entonces tiene peligro, el que es así persuadido, de volver atrás cuando descubre que ha sido engañado, y vienen á ser sus fines peores que los principios. Lo segundo, cuando él no pretenda engañar es muy fácil engañarse por no conocer todas las condiciones y circunstancias del sugelo, ó por no advertirlas con tanto cuidado, ó porque su deseo é inclinacion particular le hace que dé mas fuerza à las razones de la que tienen. Lo tercero el hombre así inducido corre mas peligro de creer con el discurso del tiempo que ha sido engañado, ó con malicia, ó sin ella, de quien le persuadió: y de cualquiera manera que lo crea tiene el mismo peligro de volver atrás, ó de vivir desconsolado v sin contento, echando siempre la culpa de sus verros á quien le persuadió.

Estos inconvenientes cesan por la mayor parte cuando uno en los ejercicios hace su eleccion en el acatamiento divino; porque á cargo de Dios está enseñar á hacer su voluntad á los que se llegan á él con sencillo corazon, segun que lo pedia el Profeta : Enseñame, Señor, á hacer tu voluntad, porque tú eres mi Dios. Y en otra parle nos promete el buen suceso de esta diligencia cuando dice <sup>3</sup>: Allegaos á él, y seréis alumbrados. Porque este Señor es la misma luz, como dice san Juan <sup>4</sup>, sin rastro de sombras ni de tinieblas, que ni puede engañar ni ser engañado, y su oficio es alumbrar á todo hombre que viene á este mundo. Y aunque puede ser que el hombre se engañe

s S. Thom. 2, 2, qu. 189, a 9 in cor.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ps. 142, 10.

<sup>3</sup> Psal. 33, 6,

<sup>4</sup> I Joan. 1, 5,

pensando que es luz é inspiracion de Dios la que no lo es; pero debe tener confianza en Dios, que no le dejará errar entrando à tratar con su divina Majestad con la disposicion que debe: y siendo él mejor testigo que otro ninguno de lo que pasa dentro de sí, y teniendo mejor conocimiento de todo lo que puede haber en pro y en contra para pesarlo y conferirlo en el acatamiento divino; y dando cuenta de todo à su padre espiritual para que juzgue por las reglas de discrecion, si por ventura se ha atravesado algun engaño; que son todos los pasos que hay en una acertada eleccion, como verémos en su lugar.

Demás de esto hay otras dos razones por las cuales esta manera de eleccion está menos sujeta á descontentarse y arrepentirse de ella, que es todo el peligro que deciamos que habia en las persuasiones humanas. La primera es, que cuando uno se determina por sí mismo, entiende mejor las razones por las cuales se resolvió, y tiene mas gusto y sentimiento de ellas, hácenle despues menos fuerza las contrarias, y cuanto mas libertad tuvo al tiempo de determinarse, tanto mas firme está en lo determinado, y si siente dificultad llévala mejor por haber él entrado de su voluntad en ella. Y si alguna vez se le ofrece que ha errado, como no tiene á quien cargar la culpa de aquel verro, de mala gana se quiere culpar à sí mismo, y busca razones para excusar lo hecho, y para confirmarse en ello. Así que miradas todas las razones de la prudencia humana, es mas acertado dejarle á uno que se resuelva por sí mismo, cuando se espera que se resolverá conforme á la divina voluntad, y estando á la mira para que no se desvie de ella. La segunda razon está fundada en principios de la prudencia espiritual y divina. Porque cuando Dios inspira alguna cosa, juntamente alumbra el entendimiento, regala la voluntad, quieta y asegura el espíritu, da firmeza al corazon, y dispone y facilita la ejecucion. Todo lo cual significó nuestro santo Padre cuando dijo: Que el mismo Criador y Señor se comunica á la su ánima devota, la abraza en su amor y alabanza, y la dispone por la via que mejor podrá servirle adelante. Y como nada de esto puedan hacer los hombres, síguese que hace grande ventaja el ser uno inspirado y movido de Dios, ó ser persuadido y movido de los hombres. Pues si es oficio

propio de Dios el enseñar su santa voluntad, resta que el padre espiritual pueda hacer oficio en solos dos tiempos; primero, antes de la oracion para instruir como se ha de haber en ella; segundo, despues de la oracion para examinar el espíritu que le ha movido, si es de Dios ó no, y de estas tratarémos en el capítulo siguiente. Y al que hace los ejercicios le pertenecen otras tres cosas; primera, ejercitar puntualmente la instruccion que le fuere dada; segunda, dar cuenta fielmente de los sentimientos que hubiere tenido, de las resoluciones que hubiere tomado, y motivos de ellas; tercera, ejecutar esforzadamente todo lo que se juzgare que es inspiracion divina. De las cuales tratarémos despues cuando se diga de las calidades que ha de tener el que hace los ejercicios.

Ahora por remate de este capítulo, de lo dicho se sacan dos cosas. La primera, que aunque, como dice nuestro santo Padre, al que está fuera de los ejercicios, lícita y meritoriamente le podemos mover para el estado mas perfecto, cuando probablemente entendemos que será á propósilo para él, pero mucho mejor será en primer lugar persuadirle y moverle á que haga los ejercicios, para que en ellos con mas luz y mayor seguridad y firmeza sea enseñado de Dios nuestro señor, pues, como verémos despues, esta es la ocasion que nuestro santo Padre juzgaba por mejor, para persuadir á uno que haga los ejercicios, cuando está perplejo acerca del estado de su vida, y desea deliberar de él. Pero en caso que no se inclinase á hacer los tales ejercicios, podria aconsejarle el padre espiritual con la cautela que está dicha; cuando habiendo conocido las calidades del sugeto, y hecha oracion en el divino acatamiento, juzgase ser aquello lo mejor. Lo segundo, se saca que el que da los ejercicios debe estar indiferente, cuanto es de su parte, á esto ó aquello, á este estado ó al otro, deseando solamente conocer lo que ha de ser de mayor servicio y gloria divina. Porque si el que hace los ejercicios, es necesario que se disponga con esta indiferencia para que no verre, el que se los da no es menos necesario que la tenga para que no le haga errar. Y si esto es menester para gobernar al que hace los ejercicios, mucho mas para aconsejar al que está fuera de ellos. Porque en este caso el que aconseja hace la eleccion por el otro, y si uno para no errar ha de estar

Digilized by Google

indiferente antes de hacer la eleccion, cuando la hace por sí, no menos es necesario que lo esté cuando la hace por otro para tomar la última resolucion por motivos del mayor servicio divino. Este consejo da nuestro santo Padre al fin de esta anotacion quince por estas palabras 1: De manera, que el que los da (los ejercicios) no se decante ni se incline á la una parte ni á la otra; mas estando en medio como un peso dejenmediate obrar al Criador con la criatura, y á la criatura con su Criador y Señor. Y en esto consiste la fidelidad que el maestro espiritual debe guardar para con Dios, que no prevenga sus inspiraciones, ni se haga dueño de las almas y de sus operaciones, pues no lo es, sino que en todo esté atento para encaminarlas y ayudarlas por donde Dios las guiare.

Finalmente, de todo el discurso de este capítulo se saca cual sea la causa principal y la razon verdadera y ajustada porque nuestro santo Padre y grande maestro de la vida espiritual, escribió este divino libro tan desnudo de palabras, tan sin erudicion de los santos ó de las Escrituras sagradas, tan sin elocuencia para persuadir ó mover los afectos, proponiendo sencillamente las reglas y notas, y brevisimamente los puntos de la meditacion, dejando á cada uno libre el disourso y el hacer reflexion sobre sí mismo, y el aplicar el discurso á las buenos propósitos y á la ejecucion. La causa de esto es, porque no pretendia mas que introducir al ejercitante para tratar inmediatamente con Dios, y que allí fuese alumbrado y enseñado de su divina voluntad; y en esto hay mucho de provecho, y menos de peligro, estando siempre, como ha de estar, á la vista el maestro espiritual para no dejarle errar por medio de las reglas de discrecion. No se puede negar, sino que son muy provechosos los libros espirituales que andan escritos, llenos de elocuencia y de espíritu, y que con testimonio de los santos y de las Escrituras, eficacisimamente persuaden y mueven á la perfeccion: todos estos libros tienen su uso particular, y son muy á propósilo, unos para unas personas, y otros para otras; y del todo son necesarios para los que no hacen ejercicios, ni se disponen à conocer en ellos la voluntad de Dios; pero este nuestro libro cuanto es mas breve y sencillo, tanto es mas provechoso á todo géne-

<sup>1</sup> Anot, 15.

ro de estados y de personas, y se puede acomodar á tedes de cualquiera calidad y condicion que sean, y tedos se pueden ayudar de él para conocer la divina voluntad y cumplirla, y es excelentísimo para los que hacen estos ejercicios ayudados de algun maestro espiritual que se los da; y en órden á este fin, tiene tanto mas magisterio y mayor arte, cuanto parece que está mas desnudo de ella.

#### CAPITULO XV.

COMO SE HA DE HABBE EL QUE DA LOS EJERCICIOS CON EL QUE LOS HACE ANTES DE LA ORACION.

Tratamos ahora especialmente de aquella oracion en que desea uno saber la voluntad de Dios acerca de lo que le conviene en alguna materia particular; lo cual llamamos eleccion, porque en ella delibera uno, y escoge lo que le está mejor, ó acerca del estado de su vida, ó acerca de otras cosas particulares. Y supuesto que al alma que se dispone á tratar con Dios la hemos de dejar para que sea enseñada de él, resta que en dos tiempos puede ser ayudada de su padre espiritual, conviene á saber, antes y despues de la oracion. Antes de la oracion se han de quitar primeramente los impedimentos de la divima luz, y lo segundo instruir en el modo de tratar con Dios. Despues de la oracion se debe tomar cuenta del suceso de ella, porque no se atraviese alguna sugestion del espíritu malo.

Los impedimentos son de tres maneras, conviene á saber, en el alma los pecados, en el entendimiento la ignorancia, en la voluntad los afectos desordenados.

Para purificar el alma de pecados se enderezan todos los ejercicios de la primera semana.

La ignorancia puede ser cuanto al modo de elegir, y cuanto á la materia que se elige. Para quitar la ignorancia euanto al modo, se

ponen todas las reglas y avisos que declaran de qué materias se puede hacer la eleccion, en qué tiempos, con qué modos, y otras que están en la segunda semana, y se declararán á la larga en su propio lugar.

Cuanto á la materia puede haber tambien ignorancias y errores: como si uno, pongo por caso, trata de ser religioso ó de tomar otro estado, y en las razones que se le ofrecen para deliberar en pro ó en contra, padeciese algunos engaños; porque entonces debe ser desengañado del que le da los ejercicios, porque funde su determinacion sobre la verdad.

Cuanto á la voluntad se debe purificar de afectos, inclinándose siempre á lo contrario de lo que desordenadamente desea, como se repite varias veces en las notas de la segunda semana, hasta ponerse indiferente para todo lo que Dios dispusiere de él, y como un peso fiel que oualquiera significacion del mayor servicio y gloria divina le haga inclinar hácia allí la balanza, y como una tabla limpia y rasa en que Dios imprima su voluntad. Y porque de ordinario los deseos desordenados tienen su raiz en el amor de las riquezas ó de las honras, se debe uno disponer con el amor de la pobreza y de las deshonras de Jesucristo. Y por esto se ordenan los ejercicios de la segunda semana, particularmente el del reino de Cristo, el de las banderas, y los tres grados de humildad. Todas estas cosas puede y debe el que da los ejercicios, persuadirles determinadamente y en particular, y dar meditaciones convenientes para mover á ellas. Porque estas son convenientes para todos, y se deben aconsejar y pedir á todos, y por eso no caen debajo de eleccion. Pero cuando se trata de deliberar y escoger en aquellas cosas, que no todas son para todos, y pueden tener convenientes é inconvenientes, se debe retirar el padre espiritual, y contentarse con haber quitado los impedimentos de la luz, y dejar al ánima que se resuelva á sus solas con Dios. Esta práctica verémos en todo este libro de los Ejercicios, porque el deseo del último fin, la indiferencia á las criaturas, el aborrecimiento de los pecados, el desprecio de las riquezas y de las honras, el amor de la pobreza y de las injurias y oprobios, todo esto y otras cosas tales se piden determinadamente, se persuaden, se ponen por fin y blanco de las meditaciones; pero en tratando de la pobreza actual, o del estado de vida que se ha de tomar, se remite siempre à la divina voluntad, la cual se espera que declarará Dios nuestro señor al ánima en sus ejercicios.

Lo segundo tambien es oficio del padre espiritual, despues de haher quitade los impedimentos, instruir y disponeral anima en el trato con Dios, y para esto son todos los modos de orar, con sus notas y adiciones y tanta variedad de meditaciones que sirven para materia de la oracion; poniéndole á cada uno en aquel modo de orar,/y dándole aquella materia de meditación que fuere mas á propósito para sa provecho espiritual. En lo cual se deben observar dos cosas; la primera, que persuada á su ejercitante á que cumpla puntualmente toda la instruccion y órden que le diere cuanto al modo y tiempo de hacer los ejercicios, porque lo contrario suele nacer de una tibieza y desmayo con que se hacen los ejercicios en sola la corteza y apariencia exterior, sin que penetre á lo interior la virtud y eficacia de ellos, y de ordinario el no sentir consuelo ni desconsuelo, ni otra mocion interior, siendo los medios de tanta fuerza para causarla, nace de no guardar las órdenes é instrucciones dadas, como lo dice nuestro santo Padre en la anotación sexta por estas palabras 1: El que da los ejercicios cuando siente que al que se ejercita no le vienen algunas mociones espirituales en su ánima; así como de consolaciones ó desolaciones, ni es agitado de varios espírilus, mucho le debe interrogar acerca de los ejercicios si los hace á sus tiempos destinados, y como. Asimismo de las adiciones, si con diligencia las hace, pidiendo particularmente de cada cosa de estas, etc.

La segunda cosa, que en gran manera conviene observar, es que no pretenda lievar á todos por el camino por donde él va, ni ejercitarios con los mismos ejercicios con que á él le haya ido bien, porque esto seria destruir el arte y magisterio espiritual, y ponerle á Dios leyes y quererle atar á nuestras reglas; y es cierto que mirando la complexion y capacidad de cada uno, y lo que Dios quiere hacer de él, ni es posible ni conviene reducirlos todos al mismo camino. Ponga pues los ojos si quiere gobernar bien á su ejercitante en estas dos cosas; conviene á saber, en su complexion y capacidad natural, y en hanot 6.

el camino por donde Dios le lleva, y para esto observe y note los movimientos de la naturaleza y los de la gracia. Y primeramente, reconocido lo mejor que pudiere su natural, déle los ejercicios que le parecieren mas convenientes conforme à las reglas del libro, y esté atento al efecto que resulta de ellos, porque como dicen los médicos: A juvantibus et nocentibus sumitur indicatio. Esto es que de lo que à cada uno le hace daño ó provecho se toma indicio de lo que le conviene y ha menester. Asimismo esté atento á las inspiraciones y mociones divinas; porque como los médicos ponen toda la industria de su arte en ayudar á la naturaleza, y están atentos á ver por donde guia, y como ellos dicen: et quo natura vergit eo ducere, esto es, que van gobernando la cura por donde ven que llama la naturaleza; así debe el maestro espiritual encaminar las almas por donde llama la gracia, y esto es lo que toca á los oficios que ha de hacer el que da los ejercicios antes de la oracion, para instruir al ejercitante como ha de tratar con Dios

### CAPITULO XVI.

COMO HA DE AYUDAR EL MAESTRO ESPIRITUAL DESPUES DE LA ORACION, PARTICULARMENTE EN TIEMPO DE DESOLACION.

Despues que el ejercitante estuviere dispuesto é instruido, como se ha declarado en el capítulo pasado, aunque se le ha de dar lugar para que las haya inmediatamente con Dios, y sea enseñado y movido de él, no por eso ha de ser desamparado del todo; antes por ser esta ocasion en que se atraviesan los movimientos del espíritu bueno y del malo, tiene el alma necesidad de ser ayudada con mayor industria y cuidado para no ser engañada del demonio. Primeramente le debe pedir cuenta de los movimientos que ha sentido, ó impulsos de varios espíritus, como se dice en la anotacion diez y siete y

siendo informado de ellos, ayudarle por las reglas de discreción á distinguir el buen espíritu del malo, admitiendo el bueno y resistiendo al malo, y si es hombre poco ejercitado en el espíritu, le ayudará mas con las primeras reglas, y si fuera persona mas aprovechada, y que es tentado debajo de especie de bien, le ayudará mas con las segundas, como se dice en la anotación nona y décima de que muchas veces se ha hecho mención.

Demás de la discrecion para distinguir el buen espíritu del malo. debe advertir tambien la disposicion del que se ejercita; porque ó está en desolacion y tristeza, ó en consolacion y fervor. La desolacion mueve á tristeza, á desconfianza, á impaciencia, como se dice en la regla cuarta de las primeras de discrecion; v así el oficio del padre espiritual es inclinar á todo lo contrario, conviene á saber, á alegría, tratándole entonces con mas suavidad y amor, sin rastro de aspereza, supliendo lo que pudiere con su blandura la falta de la divina presencia: débele tambien inclinar á esperanza, asegurándole de la divina clemencia que no hace largas ausencias, ni deja afligidos por mucho tiempo á los suyos, sino que despues de la tempestad envia la serenidad, v despues de la noche suele amanecer mas claro el dia; y enséñele con qué medios se ha de disponer á la divina consolacion; exhórtele á la paciencia y á que sepa sufrirse para que no haga mayor su trabajo con la impaciencia, y descúbrale las astucias del demonio, y el modo con que ha de pelear contra ellas, para que cobre esperanza de salir con la victoria.

Veamos ahora con qué palabras da nuestro santo Padre todos estos documentos: en la anotacion séptima dice así ': El que da los ejercicios si ve al que los recibe que está desolado y tentado, no se haya con él, duro ni desabrido, mas blando y suave, dándole ánimo y fuerzas para adelante, y descubriéndole las astucias del enemigo de natura huma na, y haciéndole preparar y disponer para la consolacion ventura. Y el modo como se ha de preparar y disponer para la consolacion ventura, es haciendo las diligencias convenientes contra la desolacion presente, como lo dice en la regla octava de las primeras de discrecion por estas palabras ': El que está en desolacion trabaje de estar en pa-

Anot. 7. Reg. 8.ª de las primeras de discr.

ciencia, que es contraria á las vejaciones que le vienen, y piense que será presto consolado, poniendo las diligencias contra la tal desolucion, como está dicho eu la sexta regla. Y para decir esto aquí de paso, dejando lo demás para su propio lugar, muy digno es de ponderar lo que el santo Padre dice: Que siendo tantas y tan varias y en tan diferentes materias las vejaciones y tentaciones del demonio, la paciencia es contraria á todas ellas. De donde se toma claro argumento, que el primer fruto que el demonio pretende sacar, y la primera victoria que pretende alcanzar con todas sus tentaciones, es mover á impaciencia; porque en perdiendo uno los estribes de la paciencia, facilmente le derriba y le trae a una parte v a otra, como quiere y a su voluntad. Y por eso el que se conserva en paciencia, enflaquece las fuerzas, del demonio, vitiene unas armas defensivas con que resistir á todos los golpes del enemigo. Avuda tambien la paciencia para hacer las diligencias que conviene contra la desolacion, las cuales se dicen en la regla sexta por estas palabras 1: La sexta, dado que en la desolacion no debemos mudar los primeros propósitos, mucho aprovecha el intenso mudarse contra la misma desolucion, así como es instar mas en la oracion, meditacion, en mucho examinar y en alargarnos en algun modo conceniente de hacer penitencia. Estas son las diligencias que se han de hacer contra la desolacion, y con que se dispone el ánimo para la consolacion venidera.

Finalmente se debe advertir, que porque es propio de la desolación espiritual mover á las cosas bajas y terrenas, (como se dice en la regla cuarta de las primeras de discreción) sucede muchas veces estar el ánimo tan inclinado y aficionado á alguna cosa de este mundo, que esta afición desordenada le oscurece el entendimiento, y le impide la luz celestial, y le seca y endurece para no dejarse mover de la divina inspiración. Por tanto conviene hacer esfuerzo para ponerse en la debida indiferencia, inclinándose, cuanto es de su parte, á lo contrario de aquello que desordenadamente ama, y hacer que su voluntad lo abrace y se lo pida á Nuestro Señor, si ha de ser para su mayor servicio. Este documento tuvo siempre nuestro santo Padre por de mucha importancia, como se ve por las palabras tan encare-

<sup>1</sup> Regl. 6.º de las primeras de disc.

cidas con que lo dice en la anotacion diez y seis, que son estas ': Para lo cual, es á saber, para que el Criador y Señor obre mas ciertamente en la su criatura, si por ventura la tal ánima está afectada é inclinada á una cosa desordenadamente, muy conveniente es moverse poniendo todas sus fuerzas para venir al contrario de lo que está mal afectada, así como si está afectada para buscar y haber un oficio ó beneficio, no por el honor y gloria de Dios nuestro señor, ni por la salud espiritual de las ánimas, mas por sus propios provechos é intereses temporales debe afectarse, al contrario, instando en oraciones y otros ejercicios espirituales, y pidiendo á Dios nuestro señor el contrario, es á saber, que ni quiere el tal oficio ó beneficio, ni otra cosa alguna (si su divina Majestad, ordenando sus deseos no le mudare su afeccion primera) de manera que la causa de desear ó tener una cosa ú otra, sea solo servicio, honra y gloria de su divina Mujestad. Este mismo aviso da nuestro santo Padre otras veces en la segunda semana, donde se habrá de decir algo acerca de él, cuando se trate de las elecciones. Ahora basta decir que es materia de grande confusion ver cuan lejos andamos del espíritu de este santo Padre y fundador nuestro, pues nos enseña tantas veces que solo el desear una cosa por motivos humanos, ha de ser la ley y la regla para no pretenderla y para inclinarnos á la contraria hasta ganar la indiferencia y satisfacernos que no nos mueve otra cosa sino solo el mayor servicio divino; y nosotros las mas veces no tenemos otra regla para procurarla y negociarla, sino el deseo de ella, por ver que nos está bien para nuestra honra ó para nuestra comodidad y provecho.

1 Anot. 16.

### CAPÍTULO XVII.

COMO DEBE SER AYUDADO EL QUE ESTÁ EN CONSOLACION.

Digamos ahora del que está en consolacion, al cual el maestro espiritual debe desviar de dos extremos. Porque unos se alzan con el consueto espiritual para regalarse con él, y por ventura para envanecerse sin aplicarse jamás al trabajo de la mortificacion y del ejercicio de las virtudes; otros emprenden las buenas obras con tanto fervor, que se arrojan á votos y promesas inconsideradas. Los primeros estén advertidos que cuando son consolados en la oracion, ó con alguna ilustracion del entendimiento, o'con algun afecto y mocion de la voluntad, deben recibir esta gracia y visitacion celestial con toda humildad y reverencia, y guardarla en su corazon como quien guarda una relíquia con toda veneracion; porque esta es una participacion de la divina luz que nos va llevando y guiando á la participacion perfecta de la gloria. Y por eso se le debe dar lugar tanto cuanto durare, con quietud y sia ansia de pasar adelante, como dice nuestro santo Padre en la adicion cuarta': Hasta que se satisfagan. Pasada aquella hora, advierta y examine á qué le mueve aquella gracia y consolacion que ha recibido. Porque así como la semilla cuando se pone debajo de tierra, aunque entonces no lo descubre, pero lleva consigo la virtud. para producir las hojas y las flores y frutos que se dan á conocer á su tiempo; así es la consolacion celestial como una semilla, que aun que cuando se recibe y mientras dura no descubre muchas veces á qué obras inclina del servicio de Dios, sino que el alma está toda ocupada en gozar de lo que siente, pero despues por la virtud que en si tenia, mueve el alma á purificarse de las culpas, á ejercitar las virtudes, y á todos los demás pasos que dejamos declarados del camino de la perfeccion. Y por eso dijo David: En mi corazon escondí tus palabras para no pecar contra ti. Donde bastantemente declara que no en

<sup>1 1.4</sup> Semana, n. 86.

vano admitia y escondia en su corazon las inspiraciones santas y palabras de Dios nuestro señor, sino para que de allí resultase el no cometer pecado ninguno contra él. Y en esto tambien debe hacer oficio el padre espiritual, dándole á entender á qué género de obras ó de ejercicios le llama y le obliga la consolacion celestial.

Pero si se viese que este consuelo viene a parar en un gusto y suavidad sensible, con algunas lágrimas y suspiros, y ninguna cosa mas; ya se ve que en esto hay mucho engaño, ó por lo menos poco provecho. Porque así como seria enfermedad conocida y muy grave, si el manjar se quedase en la boca, donde se siente el gusto, ó en el estómago, donde se siente la hambre, y no pasase á los demás miembros, donde se siente la flaqueza y la necesidad del sustento para poder obrar y trabajar cada uno segun su naturaleza; así seria enfermedad en el espíritu, si el pan de la vida, que es la palabra de Dios nuestro señor, se quedase en el entendimiento conociéndola, y en la voluntad amándola, aunque fuese con mucho gusto y sabor, sino se comunicase y repartiese á todas las virtudes para el cumplimiento de los mandamientos y los demás ejercicios virtuosos. Lo cual cuando falta, los gustos espirituales no solo no son de provecho, mas aun suelen ser de mucho daño, porque desvanecido uno con ellos se da á consideraciones curiosas, y pretender y esperar favores singulares, de que resultan varias ilusiones en el entendimiento, y pasiones mal mortificadas en el afecto, con tanta dureza de juicio y firmeza en su propio parecer, que ni se deja corregir ni persuadir de nadie, canonizando todo lo que juzga y todo lo que hace por el gusto espiritual que siente en la oracion. Estos tales deben considerar atentamente la práctica de la oracion que nuestro santo Padre enseña en el ejercicio de las tres potencias, donde todo el discurso del entendimiento le endereza á los afectos provechosos de la voluntad.

Porque habiendo dicho del oficio que ha de hacer la memoria y el entendimiento, añade luego 1: La voluntad queriendo todo esto memorar y entender por mas me avergonzar y confundir etc. Y mas abajo dice: Y así consequenter discurrir mas en particular con el entendimiento, y consequenter moviendo mas los afectos con la voluntad.

<sup>1 1.</sup>ª Semana, n. 48,

La misma práctica se hallará en el discurso de todo el libro, donde despues de la meditacion de cada punto manda hacer reflexion y sacar algo para nuestro provecho: y es mucho de ponderar y advertir, que esta práctica del ejercicio de las tres potencias, es la regla por donde hemos de juzgar de las consolaciones y favores extraordinarios, si son de buen espíritu ó no. Porque el efecto que hacen las consolaciones cuando son de Dios, que es alumbrar el entendimiento y regalar la voluntad, y moverla á la mortificacion de las pasiones y ejercicio de las virtudes; esto mismo despues de muy experimentado en sí lo redujo el santo Padre á nuestro propio ejercicio en el de las tres potencias, y consiguientemente esto mismo que debe hacer uno con su propio ejercicio, discurriendo con el entendimiento, y moviendo la voluntad, eso es lo que han de obrar en él las consolaciones espirituales, cuando son de Dios. Pero esto se tratará mas à la larga en su propio lugar.

Otro extremo es de los que llevados de su fervor se arrojan á hacer votos y promesas de las cosas que proponen. Estos deben ser moderados con prudencia, porque aunque el hacer votos es acto meritorio y de religion, pero débese hacer con madurez y consideracion y mirando los estorbos que puede haber para cumplirlo. Porque, como dice el Eclesiástico 1, desagrádale á Dios la promesa necia é infiel, esto es, mal considerada y no cumplida, y mucho mejor es no hacer el voto que despues de hecho no cumplirlo. Esto dice Salomon y este cuidado encarga nuestro santo Padre al que da los ejercicios por estas palabras 2: El que da los ejercicios si ve al que los recibeque anda consolado, y con mucho fervor, debe prevenir que no haga promesa ni voto alguno inconsiderado y precipitado; y cuanto mas le conociere de lijera condicion, tanto mas le debe prevenir y admonir. Porque dado que justamente pueda mover uno á otro á tomar religion, en la cual se entiende hacer voto de obediencia, pobreza y castidad, y dado que la buena obra que se hace con voto, es mas meritoria que la que se hace sin él, mucho debe de mirar la propia condicion y sugeto, y cuanta ayuda ó estorbo podrá hallar en cumplir la cosa que quisiese prometer. Estos son los avisos que pueden ayudar al que da los ejercicios para hacer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eccl. 5, 3. <sup>2</sup> Anot. 14.

fielmente su oficio, instruyendo al ejercitante para tratar con Dios y ser enseñado de él, y despues ayudándole para cumplir lo que entendiere ser su divina voluntad. Ahora digamos un testimonio del mismo santo Padre, en que confirma y declara lo que dice en la anotacion quince, que en el tiempo de los ejercicios se ha de dejar al ejercitante que inmediatamente las haya con Dios.

# CAPÍTULO XVIII.

DE UN TESTIMONIO DEL BIENAVENTURADO PADRE SAN IGNACIO EN CONFIRMACION DE LA ANOTACION QUINCE.

En un cuaderno de los papeles antiguos que estaban en el colegio de Alcalá, hallé ciertos avisos para dar los ejercicios, con un titulo que decia así: Anotaciones sobre los ejercicios, y la manera que se ha de tener en darlos, sacada del original del padre doctor Victoria, dictado de nuestro padre maestro Ignacio, sanctæ memoriæ, lo mas ó la substancia de ello. Entre estas notas hay una acerca de este punto que vamos tratando, que para mayor declaracion y confirmacion de él, me ha parecido poner aquí por sus mismas palabras, que dice así:

Si al que da los ejercicios le pareciere que para su mayor fruto espiritual, será bien que vaya de cuando en cuando alguno de los hermanos á visitar, lo podrá hacer; pero ninguno de fuera, sino fuere cosa inexcusable, y cuando alguno de los nuestros le hablare, sea avisado que no ha de tratar con el sino de cosas comunes y universales del servicio de Dios; pero ninguna cosa de la cual se pueda colegir que directe ó indirecte le quiera traer á la Compañía, y así no ha de hablar de ella nada, ni preguntarle si ha determinado, ó que dudas tiene etc. Y-si él le preguntase algo, ó quisiese comunicar alguna cosa, puede decir que el que le da los ejercicios le responderá, y que él no tiene licencia de tratar de aquellas cosas. Y si la tuviese, hable caulamente y cosas pensadas, de que se pue-

II.

Digilized by Google

de edificar, y no le esfuerce à que haya de tomar un estado à otro, salvo și el se sintiere inclinado á algun estado, y esto le comunicase, entonces sobre bien pensado le podria decir (teniendo como diyo licencia para ello) lo que sintiese coram Domino, si pensase que decirselo entonces le podria confirmar en el buen propósito, ó á ayudar á apartarse del menos bueno, y ponerse de nuevo en las manos de Dios; para que no haya sospecha que le quiere invitar á la Compañía, porque es contra la regla de los ejercicios y puridad del esptritu de la Compañta, que no quiere sino que libremente y por divino instinto y beneplácito; etiam (si fuere posible tan notorio que no haya que dudar) se muevan á entrar en la Compañía, y no otra mente aliunde. Que hacer lo contrario, es meter la hoz en la mies de Dios nuestro señor, que á la hora se quiere haber con su ánima á su beneplácito; y aun siendo en tal tiempo movido el ejercitante por consejos. é industria de algun hombre mortal, siempre quedaria abierta la puerta al demonio para le tentar diciendo y sugcriéndole que si él no se moviera por consejo de hombre, y que casi siempre yerra, y ast le queda la tentacion en la mano. Esta misma forma de se gobernar ha de tener el que da los ejercicios, solicito que no ponga otra cosa de su casa, salvo el ministerio de darle los ejercícios, como se han de dar con mucha caridad y solicitud y oracion, encomendándole muy de veras á Dios para que no permita que por los pecados del que le da los ejercicios aquella ánima sea engañada.

Todo este capítulo está sacado de aquel cuaderno del padre doctor Victoria, en que se ve la sinceridad con que nuestro santo Padre queria que se diesen los ejercicios, y la fidelidad que se habia de guardar con Dios en este ministerio, y con las personas que se ponen en nuestras manos para ser guiadas en lo que mas les conviene para la salud de sus almas; no ayudándonos de esta confianza que hacen de nosotros para traerlos á la Compañía ni á otro estado particular, sino á aquello tan solamente que se juzgare ser del mayor servicio divino y provecho de sus almas. Esto se ha dicho de las partes que ha de tener el que da los ejercicios, digamos ahora de las calidades y disposicion que ha de tener el que los hace.

### CAPÍTULO XIX.

DE LAS CALIDADES Y DISPOSICIONES QUE HA DE TENER EL QUE HACE EJERCICIOS.

El que hace los ejercicios, para sacar de ellos el provecho que se desea, ha de tener tambien sus ciertas calidades y disposiciones, de las cuales unas se presuponen antes de empezarlos, y otras sino las tuviere antes, ha de procurar ganarlas en los mismos ejercicios. De las primeras dirémos ahora y de las segundas despues.

Cuanto á lo primero, cual haya sido el sentimiento de nuestro santo Padre acerca de las calidades que han de tener los que han de hacer todos los ejercicios, fácilmente se puede entender de dos lugares de las Constituciones: el primero, es en la cuarta parte que dice así: Y no se den los ejercicios generalmente, sino los de la primera semana, y cuando todos se dieren, sea á personas raras, ó que quieran determinar del estado de su vivir. El segundo lugar es en la séptima parte donde dice así: Los ejercicios espirituales enteramente no se han de dar sino á pocos y tales, que de su aprovechamiento se espere notable fruto á gloria de Dios. Pero los de la primera semana pueden estenderse á muchos, y algunos exámenes de conciencia y modos de orar, especialmente el primero de los que se tocan en los ejercicios, aun se estenderá mucho mas, porque quien quiera que tenga buena voluntad será de esto capaz. Esto dice nuestro santo Padre.

Preguntará alguno por ventura cual sea la causa de esta diferencia que pone el santo Padre entre la primera semana de los ejercicios y las demás: que la primera se puede dar á muchos y generalmente à todos, y las demás no, sino á pocos y de mas partes: y es cierto que la causa de esto no es la diferente materia de meditacion, conviene á saber, porque en la primera semana se trata del dolor de los pecados y purificacion do ellos, que es cosa que conviene á todos, y en las de-

1 4. parts, c. 8, § 5, lit. E. 2 7. parts, c. 4, § 8, lit. F.

más se trata de la vida y muerte y resurreccion del Salvador. Y digo que no es esta la causa, porque cualquiera cristiano que tenga buena voluntad puede meditar provechosamente en estas materias y ayudarse de ellas para alcanzar dolor de sus pecados y reformacion de vida en su estado. Porque Jesucristo señor nuestro fué propuesto indiferentemente por ejemplo de todos los hombres; y como mas largamente probamos arriba, la meditacion de la Pasion es provechosa en todos estados y para todas personas, y en cualquier parte que se hallen de este camino de la perfeccion. Demás de esto hay dos lugares de nuestro santo Padre de donde se saca claramente ser esto que decimos conforme á su intencion. El primero, es el que acabamos de referir de la séptima parte donde dice, que los ejercicios de la primera semana, y algunos exámenes y modos de orar se pueden estender á muchos, y que especialmente el primer modo de orar de los que se tocan en los ejercicios, aun se puede estender á muchos mas, y en este primer modo de orar se contiene la meditacion de la vida de Cristo nuestro señor, aunque en un modo mas sencillo y acomodado á los de menos capacidad. Porque tratando allí como se han de ejercitar, examinándose y proponiendo acerca del uso de los sentidos, añade esta nota: Quien quiere imitar en el uso de sus sentidos á Cristo nuestro señor, encomiéndese en la oracion preparatoria á su divina Majestad, y despues de considerado en cada un sentido, diga un Ave Maria · o un Pater noster, y quien quisiere imitar en el uso de los sentidos á Nuestra Señora, en la oracion preparatoria se encomiende á ella para que le alcance gracia de su Hijo y Señor para ello, y despues de considerado en cada un sentido diga un Ave Maria. En su propio lugar declararé mos mas despacio este modo de orar. Pero lo que ahora toca á nuestro propósito es que se da lugar á considerar como usaba Cristo nuestro señor de cada uno de sus sentidos, y como podré yo imitar aquel ejemplo, y lo mismo de la Virgen nuestra señora. Pues si este modo de orar es comun para todos y en él se incluye la consideracion de la vida y ejemplos de Cristo nuestro señor, bien se echa de ver que ninguno por rudo que sea está excluido de no poder pensar provechosamente en la vida y pasion de nuestro Salvador. Asimismo en la tercera parte tratando da la instruccion de nuestros novicios di-

ce: Que á los que no los han hecho se den algunos espirituales ejercicios á todos, segun fuerc juzgado que les conviene en el Señor nuestro. Y en la declaracion, lit. R., entre otras cosas dice así: Quien se viese no ser apto para ejercicios semejantes, como podrian ser algunos coadjutores temporales, débeseles de proponer cuales convengan à su capacidad, con que se ayuden y sirvan à Dios nuestro Señor. Qué ejercicios sean estos con que han de ser ayudados algunos de los hermanos coadjutores conforme á su capacidad, lo declara en particular en la cuarta parte por estas palabras 1: Otros, como podrian ser algunos coadjutores temporales que no saben lecr, despues de la misa tendrán su hora, en la cual dirán el rosario ó corona de nuestra Señora, con examinarse asimismo dos veces de dia etc. Y en la declaracion lit. C., dice así: Acerca el rezar el rosario serán instruidos á pensar ó meditar los misterios que en él se contienen, porque con mayor atencion y devocion se puedan ejercilar en él, etc. Pues si estos que no son capaces de hacer ejercicios, han de ser instruidos para meditar en los misterios del rosario, y en los misterios se contienen los pasos principales de la vida, pasion y resurreccion del Salvador; síguese que ninguno hay que no pueda meditar con mucho provecho en estos misterios.

Segun esto, el no poderse dar todos los ejercicios á todos, sino á pocos y de raras partes, no es por la materia de la meditacion, sino por el fin á que se endereza la tal meditacion; esto es, por los dictámenes y sentimientos que se pretenden sacar de ella, conforme á los varios intentos de las cuatro semanas, segun que quedan declarados en los tres tratados precedentes. Y no tratando ahora de los dictámenes ó propósitos de la primera semana, que corresponde á la via purgativa, porque estos son mas generales para todos; en la via iluminativa que corresponde á la segunda semana, se ha de procurar alcanzar la indiferencia á todas las cosas criadas, el desprecio de las riquezas y de las honras mundanas, el amor á la cruz, esto es á las injurias, afrentas y menosprecios, y el amor de la pobreza, esto es á la falta de las comodidades y regalos del cuerpo, y el estar dispuesto á padecer con efecto estas cosas, cuando lo pidiere el mayor servicio y gloria divina; el tener esto mismo por norte de todas sus

<sup>1 4.</sup> parte. c. 4, § 4.

acciones y determinaciones, con resolucion de no admitir ni deséchar nada, sino fuere por estos motivos del mayor servicio divino, el gobernarse por eleccion en sus cosas, y los modos de hacerla juntamente con algunos ejercicios ó meditaciones mas delicadas y espirituales, que no todos pueden alcanzarlas: y así dijo nuestro santo Padre en la anotacion diez y ocho, que á los que tienen poco sujeto y capacidad, es conveniente darles algunos ejercicios de estos leves y no proceder adelante en materias de eleccion ni en otros algunos ejercicios que están fuera de la primera semana. La cual dice por la tercera y cuarta semana en que están los dictámenes y sentimientos de la via unitiva, que son aun mas levantados y superiores. Estas cosas son muy sutiles y contienen la perfeccion evangélica en muy subido punto. Añadamos à esto lo que parece principio cierto en toda prudencia, que á ninguno se le debe poner mayor carga de lo que pueden llevar sus fuerzas, lo cual supone siempre como cierto nuestro santo Padre en la materia del espíritu que trataba, y así dice en la anotacion diez y ocho 1: Segun la disposicion de las personas que quieren tomar ejercicios espirituales, es á saber, segun que tienen edad, letras ó ingenio, se han de aplicar los tales ejercicios, porque no se den á quien es rudo o de poca complexion, cosas que no puede descansadamente llevar y aprovecharse con ellas. Y en la tercera parte hablando de los noviciados dice : Enseñese la doctrina cristiana algunos dias cada semana, y el modo de bien y fructuosamente confesarse y comunicarse y oir misa, y servirla, y orar y meditar, y leer cada uno hasta donde fuere capas. Pues si los ejercicios espirituales no se han de dar á cada uno, sino como fuere capaz, y lo que descansadamente puede llevar v aprovecharse con ello, y son tan pocos los que tienen capacidad y disposicion para tanta perfeccion como se enseña en la segunda semana y en las siguientes; bien se ve que serán muy pocos à quien se puedan dar todos los ejercicios enteramente; y si queremos porfiar á dárselos dejándonos llevar de indiscreto fervor, ellos se confunden y desmayan, y por pasar adelante vuelven atrás, y desaniman á otros con su ejemplo; y así pretendiendo mas de lo que conviene, no salimos con nada, ni aun con aquello que pudiéramos y era menesler.

s Anot. 18. 2 3. par., c. 1, § 20.

Pues luego gran parte de la prudencia del padre espiritual consiste en conocer las calidades y disposicion de cada uno, y conforme a ellas, tasarle los ejercicios que puede hacer.

Estas disposiciones ó calidades se pueden reducir á tres cabezas, porque unas son naturales y que no están en mano de cada uno el tenerlas ó dejarlas de tener. Las segundas son espirituales, y que el que no las tiene puede disponerse y poner medios para alcanzarlas, y las terceras son de algunas ayudas ó impedimentos extrínsecos que algunas veces puede uno si quiere quitarlos, y otras no puede ni está en su mano, y de estas irémos diciendo por su órden.

En la primera clase están algunas calidades naturales, como son edad conveniente, buena salud y fuerzas corporales, buen ingenio y buena capacidad natural; de las cuales hace mencion nuestro santo Padre en la anotacion diez y ocho y en aquel cuaderno del doctor Victoria de que arriba hicimos mencion : declarando algunas de las condiciones de los que han de hacer l's ejercicios pone la edad competente, ingenio para poderse aprovechar, buena y honesta presencia, y concluye diciendo: Y cuanto mas apto fuere para el instituto de la religion y para la Compañía, simplemente hablando, es mas apto para encerrarse á hacer los ejercicios Lo cual no dice porque pretenda traer á la Compañía à los que hacen ejercicios, como de sus mismas palabras queda probado, sino porque juzgo que no podia declarar mas breve y sencillamente, quienes serian mas aptos para hacer provechosamente todos los ejercicios, sino diciendo, que los que fuesen mas aptos para el instituto de la Compañía; y qué condiciones hayan dé tener los que han de ser aptos para la Compañía, declara en la primera parte, capítulo segundo: donde pone el buen entendimiento, la buena memoria, v cuanto á lo exterior la apariencia honesta, la gracia de hablar, la salud y fuerzas con que se puedan sufrir los trabajos, y la edad que para lo dicho convenga: y concluye que cuanto mas uno se señalase en estas partes, será mas aplo, y cuanto menos, menos.

Para dar la razon de esto hemos de suponer que los ejercicios enteramente y como los daba nuestro santo Padre, se hacian por espacio de treinta dias, poco mas ó menos, como se dice en la anotacion

cuarta y con soledad y apartamiento de amigos y conocidos, y de todos negocios, como se dice en la anotacion veinte, y con cinco horas de oracion entre dia y noche, en la forma que dirémos al fin de este tratado, haciendo al fin de la primera semana la confesion general, y en la segunda la eleccion de estado, ó la reformacion del que ya tenia. En todo lo cual el que daba los ejercicios tenia tanta ocupacion y trabajo, que apenas podia atender ó divertirse á otra cosa. De aquí es que de estas condiciones que aquí se piden, unas son necesarias por respecto del que hace los ejercicios, y otras por respecto del que se los da. Por respecto del que los hace es necesaria la salud para llevar el encerramiento, la penitencia y la tarea de meditacion, y otros ejercicios por espacio de treinta dias. Es necesario buen entendimiento, porque las cosas que se tratan son algunas bien sutiles y delicadas: es necesario buen juicio y buena capacidad para tomar buenas y acertadas resoluciones en la disposicion de su vida para provecho de su ánima. Es necesaria tambien la edad conveniente, porque conforme á ella suele ser la capacidad y el juicio y la salud y fuerzas corporales, etc. Por respecto del que da los ejercicios, supuesto el tiempo que ocupa y el trabajo que pone en este ministerio, es necesario, como dice nuestro santo padre, que á los que se dieren los ejercicios enteramente ', Sean tales que de su aprovechamiento se espere notable fruto á gloria de Dios. Esto es, que no solamente se espere su aprovechamiento de ellos, mas, que de su aprovechamiento se espere notable fruto en otros á gloria de Dios nuestro señor. Y en órden á esto se mira que los tales sean hombres de discrecion, de apariencia honesta, de trato agradable, y mas si por su persona ó por su oficio ó dignidad tienen mano y autoridad con otros muchos; porque entonces el tiempo que se gasta con ellos y se quita á los demás se recompensa bastantemente con el fruto que hacen ellos despues. Porque en caso que no hubiese otras ocupaciones de mayor provecho, cosa loable seria ocuparse en dar los ejercicios aun á personas que no tuviesen en mucho grado todas estas condiciones, teniendo las que bastan para su propio aprovechamiento. Lo cual dió á entender nuestro santo Padre al fin de la anotacion diez y ocho cuando ha-

<sup>1</sup> Par. 7. c. 4, 8 lit. F.

biendo dicho que donde no se espera mucho fruto no se proceda á materias de eleccion, ni á otros ejercicios que estén fuera de la primera semana, añadió: Mayormente cuando en otros se puede hacer mayor provecho faltando tiempo para todo. Y esto es lo que toca á las calidades naturales, que no está en la libertad de cada uno el tenerlas.

## CAPÍTULO XX.

QUE EL DESEO DE LA PERFECCION ES DISPOSICION PARA HACER LOS EJERCICIOS.

En la segunda clase están algunas condiciones, que los que no las tienen pueden con la gracia de Dios disponerse para tenerlas. Estas son un grande y encendido deseo de alcanzar la perfeccion cada uno en su estado, y no menor de acertar á escoger el estado que mas le convenga para alcanzar la perfeccion y juntamente estar persuadido que por este medio de los ejercicios podrá conseguir lo uno y lo otro. Porque así como un enfermo para ponerse á tomar el acero, ó los sudores, ú otra medicina larga y molesta, es necesario que con el deseo de la salud esté tambien persuadido que aquel género de remedio le importa mucho para alcanzarla, así tambien para encerrarse, treinta dias á sudar los malos humores del alma, y ponerse en fatiga de hacer este ejercicio espiritual, no es menester menor deseo de la salud espiritual, ni menos crédito de la eficacia de esta medicina, que lo es para ponerse en cura de las enfermedades del cuerpo.

Es pues primeramente necesario un fervoroso deseo de alcanzar la perfeccion; porque el que no quiere fatigarse mucho, él se contenta con poco, y el que salió de su casa para andar cuatro pasos; ¿cómo Anot. 18.

Digilized by Google

será posible hacerle caminar cuatro leguas? y como quiera que en estas cuatro semanas de los ejercicios estén todos los propósitos y grados de la perfeccion, quien no quiere tanta perfeccion, ¿ cómo se pondrá en trabajo de fatigar y ejercitar su espíritu para salir con ella? Porque en llegando al grado que pretendia, ó deseaba, se detiene sin querer dar un paso mas adelante. Este manjar se quiere comer com hambre, y ninguna cosa está mas á cargo del médico espiritual, que repartírsele á cada uno conforme al calor de su estómago, esto es, conforme al fervor de su deseo. Porque los niños cuando se haitan, rebosa la leche, y no la aprovechan, y se les ahoga el calor natural para no poder digerir aun su racion ordinaria; y así suele suceder á los que tienen un moderado deseo de aprovecharse, que vienen á perderle cuando pretendemos subirlos mas arriba por fuerza.

Lo cual advirtió nuestro santo Padre en la anotacion diez y ocho cuando dijo: Asimismo segun que se quisieren disponer, se debe de dar á cada uno, porque mas se pueda ayudar á se aprovechar, y añade luego: Por tanto al que se quisiere ayudar para se instruir, y para llegar basta cierto grado de contentar á su ánima se puede dar el exámen particular, etc. No trato ahora de los ejercicios que se han de dar á estos, porque de esto diré despues, solamente pondero en estas palabras dos cosas. La primera, que en estas disposiciones de que vamos tratando aunque dependen de la voluntad, pero para que se pueda ayu dar y aprovechar de estos ejercicios, tanto se debe dar á cada uno cuanto se quisiere disponer. La segunda, que al que no se dispusiere mas que á ser instruido para llegar á cierto grado de contentar á su ánima, no se le pueden dar todos los ejercicios enteramente.

Donde son de notar aquellas dos palabras: A cierto grado de contentar á su ánima. Lo cual dice, ó porque los que señalan cierto grado de perfeccion del cual no quieren pasar adelante, llegando allí están contentos y satisfechos, ó porque el grado cierto á que desean llegar no es mas que á contentar su ánima, esto es, á satisfacer su conciencia, sin que los remuerda ni los ponga en temores de condenacion, viviendo una vida ordinaria sin tratar de mas perfeccion.

De cualquiera manera el que señala cierto grado del cual no ha de 1 Anot. 18.

pasar, no puede hacer con provecho todos los ejercicios enteramente: porque en ellos ha de correr forzosamente todos los grados de perfeccion, y andar siempre adelante en la via del divino servicio, y, como dice san Agustin 1: Por mucho que vivamos, por mucho que nos aprovechemos, ninguno diga esto me basta. El que dijere ya sov justo, ese tal se queda en el camino, y no sabe llegar al término de él. A donde dijo, basta, allí se paré. Y aun si creemos à san Bernardo, el que no pasa adelante no solamente se para en el camino, sino que vuelve atrás, porque en una de sus epístolas dice: No quieres aprovechar, luego quieres desaprovechar. No. dices : sine quiero estarme así, y quedarme en donde he llegado; ni guiero ser peor, ni desco ser mejor. Luego segun eso quieres una cosa que no puede ser. Y noco despues dice otras palabras de no menor consideracion. Si el aproyechar es correr, allí dejas de aproyechar á dende dejas de correr; y donde empiezas á no correr, allí empiezas á volver atrás2. Esto dice san Bernardo, de lo cual se ve que el aprovechar es correr, y los que de esta manera corren, nunca piensan que han llegado, y por eso olyidados de lo que tienen hecho, se estienden siempre à lo que les falta, y siempre les parece que les falta, y punca se persuaden que han llegado, como lo sentia de sí el Apóstol que decia 3. Hermanos, yo no pienso que he alcanzado, esto es, la perfeccion que pretendo, v por eso dijo san Agustin ': Siempre te desagrade lo que eres, si quieres llegar á lo que no eres, porque donde te agradaste de ti, allí te paraste; y si dijeres esto basta, allí pereciste. De aquí es, que los fervorosos nunca satisfacen á su desco, porque no les parece que pueden satisfacer á todo lo que pide la perfeccion de la justicia, ni pueden contentar à su ánima con llegar à cierto grado de cumplir con sus obligaciones, antes se esfuerzan cada dia á obras mayores de supererogacion para llenar las medidas á la justicia.

Porque así como un vaso no se llena bien del todo, sino es infundiendo en él licor hasta que sobre y se derrame; así para llenar la justicia no basta cumplir las obligaciones, sino todo aquello que se

<sup>1</sup> Aug. in Ps. 69. 2 Ber., ep. 24. 3 Ad Phil. 3, 19.

<sup>4</sup> Aug. ser. 15 de verb. Apost.

puede desear para la perfeccion de cada virtud. Lo cual significó el Salvador cuando haciendo una obra tan sobrada de humildad, como fué ser bautizado de san Juan, dijo 1: Déjame hacer ahora, que así conviene que llene yo la justicia.

Hay tambien otro título por donde el que hace todos los ejercicios no puede poner tasa al deseo de pasar adelante, que es el propósito de imitar á Jesucristo, que se pone por fundamento de la segunda semana. Porque ¿ cuándo podrá estar contento de sí el que se propone para imitar este dechado? de este Señor está escrito que se aprestó como gigante para correr su carrera; y como bien ponderó á este propósito san Bernardo 1: Al que corre no puede alcanzarle sino el que corre tambien; ¿ y de qué sirve seguir à Cristo sino le alcanzamos? Y por eso decia san Pablo: De tal manera corred, que consigais el premio. Allí tú, cristiano, pon el término de tu carrera y de tu aprovechamiento donde puso Jesucristo el suyo. Él fué obediente hasta la muerte; luego por mucho que tú corras, sino llegas hasta la muerte no llevarás la joya y el premio, y este premio es Jesucristo, al cual sigues y tras el cual corres, y si corriendo él tú te detienes, no te acercas á Cristo, sino antes te alejas y tienes porque temer lo quedijo David: Los que se alejan, Señor, de ti, perecerán: esto es de san Bernardo. Pero no dejemos de decir lo que le hacia fuerza á san Pablo para seguir á Jesucristo hasta alcanzarle; y era considerar como Jesucristo le habia seguido á él hasta que le alcanzó. Yo, dice, era blasfemo y perseguidor, y en la mayor fuerza de la persecucion cuando caminaba á Damasco para prender y aprisionar los cristianos, andando yo tan lejos de Jesucristo él me siguió y me alcanzó, y me derribó, v me cegó, v me sujetó, v me obligó á que dijese: Señor, ¿qué quieres que haga? Para esto me siguió y me alcanzó, para que yo le siguiese y le alcanzase. ¿ Qué fuera de mí si habiéndome yo alejado tanto de él, él hubiera puesto tasa hasta donde me habia de seguir y no mas? Él me siguió hasta que me alcanzó; yo le tengo de seguir hasla que le alcance. Sequor autem si quomodo comprehendam, in quo el comprehensus sum à Christo Jesu. Sigole, dice, si por ventura puedo alcanzarle, pues que yo fui acanzado de Cristo Jesus: todo esto avu-1 Matth. 3, 15.

<sup>2</sup> Ber., ep. 254.

Digilized by Google

3 Ad Phil. 3, 12.

da para despertar los deseos de la perfeccion. Pero lo que hace á nuestro propósito es, que el tenerlos es disposicion necesaria para hacer todos los ejercicios. Y para decir esto de paso bien claramente se saca de este lugar lo que nuestro santo Padre sintió de este su libro de los *Ejercicios*, y si en él hay doctrina para solos los principiantes, ó si se enseña todo el camino de la perfeccion; pues dice que á los que se quieren ayudar para se instruir y para llegar hasta cierto grado de contentar á su ánima, no se les deben dar todos los ejercicios enteramente.

# CAPÍTULO XXI.

QUE BL DESKO DE BLEGIR ESTADO ES DISPOSICION PARA HACER
LOS EJERCICIOS.

Los que no tuviesen los deseos tan vivos y expresos de la perfeccion, suplen en gran manera la falta de esta disposicion cuando han entrado en congoja y perplejidad con deseo de acertar á tomar el estado que les conviene. Porque como quiera que en la Iglesia católica hava diferentes estados, que Dios con su suave providencia tiene dispuestos y acomodados á los diferentes naturales é inclinaciones de los hombres, y á los cuales él llama á cada uno, como es servido, y en los cuales ayuda con su gracia para llevar las cargas y dificultades de ellos; cuando se truecan los frenos y no escoge uno lo que le convenia, y á donde Dios le llamaba, no se puede decir las fatigas en que uno se mete, y lo que peor es, los peligros de su salvacion: porque ni es aquel estado conforme á su inclinacion, ni conforme á la vocacion divina. Y así como un hueso que está desconcertado, y fuera de su coyuntura, por mas que por defuera se apliquen unciones y fomentaciones, y otros cualesquiera regalos y blanduras, siempre duele, y con cualquier mudanza de tiempo se renueva el dolor,

y está el pobre paciente en un perpétuo gemido, así viven les que temaron el estado que no les convenia, siempre fuera de su centro sin poder hallar firmeza ni descanso, siempre con quejas, todo á pospelo y agua arriba. Con cada ocasion que sucede de nuevo se renuevan todas sus penas, sin bastar las riquezas, ni los regalos y delicias cuantas quieren imaginar para mitigar su dolor, que nace de una desesperacion semejante á la del infierno, de estar padeciendo una violencia y termento perpétuo, sin esperanza de verle el fin. Entre estas congojas ¿cuántas ocasiones hay de pecados, y cuantos peligros de condenacion? Principalmente faltando los socorros abundantes de la gracia, que con razon se niegan á los que tuercen el camino por donde Dios los guiaba.

El padre Luis de Guzman varon espiritual y que vivió y murió siendo provincial de la Compañía de Jesus en la provincia de Toledo, con grande opinion de santidad, en un libro que dejó escrito de los ejercicios espirituales, trata de este punto, y pondré aquí por la reverencia de este santo Padre que fué mi maestro de novicios, un pedazo de un capítulo por sus mismas palabras, que dice así: Hasede advertir, que aunque es doctrina católica que á ningun hombre niega Dios los favores necesarios de su gracia para poder obrar bien y salvarse, pero los favores extraordinarios y ayudas de costa que Dios pone en cada estado, que es aquella gracia abundante, comunmente no la da sino á los que el mismo señor con particular vocacion elige para aquel modo de vido, así como la renta que da el Rey á su mayordomo, camarero ó maestre sala, no la libran sino á los que el mismo rey provee en estos cargos; y si alguno se entrase en ellos sin que le llamasen, y le dejasen andar con nombre de mayordomo ó camarero, cuando pidiese los cuatro ó cinco mil ducados de ayuda de costa (con que el otro anda honrado, rico y contento) le dirán que no es para el esa renta, porque nunca fué proveido ni señalado por el rey en ese oficio, y que harta honra le hacen en dejarle estar en él, y que en lo demás pase como pudiere; pues lo tomó y escogió por su antojo. Pienso que con este ejemplo se descubre la razon de la diferencia que hay en tados los estados de gente. Porque unos viven con grande paz y alegría, con mucha virtud y ejemplo, y no parece que sienten dificultad en cumplir con sus obligaciones,

ponque la ayuda de carta que Dios les da por haberlos escogido y llamado, les hace el yugo suare y el camino fácil, como lo muestra la experiencia en muchos niñas y delicados que llevan el estado de Religion con mas gusto, que el que tenian en casa de sus padres can el regalo que podian desear : y por el contrarjo, vemos etres ouns vida es un retrato de infiarno, porque aunque en cuolquier estudo les dan la gracia necesaria para obrar bien, pero como les falten los extraordinarios favores y ayudas de costa, y ellos no se esquersen á vencer sus malus inclinaciones con la racion ordinaria que tienen, viven con gran peligro de su salvacion, el qual por pentura no tuvieran en otro estado. Pongamos un ejemplo para que se entienda esta verdad. Es un mozo que tiene vehementes inclinaciones y tentaciones de la carne, al cual para remedio de su flaqueza convenia o ser casado o profesar alguna vida de rigor o aspereza, y se lo daba Dios a entender al mismo: ofreciosele despues una dignidad o renta de Iglesia, y escogio estado de superdote, del cual nunca habia tenido desgo ni proposito, y como no de mavió á entrar en el, sino la sodicia, fatiandole el espíritu de aquel estado, vivió en el somo si fuera casado. con peligro suyo y escándalo de otros: y á este modo se pueden moner otros ejemplos samejuntes en diferentes modos de vida, como en el religioso que hubiese entrado en Religion por tener la vida segura, al cuel, ni arman las cosas que hay en ella, ni él tampoco se ajusta con su instituto, y en lugar de aprovechanse es tropiczo y escándalo para otros, porque nuncu tuvo espiritu de religioso, ni entró con el en la casa de Dios nuestro señor: y lo mismo es en el casado á quien Dios queria para religioso ó sacerdote, y se dejó llevar de la aficion de una mujer, que despues vive toda la vida triste, afligido y descontento. Porque la aficion á pocos dias y con ligeras ocasiones se trocó en disgusto y desamor, y la casa y vidu de entrumbos parece un retrato de infierno. Todo esto está sacado del libro del padre Luiz de Guzman que tengo citado: y como son tantos los que dan en estos inconvenientes por haber escogido estado con poca consideración y por motivos agenos del fin para que Dios nuestro señor los crió; de ahí es, que los hombres cuerdos que advierten esto, avelen entrar en mucho cuidado cuando han de tomar estado, para no errar este tiro.

Digo que esta disposicion es muy á propósito para traerlos á ha-

cer ejercicios, y que suple en gran parte los deseos que ya tienen otros de procurar la perfeccion por lo cual dijo nuestro santo Padre en la cuarta parte 1: No se dén generalmente sino los de la primera semana, y cuando todos se dieren, sea á personas raras ó que quieren determinar del estado de su vivir. Lo cual será tanto mas á propósito, cuanto mas concurrieren los talentos naturales que arriba dijimos, de ingenio, letras, capacidad, entendimiento y buen juicio.

Las razones que hay de esto son dos. La primera, de parte del que hace los ejercicios, porque la congoja y el deseo de acertar en negocio tan grave, le hará ponerse á cualquier dificultad y sufrir cualquier trabajo y procurar cualquiera disposicion que le digan, por muy perfecta que sea. Y cuanto á esto, la misma razon es de los que están en cualquier trabajo y afliccion, por pérdida de honra, ó de hacienda, ó de salud, ó por otra cualquier causa de que hay muchas en esta vida. Porque Cristo nuestro señor recibe á los que el mundo echa de sí, y los que padecen naufragio en este mar tan borrascoso, de buena gana y con deseo entran en este puerto para abrigarse en él. Y este Señor manda á sus predicadores:, que traigan á su mesa los pobres, los flacos, los ciegos y los cojos, á los cuales el mundo de ninguna manera hace flesta. Y no solamente les manda que los traigan; sino que los hagan entrar por fuerza, y esta fuerza no se les hace para entrar sino para hacerlos pobres, ciegos y cojos: y cuando son tales, de muy buena gana y con doblada alegría y agradecimiento vienen al convile. Quiero decir, que se hace fuerza á muchos en la pérdida de la hacienda ó en la pérdida de la honra, porque la dejan contra toda su voluntad y con grande tristeza pero puestos en este estado menos veces pecan, como dice san Ambrosio 3, porque les falta la ocasion v de mejor gana se reducen al trato con Dios nuestro señor, donde se les abre alguna esperanza de consuelo. La segunda razon es, de parte de los que dan los ejercicios, porque de los que entran en ellos traidos de su congoja y tribulacion, pueden esperar aquel notable fruto para gloria de Dios que nuestro santo Padre desea en los que han de hacer los ejercicios enteramente ', porque generalmente es grande

<sup>1 4.</sup>ª.p., c. 8, lit. E.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luc. 14, 21.

<sup>3</sup> Amb., lib. 7, in Luc. c. 14.

<sup>4 7.</sup>º parte, c. 4, lit. F.

coyuntura acudir á Dios nuestro señor en tiempo de tribulacion, cuando él oye y despacha con mayor largueza y benignidad; y el hombre como quien se ahoga se ase con mas fuerza de cualquiera cosa donde pueda hallar algun alivio ó socorro.

Resta lo tercero, que los que están con estos deseos ó congojas se persuadan que en estos ejercicios espirituales han de hallar medios y remedios. Medios para conseguir la perfeccion, y remedios para salir de la tribulacion. Y este oficio han de hacer los siervos fieles y diligentes que van á llamar los convidados por órden de su señor : y por eso nuestro santo Padre habiendo dicho en la cuarta parte que se tome uso en dar los ejercicios espirituales, á otros despues de haberlos probado en sí, y que cada uno sepa dar razon de ellos 1: Des. pues en la declaracion de este lugar dijo: Y el dar razon sea en modo que no solamente se dé satisfaccion á los otros, pero aun se muevan à desear ayudarse de ellos. La práctica de esto se halla en aquella instruccion que nuestro santo Padre dictó al padre doctor Victoria por estas palabras: Por ordinario tenemos por experiencia que no hay modo mejor de exhortar á los ejercicios que en la confesion, y esto no ex abrupto, sino á su tiempo. Tambien cuando por la conversacion que con nosotros tienen entendemos que están con algun descontento del estado que tienen en el comun vivir de los seglares (dejando á los casados, etc.) ó porque no se hacen bien sus negocios, ó porque sus padres ó parientes no los tratan bien ú otra cosa semejante: entonces se les podrá decir: Creo cierto, que para vuestro consuelo y para saberos gobernar en todo lo que hiciéredes, que importa mucho que os recogiésedes algunos dias á hacer ejercicios, y esto vendria bien habiéndole dado á entender como son miserables todos los hombres que trabajan para contentar á otro que á Dios, ó por riquezas ó otras cosas; y cuando no supiese qué cosa son los ejercicios se le podria decir esto: Acá sabemos dar ciertos ejercicios, etc. loándolos como requiere la bondad de ellos, y dando algunos ejemplos de algunos que se han hallado en semejantes tragos ó desconsuelos, y que despues de haberlos hecho se hallan consolados, aunque la persona no se nombre, basta que sea verdad lo que se dice; ni tampoco se le ha de decir que se resolvió para entrar en Religion, por-<sup>1</sup> 4. parte, c. 8, n. 5, lit. E.

Digilized by Google

que mejor es decirle que despues se halló consolado y aliviado, y esto basta. Otros muchos modos hay de exhortar á ellos, y cuanto mas de lejos tanto mejor, salvo que ellos entiendan la cxcelencia de ellos, y la paz que queda en el alma á los que bien los hacen, y el gran fruto y lumbre que se saca de ellos para saberse gobernar en cualquier estado que esté bien y en servicio de Dios nuestro señor, dando ejemplo de algunos que los han hecho, que no han determinado de entrar en Religion, porque este temor de pensar que se entrará en Religion, ó que no los hacen otros sino religiosos, ó tales personas, suele ser causa que tenga aversion para no los hacer. Esta es la instruccion que acerca de este punto dijo nuestro santo Padre, y no hay nada que añadir á ella, sino advertir y ponderar delante Nuestro Señor, cuales eran las conversaciones que el santo Padre queria que tuviésemos con los seglares, y cuan atentos para no perder ninguna ocasion de ayudarles en su espíritu.

La última disposicion que se requiere para hacer bien los ejercicios es la soledad y apartarse de negocios y de amigos y conocidos, y por eso dije que en esta última están los impedimentos extrínsecos (que son negocios y ocupaciones) que muchas veces no podemos, y otras está en nuestra mano dejarlas: lo cierto es, que este apartamiento es grande ayuda para hacer bien los ejercicios, como dice nuestro santo Padre en la anotacion veinte. De la cual tratarémos una palabra despues.

### CAPÍTULO XXII.

COMO SE LES HAN DE DAR LOS EJERCICIOS Á LOS QUE LES FALTAN ALGUNAS DE LAS DISPOSICIONES SOBREDICHAS.

En las enfermedades corporales vemos que ninguno es tan flaco de complexion, ni tiene lan grave enfermedad que del todo esté excluido de los remedios de la medicina; porque para los flacos hay remedios fáciles y lijeros, y para los robustos hay otros mas eficaces; y cuando los humores están tan crudos y rebeldes que no dan lugar á la purga, le dan á los jarabes con que se van cociendo y adelgazando para ser con facilidad purgados; y en todo este negocio tiene gran parte el método v el arte para conocer la oportunidad del tiempo, y la gravedad de la enfermedad, y las fuerzas y disposicion del enfermo. Y lo mismo es en el negocio que tratamos de curar las almas, que ninguno hav tan corto de ingenio, ni tan falto de capacidad, ni tan indispuesto para las cosas espirituales que del todo esté excluido de hacer algun ejercicio espiritual. Porque para los rudos y de poca capacidad, hay algunos ejercicios fáciles y acomodados que llamó nuestro santo Padre: Ejercicios leves, en la anotacion diez y ocho. Para los mas capaces y entendidos, hay otros mas profundos y eficaces, y para los que están indispuestos para la perfeccion hay algunos ejercicios que no piden ni obligan á tanta, y van disponiendo el ánimo para que la desee y ponga medios para alcanzarla; y en todo esto tiene mucho lugar la prudencia del maestro espiritual que ha de examinar la disposicion de cada uno, y conocer la fuerza y virtud que tienen los ejercicios, y estar atento al tiempo y ocasion de darlos.

Esta doctrina tan importante no dejó de enseñarla muy por menudo y en particular nuestro santo Padre y gran maestro de esta facultad. Y para mejor entenderla se debe presuponer, que como se colige de los capítulos pasados, cuatro géneros ó clases de personas podemos distinguir en lo que toca á nuestro propósito. En la primera están los que les faltan las primeras disposiciones, de ingenio, edad, capacidad, juicio; que todas son faltas naturales y que no está en nuestra mano el suplirlas. En la segunda, están los que les falta la voluntad de aprovecharse, ó no quieren deliberar de su estado, ó no tienen noticia ni estima de este medio de los ejercicios para ayudarse de ellos, que son todas faltas voluntarias, y que se pueden corregir y remediar con alguna diligencia. En la tercera están los que tienen ocupaciones públicas ó particulares, que son forzosas y obligalorias, ó por otros impedimentos están imposibilitados para retirarse, que son todos impedimentos extrínsecos, y que no se pueden excusar. En la cuarta están los que no tienen ninguna de estas faltas ó impedimentos, y teniendo buena edad, salud y capacidad están deseosos de aproyecharse de este medio de los ejercicios, y pueden desocuparse y retirarse por los dias que fueren necesarios : resta que digamos como se les han de dar los ejercicios á cada una de estas personas, suponiendo lo que hemos dicho, que aquellos son para cada uno mejores, de que se podrá mejor ayudar para conseguir el fin que se pretende, porque asi como el manjar no es mejor por ser mas, ni por ser mas delicado, sino por ser mas conforme al estómago y complexion de cada uno; así es de los ejercicios espirituales, que no por ser mas en número, ni por ser mas delicados, ni por contener mayor y mas alta perfeccion, por eso son mejores, sino por ser mas conformes á la edad, al ingenio y disposicion, y á la necesidad de cada uno; y conocerse ha si lo son, cuando el que se ejercita los hace descansadamente y sin fatiga, y se va aprovechando con propósitos acomodados á su estado. Porque aunque pretendemos que suba hasta lo mas alto de la perfeccion, pero ha de ser poniendo el pié en el escalon que tiene mas cercano, porque quererle poner al primer paso en el mas alto, seria pretender una cosa no menos dificultosa que imposible.

Viniendo á lo particular se hallará toda la instruccion necesaria acerca de este punto en las tres últimas anotaciones: porque la diez y ocho es para el primero y segundo género de personas, y así dice

de los primeros ¹: Segun que tienen edad, letras o ingenio se han de aplicar los tales ejercicios, etc. Y de los segundos dice luego: Asimismo segun que se quisieren disponer, se debe de dar á cada uno, etc., por tanto al que se quisiere ayudar para se instruir y para llegar hasta cierto grado de contentar á su ánima, etc. Para el tercer género de personas, que teniendo ingenio y capacidad tienen ocupaciones forzosas, se hizo la anotacion diez y nueve, y así empicza ²: Al que estuviere embarazado en cosas públicas ó negocios convenientes, quier letrado ó ingenioso, etc. Y la anotacion veinte se hizo para el cuarto género de personas que tienen tiempo, capacidad y buen deseo y así empieza ²: Al que es mas desembarazado, y que en todo lo posible desea aprovechar, dénsele todos los ejercicios espirituales por la misma orden que proceden, etc.

Empezando, pues, por los primeros: No se den, como dice el Santo, à quien es rudo ó de poca complexion, cosas que no pueda descansadamente llenar y aprovecharse con ellas, y al que viere el que da los ejercicios ser de poco sugeto, ó de poca capacidad natural, de quien no se espera mucho fruto, mas conveniente es darles algunos de estos ejercicios leves, etc. Primeramente se les dará el exámen particular, que es medio eficacísimo para desarraigar los vicios y malas costumbres, y para introducir las buenas y ejercitar las virtudes": Despues el exámen general de la conciencia, para limpiarse y para mejor se confesar: juntamente por media hora á la mañana el modo de orar sobre los mandamientos, pecados mortales, etc. Este es el primer modo de orar de los tres que están despues de la cuarta semana, del cual dijo nuestro santo Padre en la séptima parte de las Constituciones 6: Los ejercicios de la primera semana pueden estenderse á muchos, y algunos exámenes de conciencia y modos de orar, especialmente el primero de los que se tocan en los ejercicios, etc.7 Esta manera es mas propia para personas mas rudas ó sin letras, declarándoles cada mandamiento, y así de los pecados mortales, preceptos de la Iglesia, cinco sentidos y obras de misericordia. Désele tambien: Orden de confesar mas á menudo que solia, para se conservar en lo que ha ganado, como seria de ocho en ocho dias, y si se

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anot. 18. <sup>2</sup> Anot. 19. <sup>3</sup> Anot. 20. <sup>4</sup> Anot. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Anot. 18. 1. Semana, n. 13. <sup>6</sup> P. 7. c. 4, lit. F. <sup>7</sup> Anot. 18.

puede tomar el Sacramento de quince en quince, y si se afecta mejor de ocho en ocho. Y para mas satisfaccion y puridad de su conciencia, se le puede aconsejar que haga confesion general de toda la vida, la cual no se puede escusar cuando lo pide la necesidad del sacramento; pero cuando se hace voluntariamente y por devocion, tiene muchos provechos de que se tratará en su lugar. Estos ejercicios se pueden dar á los que están en la primera clase, mas ó menos, segun su capacidad', sin proceder adelante en materias de eleccion, ni en otros algunos ejercicios que están fuera de la primera semana, mayormente cuando en otros se puede hacer mayor provecho fultando tiempo para todo. Y cada uno de estos ejercicios qué partes tenga, y como se haya de hacer, se declarará á la larga en su propio lugar.

En la segunda clase están los que les falta el deseo de conseguir la perfeccion, ó no tienen noticia de este medio de los ejercicios. A estos en primer lugar es menester meterlos en fervor, y despertarles este deseo con algunas de las razones que arriba pusimos, ó con otras semejantes. Y en órden á este fin, entre otros puntos se les pueden platicar los siguientes.

#### EJERCICIO PARA DESPERTAR EL DESEO DE LA PERFECTION.

Primero los amadores de este mundo nos echan en vergüenza que nunca se contentan con poco, ni ponen tasa á sus deseos. La codicia de las riquezas es insaciable, el deseo de las honras no tiene término, y así se busca sin fin lo que muy en breve ha de tener fin. Por el contrario, las riquezas celestiales se tienen en poco, las delicias del espíritu, ó no se gustan, ó si lijeramente las gustamos, ya nos parece que estamos satisfechos y hartos.

Segundo, los deleites del espíritu experimentados aumentan su deseo segun que está escrito. Los que me comen se quedan con hambre, y los que me beben se quedan con sed. Ninguno se cansa de este manjar, ni por estar harto tiene hastío. Cuanto mas come de el tanto le queda mas vivo el apetito. Bienaventurados los que tienen hambre y sed de justicia; esto es, los que así la desean, como se sue-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anot. 18.

le desear la comida y la hebida cuando hay hambre y sed. Estes en la gloria se verán hartos con el premio de la justicia y perfeccion que desearon.

Tercero, el ejemplo de los santos nos convida á lo mismo: si el apóstol san Pablo, vaso de eleccion que estaba tan revestido de Jesucristo que decia: Vivo yo, y ya no yo, sino vive en mí Jesucristo, con todo eso, olvidado de lo pasado, se estiende á lo que le falta, y siendo tan grande, aun procura crecer, y siendo tan perfecto trata de aprovecharse, y estando tan adelante camina, ¿ qué debemos hacer nosotros, que tuviéramos por gran dicha si llegásemos á ser en el fin, lo que fué san Pablo en su principio? Esta misma consideracion se puede hacer de otros santos.

Cuarto, el tiempo es breve, la jornada larga, el premio grande, la muerte está á la puerta, despues de esta vida no se puede merecer, acabada la feria no se puede grangear, venida la noche no se puede andar, este camino no se puede medir por lo que hemos andado, sino por lo que nos falta. Olvidemos lo pasado, pues que cada dia empezamos nueva jornada. La deuda que tenemos de servir á Dios hoy, no la pagamos con lo que hicimos ayer; cada hora trae consigo su obligacion, y el tiempo que se pierde á la hora de la muerte hace falta.

Quinto, la buena vida con las obras que se van haciendo de nuevo se alegra y crece, en cesando se enflaquece y se acaba. En este propósito del aprovechamiento espiritual, no hay cosa peor que el ocio, que no solamente no gana nada de nuevo, sino que consume lo que ya está ganado. El espíritu se repara con los aumentos de las virtudes frescas y de cada dia. El mejor modo de guardar lo adquirido, es adquiriendo mas. Si dejares de ganar será con mucho detrimento de lo que ya tienes ganado.

Sexto, sobre todo nos provoca el amor y el ejemplo de Cristo nuestro señor; él bajo desde el cielo tras ti, porque tú subas hasta el cielo tras él. Él está en la cruz desnudo, y los brazos tendidos provocándote á volar á lo alto, como el águila á sus hijuelos. ¿A qué no está obligado quien lo está á imitar estos ejemplos? ¿Qué no debe hacer quien debe retorno y agradecimiento por estos beneficios?

Con estas consideraciones y otras semejantes, se enciende en nosotros el deseo de la perfeccion, y cuando no por lo menos el deseo de tener este deseo, y el hacer oracion á Dios para que nos le dé, reconociendo que es dón suyo. Así lo hacia el Profeta cuando decia¹: Mi alma deseó el desear tus mandamientos en todo tiempo. El alma, dice el bienaventurado doctor san Agustin³, ve y conoce qué provechosos y saludables son los mandamientos de Dios, y por eso desea el desearlos. Porque muchas veces vemos lo que conviene hacer, y no lo hacemos porque no hallamos deleite en hacerlo, y por eso deseamos que nos dé gusto para hacerlo. De este deseo de desear nace el pedir á Nuestro Señor este deseo, por lo cual dijo el bienaventurado san Ambrosio³: Deseamos desear como cosa que no está en nuestro poder este deseo, sino que es gracia de Dios. Porque viendo el Señor que nos movemos á orar con el deseo de este deseo, él por su misericordia enciende y aumenta en nosotros el deseo que así deseamos.

Pues el que con estos medios viniere en deseo de la perfeccion y de hacer estos ejercicios, saldrá de la clase de los tibios y pasará á la de los fervorosos, y podrá ser ejercitado como adelante se dirá. Pero cuando se viese que solamente tiene voluntad de ser instruido para llegar á cierto grado de contentar y satisfacer á su ánima para el fin de su salvacion, se le podrán dar los mismos ejercicios que están dichos para los que tienen falta de ingenio ó de capacidad, como lo dice nuestro santo Padre en la anotacion diez y ocho, y de estos se les podrán dar mas ó menos segun su mayor ó menor disposicion. Y si con el uso de estos ejercicios viniere poco á poco en deseo de mayor perfeccion, se le podrán dar todos los ejercicios enteramente; como se escribe que lo hizo nuestro santo Padre con sus primeros compañeros, y así lo enseña el mismo en la instruccion que hemos citado otras veces del padre doctor Victoria, por estas palabras: Cuando hubiese algun buen sugeto, y no estuviese tan dispuesto á hacer ejercicios, como parece que era menester para que hiciese fruto, ayudarse ha con frecuentes confesiones, y con pláticas y familiares coloquios con cautela, porque no tome sospecha que se hace por engañarle.

En la tercera clase están los que teniendo por una parte buen inge-Ps. 118, 20. 2 Augu, in Ps. 118, conc. 8. 3 Amb. serm. 3 in Ps. 118. nio y buena capacidad, y por otra buena voluntad y deseos de aprovecharse, están embarazados con negocios públicos ó particulares obligatorios, que ni pueden retirarse ni desocuparse del todo: v á estos porque no sean privados del fruto que desean en sus almas, se les deben dar todos los ejercicios enteramente, porque tienen capacidad y buena voluntad, y acomodarles las horas (porque les falta el tiempo) conforme á sus ocupaciones, con el órden que nuestro santo Padre da en la anotacion diez y nueve, que es el siguiente 1. Primeramente procurarán acomodar las ocupaciones, de manera que les quede algun tiempo por lo menos; tomando una hora y media para se ejercitar. Porque despues de haber gastado una hora en la meditacion, se lo puede dar asimismo por espacio de media hora de exámen particular, y despues el mismo general, y modo de confesar, y tomar el Sacramento. Cuanto á la hora de meditacion, se puede guardar este orden, que primero medite en el fundamento, pláticandole para qué es el hombre criado. Despues se le puede platicar el ejercicio de las tres potencias: Haciendo tres dias cada mañana, por espacio de una hora, la meditacion del primero, segundo y tercer pecado. Que son los tres puntos de aquel ejercicio, como se ve en el título de él; conviene á saber, del pecado de los ángeles, del pecado de los primeros hombres, y el pecado particular de cada uno, de los que por un pecado mortal han ido al infierno. Despues otros tres dias á la misma hora, la meditación del proceso de los pecados, que es el segundo ejercicio de la primera semana. Despues por otros tres dias á la misma hora, haga de las penas que corresponden á los pecados, que es el ejercicio del infierno. Sea tambien instruido del modo con que se ha de preparar para la oracion, v entrar y asistir en ella; y despues examinarla, y de otras cosas que le ayudarán para sacar fruto de ellas, lo cual se hará, dándole en todas tres meditaciones, las diez adiciones. Acabada de esta manera la primera semana, y estando con disposicion de pasar adelante, se le pueden platicar las demás. Llevando el mismo discurso por los misterios de Cristo nuestro señor que adelante y á la larga en los mismos ejercicios se declara de esta manera, se les pueden ir repartiendo y acomodando los ejercicios á los que teniendo buena capacidad y

IL.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anot. 19.

buena voluntad, les faita solamente el tiempo por razon de ocupaciones forzosas y obligatorias.

En la cuarta clase están los que tienen todas las condiciones de capacidad, buena voluntad y tiempo, y comodidad para retirarse, y á estos dónseles todos los ejercicios espirituales, por la misma órden que praceden<sup>1</sup>. Y para sacar el fruto que se desea, deben procurar las disposiciones que en el capítulo siguiente dirémos.

# CAPITULO XXIII.

DE LAS DISPOSICIONES QUE HA DE PROCURAR UNO
CUANDO YA SE RECOGZ Á LOS EJERCICIOS, ESTANDO EN ELLOS,
Y PRIMERO DE LA SOLEDAD.

Memos dicho de las calidades ó disposicion que ha de tener uno para ser admitido á los ejercicios antes de entrar en ellos; digamos ahora de las que ha de tener ó procurar cuando ya los hace y está en ellos, para sacar el fruto que desea, las cuales se reducen á tres cabezas. La primera, cuanto á sí mismo, es la soledad y recogimiento; la segunda, cuanto á su maestro y padre espiritual, es la claridad y obediencia. La tercera, cuanto á Dios nuestro señor, es toda indiferencia y resignacion en su santa voluntad. Estas tres cosas pedimos á un enfermo que se pone en cura; la primera, que se quiete y se recoja á su cama. La segunda, que á su médico le informe fielmente y le obedezca puntualmente. La tercera, de estas dos ha de resultar la salud: mas porque la del alma consiste en la conformidad con la divina voluntad, es necesario que esté dispuesto y resignado para cumplirla en todo lo que su divina Majestad se la descubriere.

Cuanto á lo primero de la soledad y recogimiento, se trató arriba largamente en el libro primero, y así habrá menos que decir en este lugar. Lo cierto es lo que nuestro santo Padre enseña en la anotacion

1 Anot. 20.

Digitized by Google

veintei, que por via ordenada tanto mas se aprovecharo, cuanto mas se apartare de todos amigos y conocidos y de toda solicitud terrena. Este apartamiento consiste en dos cosas, primera en la comodidad del lugar, la segunda en el recogimiento de los sentidos; la comodidad del lugar será, así como mudándose de la casa donde moraba, y tomando otra casa ó cámara para habitar en ella, cuanto mas secretamente padiere. En lo cual se deben advertir dos cosas; la primera que á los primcipios juzgó nuestro santo Padre que era mas conveniente que se recogiesen en otra casa, y no en la nuestra. Porque en la instruccion del padre Victoria dice así: Estando un tal sugeto per suudido de hacer los ejercicios como se requiere; harto mejor es, si puede ser, que fuera de casa los haga en lugar recogido, y donde tuviese comodidad de oir misa y risperas, ó á lo menos misa, etc. Ya lo que parece el juzgar por mejor, que los hiciesen fuera de nuestra casa, se fundaba, ó en que nuestras casas no estaban por ventura tambien acomodadas como convenia para recibir estos huéspedes, ó era cautela prudente, para que no tomasen ocasion de sospechar que los traíamos á nuestras casas, ó para ganarlos para la Compañía, ó por algun interés temporal, y así dice luego: Si al fin se le diere camara en casa, sea en la parte mas recogida que hubiere, y dándole á entender como se le da, porque él no pierda el fruto espiritual por falta de lugar, pero esta es la órden que se tiene, etc. Donde señala en particular el órden que se ha de tener en el gasto para darle á comer lo que pidiere, y quitar todo género de ofension. Pero el dia de hoy, que han cesado estos inconvenientes, por ventura el mas acomodado lugar es dentro de nuestras casas, donde ordinariamente estarán mas recogidos, y podrán ser visitados con mas facilidad y mas frecuencia. Y mucho nos deberíamos esforzar para no cerrar esta puerta, porque es cerrarla á uno de los mas importantes ministerios que tiene la Compañía, aunque sea pasando alguna incomodidad, pues la pasaban mucho mayor nuestros primeros padres, por no perder el fruto de dar los ejercicios, cuando los daban dentro de nuestras casas, y mas cuando los daban fuera de ellas. Lo segundo se advierta, que nunca quiso el santo Padre, que el encerramiento fuese tanto que estorbase los oficios divinos por lo que ayudan à la 1 Anot. 20.

devocion, sino de manera que en su mano sea ir cada dia á misa y á visperas, sin temor que sus conocidos le hagan impedimento. De este apartamiento se siguen tres provechos entre otros muchos: los cuales. como declaramos arriba, están puestos con mucho acuerdo y consideracion para todas las tres jornadas de la vida espiritual. Porque el primero es para los que empiezan, para que se aparten de los ami-. gos y de las cosas terrenas con menos dolor. El segundo para los que se aprovechan, para que caminen mas libres y desembarazados. El tercero para los que están en el fin, para que mas inmediatamente y mas intimamente se abracen con Dios. En los principios siente uno la pena de apartarse de lo que quiere bien, y no siente el provecho, y así se debe animar con el mérito que responde á aquella mortificacion. Porque en apartarse hombre de muchos amigos y conocidos, y así mismo de muchos negocios no bien ordenados, por servir y alabar á Dios nuestro señor, no poco merece delante su divina Majestad. Los que van adelante en la segunda jornada, por una parte sienten el provecho de sus almas, porque van descubriendo el tesoro de las virtudes, y andan en busca de la presencia de Dios, y por otra parte sienten el estorbo de las ocupaciones y cumplimientos del mundo, que los desvia de su intento, y para los tales es de gran provecho el retirarse. Porque estando así apartados, no teniendo el entendimiento partido en muchas cosas, mas poniendo todo el cuidado en sola una, es á saber, en servir á su Criador y aprovechar á su propia ánima, usan de sus potencias naturales mas libremente para buscar con diligencia lo que tanto desean. Y si los que caminan no quieren embarazos para caminar, mucho menos los quieren los que han llegado al fin, porque si se desnuda uno de buena gana para buscar el tesoro con esperanza de hallarle, ¿cuánto mas querrá estar libre y desocupado despues que le halló para poseerle y gozar de él? así que en este estado de buena gana se aparta uno de todas las cosas y de sí mismo, para descansar en su centro y gozar sin impedimento de sus influencias: Porque cuanto mas nuestra ánima se halla sola y apartada, se hace mas apta para se acercar y llegar á su Criador y Señor, y cuanto mas así se allega, mas se dispone para recibir gracias y dónes de la su divina y suma bondad. Y esto es lo que toca al retiramiento cuanto á la comodidad del lugar.

Cuanto á lo segundo, que es el recogimiento del corazon, debe guardar con toda diligencia las puertas de sus sentidos, para lo cual se dan tres avisos en las adiciones séptima, octava y nona 1. Y el primero es, refrenar la vista, excepto al recibir ó al despedir de la persona con quien hablare. Lo segundo, guardarse de la risa, que causa liviandad en el corazon, y suele proceder de ella, y para esto, no reir, ni decir cosa motiva á risa. Sabida es la sentencia de san Bernardo, que dice 2: Si el Sabio dice bien, cuando dice: Escribe la Sabiduría en el tiempo desocupado; luego quiere que aun en el ecio, huigamos el ocio. Por tanto debemos huir de la ociosidad, que es madre de las burlas, madrastra de las virtudes. Entre los seglares las burlas son burlas, y les donaires son donaires, en la boca del sacerdote son blassemias. Si se dijeren acaso, se deben sufrir alguna vez, pero referirlas á otros, nuaca. Segun esto no consentirá san Bernardo que se digan cosas motivas á risa, pues las tiene por blasfemias, y veda que se refieran las que se oyeren acaso. Avuda tambien lo tercero para el mismo fin la oscuridad que recoge la vista, y tras ella la atencion; que por eso se quejaba san Antonio del sol cuando nacia, porque le estorbaba la vista y contemplacion de la verdadera luz. Y así dice en la adicion séptima: Privarme de toda claridad para el mismo efecto, cerrando ventanas y puertas el tiempo que estuciere en la cámara, sino fuere para rezar, leer y comer. Es verdad que este avisó le puso solamente para los que hacen los ejercicios de la primera semana; porque en otros, y particularmente donde se pretende algun gozo y alegría espiritual, la luz suele ayudar al espiritu para hallar lo que desca, y así moderando este aviso en la segunda semana dice : Que tanto se debe quardar en tener oscuridad ó claridad, usar de buenos temporales ó diversos, que antes sintiere que le puede aprovechur y ayudar para hallar lo que desea la persona que se ejercita. Y en la cuarta semana dice : La sépti-, ma usar de claridad ó de temporales cómodos, así como en el verano de frescura, y en el invierno de sol ó calor, en cuento el ánima piensa ó conjecta que la puede ayudar para se gozar con su Criador y Redentor. Y esto es lo que toca al primer punto de la soledad y recogimiento.

Add. 7, 8, 9.
 L<sup>a</sup> Semans, n. 89, 90, 92.
 Ber., li. 2 de consid. Ecc. 38,25,
 Semans, n. 45.
 A 4. Semans, n. 13.

# CAPÍTULO XXIV.

DE LA CLARIDAD QUE HA DE GUARDAR EL QUE SE EJERCITA
CON SU MAESTRO Y PADRE ESPIRITUAL.

La segunda cosa que debe procurar el que hace los ejercicios, es la claridad y obediencia con su padre espiritual que se los da, la cual es tan necesaria, cuanto lo es que haya maestro que dé los ejercicios, y que este tal sea prudente y fiel. De manera, que todo lo que arriba queda declarado y probado de la necesidad que este camino espiritual tiene de guia, y de las propiedades y condiciones que esta guia ha de tener, y del oficio que ha de hacer, todo eso prueba que el que hace los ejercicios debe tratar con su maestro con toda claridad y obediencia. Porque ¿cómo podrá ser prudente y fiel si no le conoce y sabe todo lo que pasa por su alma, y cómo lo sabrá si él no se lo declara? Y despues que él se haya declarado, y el padre espiritual le gobierne con prudencia y fidelidad, ¿de qué servirá si él no le obedece? Este no será pastor, sino ídolo y estatua de pastor, que ni ve porque se le encubren, ni oye porque no se le declaran, ni le siguen porque no le obedecen, y así es como cosa muerta y sin provecho. Quede, pues, por cosa cierta y asentada, que así como la cirujia no cura las llagas que no ve, ni la medicina las enfermedades que no conoce, y que todo el acierto del médico se funda en la relacion verdadera y puntual del enfermo; de la misma manera sucede en las enfermedades del alma, de lo cual está escrito mucho en los santos y en los libros espirituales (que como arriba queda dicho) es mejor suponerlo en este lugar que no repetirlo.

Resta que digamos de que cosas se ha de dar cuenta al padre espiritual. Y no tratamos aquí de la claridad que deben tener los subditos religiosos con su superior para ser gobernados, enderezados, defendidos de las ocasiones, y empleados conforme á sus fuerzas espirituales y corporales y no sobre ellas, de lo cual maravillosamente

trata nuestro santo Padre en varios lugares 1; sino tratamos de la claridad que debe tener uno con su padre v maestro espiritual, por razon de hacer los ejercicios espirituales, ora sea religioso, ora seglar. De este punto trató nuestro santo Padre en la anotacion diez y siete, que es algo dificultosa, y dice así 2: Mucho aprovecha el que da los ejercicios, no queriendo pedir ni saber los propios pensamientos ni pecados del que los recibe, ser informado fielmente de las varias agitaciones y pensamientos que los varios espíritus le traen. Porque segun el mayor ó menor provecho le puede dar algunos espirituales ejercicios convenientes y conformes á la necesidad de la tal ánima así agitada. De las. cuales palabras se saca que de dos cosas no hay necesidad de dar cuenta, conviene á saber, de los pecados y de los pensamientos propios; v de otras dos la debe dar, que son de los pensamientos que trae el espíritu malo y de los que trae el espíritu bueno. Primeramente por lo que toca á nuestro propósito, no es necesario que le declare sus pecados, porque esto pertenece á la confesion: y como se halla en un directorio de mano de nuestro santo Padre: Mejor es pudiendo que otro le confiese, y no el que le da los ejercicios: por ventura, porque pueda comunicar con él con mas libertad. Pero cuando no hubiese otro, ó él se consolase de confesarse con el mismo que le da los ejercicios, no tendria inconveniente. Y el darle cuenta por mayor del estado de su conciencia, y modo de proceder de su vida pasada, podrá ser de provecho para aplicarle con mas acierto los ejercicios convenientes.

Lo que dice de los pensamientos propios que el que da los ejercicios, ni debe pedirlos ni querer saberlos, supone una doctrina que se da al principio del exámen general, por estas palabras <sup>3</sup>: Presupongo ser tres pensamientos en mí, es á saber, uno propio mio, el cual sale de mi mera liberlad y querer, y otros dos que vienen de fuera, el uno que viene del buen espíritu, y el otro del malo. Con qué señales se hayan de conocer y distinguir estos pensamientos, se dirá mas en particular cuando se declaren las reglas de discrecion. Lo que por ahora se puede decir es, que los primeros pensamientos, que llama pensamientos propios, así como nacen de principio mas flaco, que es de nuestro es
1 Ex., cap. 4, § 34, 35: 6.º par., c. 1, § 2.

2 Anot. 17.

2 1.º Sem. n. 14.

pirila propio, asi se ofrecen con menos fuerza, són mas remisos, mas lèves, y muchas veces vagos é impertinentes, y de los cuales no se priede temer ni tanto daño ni tanto engaño, que sea necesario declararlos al padre espiritual, sino es para perder tiempo en decirlos, como se perdió en pensarlos. Por el contrario, los pensamientos que vienen de fuera del espíritu hueno ó del male, son de ordinario mas vivos y vehementes, los cuales comunmente se despiertan cuanda uno trata de veras de dejar la mala vida y adelantarse en la buena, ayudando el espíritu bueno, y estorbando el espíritu male, y por esta causa, no solo se debe dar cuenta de las agitaciones y pensamientos de estos dos espíritus, sino tambien cuando faltan, como se dice en la anotacion sexta 1. Porque es indício de no hacerse los ejercicios como se debe, y de estado de tibieza, en el cual abundan de ordinario los pensamientos propios que nacen de nosetros mismos. Pero en caso que se sienta movido del espíritu bueno ó del maio, es muy conveniente que declare los tales pensamientos.

Primeramente los que nacen del espíritu malo 1: Porque no debe tener alguna tentacion que no la descubra á su padre espiritual, holgándose que su ánima le sea manifiesta enteramente. Y como dice Contemptus mundi<sup>2</sup>: Tome muchas veces consejo en la tentacion. Porque como es propio del mal espíritu causar oscuridad en el ánima, turbacion en ella, mocion à las cosas bajas y terrenas, inquietud de varias agitaciones y tentaciones '; así en este tiempo se suelen representar todas las cosas á la imaginacion muy de otra manera de como ellas son; y presto se pierde la luz y se borran del pensamiento los buenos avisos y consejos, como si nunca se hubieran oido. Y por eso es necesario tomar muchas veces y muy á menudo consejo en la tentacion para ser instruidos, aconsejados y animados, y para entender las astucias y enredos del demonio, el cual como funda todas sus máquinas en mentiras, en sacandóselas á luz se da por vencido, y huye. Y para complemento de esta doctrina, y en lugar de lo mucho que acerca de este punto se podia decir, bastará poner aquí la regla trece de las primeras de discrecion, que dice así \*: El enemigo asimismo se hace como vano

<sup>1</sup> Anot. 6. 2 3. par., c. 1, § 12.

<sup>\*</sup> Cont. 1. 1, c. 13.

<sup>4</sup> Reg. 4.4 de las primeras de disc.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Reg. 13, de las primeras de disc.

enamorado en querer ser secreto y no descubierto, porque así como el hombre vano, que hablando á mala parte requiere á una hija de un buen padre, á una mujer de buen marido, quiere que sus palabras y suasiones sean secretas; y el contrario le desplace mucho, cuando la hija al padre, ó la mujer al marido descubre sus vanas palabras é intencion depravada, porque fácilmente colige que no podrá salir con la empresa comenzada; de la misma manera cuando el enemigo de natura humana trae sus astucias y suasiones al ánima justa, quiere y desea que sean recibidas y tenidas en secreto, mas cuando las descubre á su buen confesor, ó á otra persona espiritual que conozca sus engaños y malicias, mucho le pesa, porque colige que no podrá salir con su malicia comenzada, en ser descubiertos sus engaños manifiestos. Todas estas son palabras del glorioso y bienaventurado padre san Ignacio.

No menos sino con la misma claridad, sinceridad y humildad, se deben declarar las mociones del espíritu bueno. Lo primero, porque, como dijimos arriba, así como el médico corporal desea saber donde inclina la naturaleza para ayudarla con remedios, así el médico espiritual á donde inclina la gracia para dar los ejercicios que conforme á aquellos buenos movimientos serán de mas provecho. Y si es verdad, como lo es, que el padre espiritual ha de guardar esta fidelidad con Dios, de encaminar el alma por donde su divina Majestad la guiare, necesario es que sepa por donde la guia Dios nuestro señor, qué inspiraciones le da, qué favores le hace para que él no verre y la haga errar encaminándola por camino diferente ó contrario, sino que él coopere á lo que el Criador obra con su criatura. ¿ Qué diré de los engaños que se pueden atravesar en estas inspiraciones ó mociones del espíritu bueno? Oigamos lo que acerca de esto dice nuestro santo Padre en la tercera parte de las Constituciones 1: Sean avisados, dice, que no deben tener secreta alguna tentación que no la digan á su confesor ó á su superior, holgándose que toda su ánima les sea manifiesta enteramente, y no solamente los defectos, pero aun las penitencias ó mortificaciones ó las devociones y virtudes, todos con pura voluntad de ser enderezados, donde quiera que en algo torciesen, no queriendo quiarse por su cabeza, sino concurre el parecer del que tiene en lu-

1 3. p. c. 1, § 12.

Digitized by Google

dur de Cristo nuestro señor. En las cuales palabras se apaintan dos razones, por las chales conviene dar cuenta de las devociones y virtudes, y generalmente de las mociones del buen espíritu. La primera, porque si se tuercen, pueden parar en mal fin ; la segunda, porque el esconderías puede nacer de mai principio. Y empezando por aquí pueden nacer de soberbia, de dureza, de juicio y de presencion, quererse gobernat por su cabeza, sin dar lugar al parecer ajeno, y principalmente af parecer del que está en lugar de Cristo nuestro señor. De lo cual nace hacerse los hombres indóciles, duros é incorregibles, v tras esto se siguen todos los engaños é ilusiones de que cuenta algunos Casiano en la colación 2, c. 5. ¿ Has visto algun hombre, dice Salomon', que à su parecer es sabio, y se tiene por tal? pues mavor esperanza habrá del necio que no de ét; y la razon esta clara. Porque el que presume de sabio, por esa misma causa es necio incurable. Pero el necio que no presume, válese de la sabiduria de los demás para suplir su ignorancia y cubrir su necedad. É importa poco que las cosas en que un hombre se arrima á su parecer sean buenas, porque de este manjar se sustenta mejor el propio juicio y la soberbia que del contrario. Pues luego el no querer sujetar al parecer del padre espiritual las devociones, y no querer regular por el las inspiraciones, nace de soberbia, y naciendo de ella fa aumenta y hace crecer tanto con mayor peligro, cuanto va mas disimulado con capa de virtud. Porque, como dijo bien Casiano en la colacion del abad Daniel 1: Los vicios que llevan máscara de virtud, y se nos entran con imágen y apariencia de espíritu, son mas perniciosos y mas incurables, que no los que descubiertamenté nacen de la concupiscencia del deleite carnal. Porque estos, como enfermedades claras y manifiestas son reprendidos y curados, y finalmente se sanan; pero aquellos que se cubren con pretexto de virtud, duran mucho tiempo sin cura, y cuanto mas engañados andan los que los tienen, tanto su enfermedad es mas desauciada y peligrosa.

La segunda razon, porque conviene dar cuenta de las inspiraciones, devociones y virtudes, es para ser enderezados donde quiera que en

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prov. 26, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cass. coll. 4, c. 20.

algo torciesen, de donde se ve, que el camino que al principio parece derecho, como dice Salomon 1, se puede torcer y venir á parar en la muerte: y esto puede acaecer en dos maneras. La primera, cuando desde el principio, es la mocion de mal espíritu; pero entra disimulada, y noco á noco se va descubriendo. Porque, como dice el santo Padre 2: Propio es del ángel malo, que se forma sub angelo lucis, entrar con la ánima devota, y salir consigo; es á saber, traer pensamientos huenos y santos conforme á la tal ánima justa, y despues poco á poco procura de salirse trayendo al ánima á sus engaños cubiertos y perversas intenciones. Otras veces sucede que la inspiracion al principio es de Dios, y despues sin sentir se va torciendo, porque, como dice el mismo Santo 3: Es muy necesario en las visitaciones divinas: Cop mucha vigilancia y atencion mirar y discernir el propio tiempo de la tal actual consolacion del siguiente, en que la ánima queda caliente y favorecida con el favor y reliquias de la consolación pusuda. porque muchas veces en este segundo tiempo, por su propio discurso de habitudines y consecuencias, de los conceptos y juicios, ó por el buen espíritu, ó por el malo forma diversos propósitos y pareceres, que no son dados inmediatamente de Dios nuestro señor; y por tanto han menester ser mucho bien examinados antes que se les de entero crédito, aunque se pongan en efecto. La declaración de estas reglas se remite para su propio lugar. Pero bien se ve que lo que tuvo principio en inspiracion divina, despues de varios discursos y consecuencias puede venir á parar en sugestion diabólica; y que por el consiguiente la cosa es muy delicada y sujeta á engaños; pues ¿ quién será tan atrevido, que presuma en pasos tan peligrosos fiarse de sí mismo? ¿y no quiera mas dar cuenta de todo lo que pasa por su espíritu á varones experimentados y de discrecion para ser enderezado donde quiera que en algo torciese? Principalmente, que el demonio suele usar de una astucia, y es inducirle á uno á cosas verdaderamente huenas y acertadas, pero hechas por su propio pareger, y quando le ve bien fiado v arrimado á su juicio, le persuade cosas muy erradas y malas, sin que sea posible socorrerle con el parecer ajeno, del cual no hace va

Prov. 16, 25. Reg. 4. de las segundas de discr.

<sup>3</sup> Reg. 8.ª de las segundas de discr,

caso, por la mucha confianza que ha cobrado del suvo. Todo este argumento declaró gravemente san Basilio despues de haber dicho las propiedades que ha de tener el maestro espiritual, por estas palabras ': Si por merced particular de Dios hallares un varon tal para maestro de buenas obras, asienta firmemente contigo de no hacer cosa ninguna fuera de su voluntad. Porque cualquiera cosa que hicieres sin que él lo sepa, es hurto y sacrilegio, y no se puede esperar provecho, sino perdicion. Sea así, que tú lo tienes por bueno; pero si es bueno, ¿porque se ha de hacer á escondidas? examina con diligencia tu alma, y averigua lo que pasa dentro de ella, porque te hago saber que el demonio con falsa apariencia de bien, trata de saltearte y robarte; conviene á saber, porque alguna vez hayas hecho algo de provecho sin obediencia de tu padre espiritual, va haciendo camino para traerte á cosas malísimas y perniciosas. Todo esto es de san Basilio. De lo cual se sigue que, como dice el apóstol Santiago '; la sabiduría que viene de arriba es dócil y que se deja persuadir. Y Salomon dijo \*: El camino del necio es derecho en sus ojos y á su parecer, y el sabio oye y toma los consejos. Y esto basta por ahora cuanto al segundo punto, y de la claridad y obediencia que se ha de tener para con el Padre espiritual.

### CAPÍTULO XXV.

COMO SE HA DE DISPONER PARA CON DIOS EL QUE HACE LOS RJER-CICIOS ESPIRITUALES.

La disposicion que debe tener para con Dios el que hace los ejercicios, es de indiferencia y resignacion en sus manos, y deseo verdadero de cumplir su santa voluntad. Y de esto está lleno todo este libro, como de cosa importantísima y sin la cual no se puede dar

<sup>1</sup> Basil. ser. de abdic. rerum.

<sup>2</sup> Jacob. 3, 17.

3 Prov. 12, 5.



paso en este camino espiritual. Porque ¿de qué sirve oir la voz de Dios en la oracion, si el corazon está endurecido para cumplirla? y a qué provecho trae conocer la voluntad divina, si se afirma uno en hacer la suya propia? y el que está resuelto en lo que ha de hacer, ¿sobre qué consulta en el acatamiento de Dios? porque como dice el santo Padre': Hay algunos que primero quieren tener beneficios (y lo mismo es de otra cualquiera cosa) y despues servir á Dios en ellos. De manèra que estos no van derechos á Dios, mas quieren que Dios venga derecho à sus afecciones desordenadas. Y de aquí es que los tales, en su meditacion se ocupan en buscar razones espirituales para canonizar sus intentos y voluntades, que no siempre son espirituales y sucédeles al revés. Porque aquellas razones espirituales traidas por fuerza, y algunas otras obras buenas, que por ventura hacen, no son bastantes para santificar su propia voluntad; sino al contrario. su propia voluntad basta á quitar el valor y mérito á las demás buenas obras; porque no las hace por honra de Dios nuestro señor el que pretende por ellas santificar y hacer su gusto y su voluntad, y anteponerla á la divina. ¿ Porqué ayunamos, dicen estos por Isaías <sup>2</sup>, y no nos vuelves los ojos siquiera á mirarnos? humillamos nuestras almas (esto es nos afligimos con otras asperezas y penitencias) y parece que no ha llegado á tu noticia. Y responde el Señor: Porque en el dia de vuestro ayuno se halla vuestra voluntad. Como si dijera: Parece que ayunais para tener mas licencia de hacer vuestra voluntad, aunque sea contra la mia. Y concluve este capítulo diciendo 3: si te apartares de hacer tu voluntad en el dia de la fiesta que yo he santificado para mí, y el guardar mi fiesta (y lo mismo es de los demás mandamientos mios) lo tuvieres por tu regalo y por tus delicias, y glorificares á Dios no haciendo tu voluntad, ni ejecutando tus trazas y tus intentos; entonces sentirás las consolaciones espirituales, y te deleitarás en Dios, y vo te levantaré sobre lo mas 'alto de la tierra: esto es, como lo declara san Gregorio , vendrás á desestimar y tener en poco lo que se tiene por alteza en la tierra, y pondré debajo de tus piés lo que los amadores de este mundo tienen

11.

15

<sup>1 2.4</sup> Semana, n. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Isai. 58, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Isai. 58, 13.

<sup>4</sup> Greg., l, 31 mor., c, 34.

sebre sus cabezas. Tanto importa á los que van á tratar con Dios entrar desnudos de su propia voluntad, y ofrecidos á la divina.

Al que recibe los ejercicios, dice el santo Padre 1, mucho aprovecha entrar en ellos con grande ánimo y liberalidad con su Criador y Señor, ofreciéndale todo su querer y libertad, para que su divina Majestad, así de su persona como de todo lo que tiene, se sirva conforme á su santisima voluntad. Y por el consiguiente debe estar indiferente, cuanto es de su parte, á todas las cosas criadas en todo lo que es concedido á la libertad de nuestro libre albedrío; en tal manera que no quiera mas salud que enfermedad, riqueza que pobreza, etc., como se presupone en el fundamento<sup>2</sup>. Y cuando se sintiese inclinado á una cosa desordenadamente (esto es, que no se inclina á ella por razon y motivos del divino servicio) es muy conveniente que ponga todas sus fuerzas para venir á lo contrario: para lo cual ayudará pedir á Nuestro Senor le llame y elija para lo contrario, como se dice en la anotacion diez y seis 2 y muchas veces en la segunda semana. Esta disposicion es la que abre la puerta á la luz y á las gracias é influencias del ciclo; y por eso al principio de cada oracion se debe uno preparar pidiendo gracia á Dios nuestro señor, para que todas sus intenciones, acciones y operaciones sean puramente ordenadas en servicio y alabanza de su divina Majestad'; finalmente, tantas veces, y en tantos lugares, y por tantos caminos hace fuerza el bienaventurado Santo en este punto de la indiferencia, que se da bien á entender el sentimiento que tuvo de lo que importaba, y de la mucha dificultad que hay en alcanzarla, y que es la llave de nuestro aprovechamiento. Y por el contrario, la causa de nuestro desmedro es estar tan inclinados á nosotros mismos, y tan cortos para con Dios, que en llegándonos á pedir lo que es contra nuestro gusto, volvemos el rostro triste, como lo hizo aquel mancebo del Evangelio, que aconsejándole el Senor que vendiese lo que tenia y lo diese á los pobres, se fué triste, porque era rico y tenia muchas posesiones. Lo cual experimentamos cada dia en los que hacen los ejercicios sin esta disposicion, que como la verdad les hace fuerza y resiste la aficion y la inclinacion, se traba

Anot. 5.

<sup>2 1.</sup>ª Semana, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Anot. 16; 2. Semana, n. 74.

<sup>4 1.8</sup> Semana, n. 42.

una guerra con que se llenan de melancolías y de congojas; como el que toma una purga estando los humores crudos, que no sirve sino de tener bascas y remover, sin poder purgar los malos humores.

Por esta causa el santo Padre estuvo siempre en este parecer; que no convenia darse los ejercicios enteramente á los que no tuviesen esta resignacion, ó se esperase de ellos que la alcanzarian en los mismos ejercicios; y así en el directorio que se halló escrito de su mano, dice así: Los que en la primera semana no mostrasen fervor y deseo de ir adelante, para determinar del estado de su vida mejor será dilatar los de la segunda semana, á lo menos por un mes ó dos, y mas abajo dice: Primeramente se debe insistir, en que entre en las elecciones el que las ha de hacer con entera resignacion de su voluntad: y si es posible que lleque al tercer grado de humildad, en que de su parte esté mas inclinado, si fuese igual servicio de Dios á lo que es mas conforme á los consejos y ejemplos de Cristo nuestro señor. Quien no está en la indiferencia del segundo grado, no está para ponerse en elecciones, y es mejor entretenerle en otros ejercicios hasta que venya á ella. De estos grados de humildad, de que aquí hace mencion el santo Padre. se trata en la segunda semana: y en el directorio del padre doctor Victoria, dictado del mismo santo Padre, entre otras condiciones del que ha de hacer los ejercicios pone esta: Que no esté tan aficionado á alguna cosa que sea dificil traerlo á que se ponga en igual balanza delante de Dios: mas antes que esté angustiado en alguna manera, con el deseo de saber qué haya de hacer de su persona y ambiguo: los que no tienen estas dis. posiciones, ni se espera que con facilidad se podrán traer á equilibrio en sus cosas, no se les han de dar los ejercicios, especial cuando hubiere otros, etc. Esto es de nuestro santo Padre, en el lugar citado, con lo cual se ha dicho lo que parece que basta de las calidades y disposiciones que han de tener los que hacen los ejercicios.

### CAPÍTULO XXVI.

QUE LOS EJERCICIOS SE DEBEN HACER POR ESPACIO DE TREINTA DIAS, POCO MAS Ó MENOS.

Resta que digamos cuantos dias serán menester para hacer los ejercicios, y hablamos especialmente de los que los hacen la primera vez para vencer á sí mismos (como está en el título de los ejercicios) y ordenar su vida, sin determinarse por afeccion alguna que desordenada sea. Y acerca de este punto, hallo dos cosas por ciertas. La primera, que para hacer los ejercicios enteramente, son menester treinta dias poco mas ó menos. La segunda, que los deben hacer enteramente todos los que no tuvieren algun impedimento particular de los que están dichos en los capítulos pasados. Estas dos cosas están fundadas en todo el discurso de este libro, y declaradas en algunas notas y adiciones de él; y nuestros primeros padres asì lo usaron y platicaron; y á ello nos obligan las reglas y ordenaciones de nuestra Religion, y nos convida nuestro propio provecho, y casi nos necesita el oficio que en esta parte debemos hacer con nuestros prójimos.

El libro de los *Ejercicios*, quien le leyere con atencion verá que está todo fundado en este pensamiento; y que el dar los ejercicios por menos de un mes siempre se reduce á alguna falta del que los hace, conviene á saber, ó á falta de capacidad, por ser rudo, ó á falta de complexion ó de salud, por ser flaco, ó á falta de edad, por ser niño, ó á falta de tiempo, por ser ocupado, ó á falta de voluntad, por ser tibio, como se ve por lo dicho en los capítulos pasados, y se saca claramente de las anotaciones diez y ocho y diez y nueve, y así en la veinte consiguientemente dice nuestro santo Padre 1: Al que es mas desembarazado, y que en todo lo posible desea aprovechar, dénsele todos los ejercicios espirituales, por el mismo órden que proceden, etc. Y como se dice en la anotacion cuarta 2: Para los ejercicios siguientes (esto es, por el 1 Anot. 20.

mismo orden que proceden) se toman cuatro semanas, por corresponder á cuatro partes en que se dividen los ejercicios, etc. Y concluve esta anotacion diciendo: Pero poco mas ó menos se acabarán en treinta dias; ultra de esto en la segunda semana en la nota. tercera, despues de la quinta contemplacion se dice así1: La tercera es de advertir, que si la persona que hace los ejercicios es viejo ó debil, ó aunque fuerte si de la primera semana ha quedado en alguna manera débil, es mejor que en esta segunda semana, á lo menos algunas veces no se levante á media noche, etc. Donde se ve claramente, que esta segunda semana se debe continuar con la primera, pues por haber quedado el ejercitante debilitado de la primera semana, se le concede esta remision de no levantarse á la media noche en la segunda, y lo mismo se advierte en la tercera semana \*; y en la cuarta semana dice 3: La segunda nota comunmente en esta cuarta semana, es mas conveniente que en las otras tres pasadas, hacer cuatro ejercicios y no cinco, etc. Y la razon de esto es así, porque el ejercitante va de ordinario mas cansado en esta última jornada, como porque la materia y el intento de la meditacion dan mas lugar para usar de alguna remision y alivio del cuerpo, como se dirá en su lugar. Pero lo que hace á nuestro propósito, ¿ qué necesidad habia de poner tanto cuidado en mirar la debilidad que el ejercitante tiene para tasarle las horas de oracion en las tres semanas postreras, sino porque se supone que se han de hacer continuadamente despues de la primera? porque si tratara de la flaqueza ó debilidad natural, y no de la que ha resultado de los mismos ejercicios, tambien pusiera esta moderacion en la primera semana, en la cual no se halla ni una sola palabra de este punto. Y si las otras tres semanas no se habian de hacer inmediatamente despues de la primera, ¿ qué necesidad habia para descansar de la primera, añadir en el sueño ó quitar de las horas de oracion en las siguientes? no parece que en esto puede haber duda.

Y para que en ningun tiempo la hubiese, de lo que el santo Padre sentia, nos lo dejó declarado en el capítulo cuarto del exámen, donde tratando de las experiencias que en el tiempo de la proba-

<sup>1 2.</sup>ª Semana, n. 42.

<sup>2 3.</sup>ª Semana, n. 17.

<sup>3 4.4</sup> Semana, n. 9.

cion han de hacer los novicios, dice así 1: La primera es haciendo ejercicios espirituales por un mes, poco mas ó menos, etc. Y luego dice en particular los ejercicios que han de hacer este mes, que son los que están repartidos por todas cuatro semanas. Esta misma voluntad de nuestro santo Padre, se puso despues encarecidamente en las reglas; porque en la veinte y ocho del maestro de novicios dice así : Primeramente se den á todos exactamente los ejercicios espirituales, al tiempo señalado por el mismo órden que proceden, segun la capacidad y disposicion de cada uno, conforme à las reglas del libro de los ejercicios, dejando empero los que tocan á las elecciones, etc. Y hacerse los ejercicios por el mismo órden que proceden, tanto es como hacerse todas cuatro semanas por el órden que están en el libro. Y en este mismo sentido usó de este modo de hablar el santo Padre en la anotacion veinte cuando dijo: Que el que es mas desembarazado, y en todo lo posible desea aprovechar, se le dén todos los ejercicios por el mismo órden que proceden.

Este mismo intento del mes entero de ejercicios se declara en la regla veinte y cuatro del maestro de novicios, que dice así: Si la salud, ó alguna otra razon del tiempo ó de la persona, persuadiere que estos ejercicios mentales no se deben continuar por tanto tiempo; podrá vacar y recrearse aparte, por cuatro o cinco dias antes de empezar los ejercicios, ó si pareciese mejor al maestro de novicios, despues de hecha la confesion general y acabados los ejercicios de la primera semana. Pero cuando al maestro de novicios le pareciese que por respecto de la salud, ó por alguna otra causa, conviens que esta recreacion ó relajacion sea mas larga, podrá despues de haber comulgado, ser tambien admitido á la vivienda comun de los demás, y acabar sus ejercicios cuando se hallare con mas fuerzas. En las cuales palabras se pueden ponderar dos cosas. La primera, que manifiéstamente esta regla pretende y desea que el mes de ejercicios se haga todo junto luego al principio. La segunda, que cuando esto no pueda ser, se haga todo lo posible, y para esto propone tres medios, que se han de ir probando por su órden. Primero, si las ocupaciones de la primera probacion, (que tambien son mentales) no se pudieren continuar con los ejercicios espi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ex., c. 4, § 10.

<sup>2</sup> Reg. 28 mag. novit.

rituales, dense cuatro ó cinco dias para descansar y recrearse aparte, y no con los demás, como quien toma aliento para esta carrera. Segundo, si le pareciere mejor al maestro de novicios, dénsele estos cuatro o cinco dias de descanso y recreacion, despues de los ejercicios de la primera semana, y luego prosiga con las demás. Tercero, cuando fuese necesario que esta interrupcion fuese mas larga despues de la primera semana, habiéndose confesado generalmente y recibido el santísimo Sacramento, podrá ser admitido á vivir con los demás, v cuando se halle con mas fuerzas acabe sus ejercicios. De lo cual se ve con cuanta dificultad, y cuan despacio, y despues de haber tentado todos los otros medios, se concede esta dispensacion, para no hacer luego al principio todas las cuatro semanas de los ejercicios, si se puede llamar dispensacion, pues no es sino una dilacion para que en cesando los impedimentos se hagan finalmente. Y ser este el sentido propio de estas reglas, se saca claramente de la instruccion pro noritiis, que se hizo por órden de la sexta Congregacion, donde dice así': Ast como los ejercicios espirituales se han de hacer exactamente al principio, conforme à la regla veinte y ocho y treintu y siete del maestro de novicios, así al otro año de ninguna manera se han de repartir enteros, sino alguna parte de ellos, conforme á la regla treinta y nueve, cuando se juzgare que así conviene en el Señor. Luego bien se ve que lo mismo es en las reglas hacerlos exactamente, que hacerlos enteramente todas las cuatro semanas; y así lo da á entender la nota que está á la margen, que dice : Los ejercicios enteros se han de hacer por una vez.

Y es mucho de advertir, que dos cosas dejamos dichas arriba. La primera, que al principio se han de hacer todas las cuatro semanas de los ejercicios, y que esta es la primera y principal experiencia de nuestros novicios. La segunda, que se han de hacer estas cuatro semanas juntas por espacio de treinta dias, de las cuales la primera se manda con tanto rigor, que parece que ni aun al *Provincial* le queda mano para dispensar en ella. En la segunda, aunque se le da facultad al maestro de novicios para dispensar en ella, pero se le encarga que esta dispensacion no sea ordinaria ni muy frecuente, y cuando por justas causas la hicieren, que no dilaten la fastr. 17, n. 2.

mucho tiempo el acabar de hacer todos los ejercicios, sino que se hagan lo mas presto que se pudiere. Lo primero se saca de la regla treinta y siete del maestro de novicios, que dice así 1: Aunque es así verdad, que los ejercicios espirituales se han de dar á todos exactamente en el principio, pero cuanto á las demás experiencias, si le pareciere que alguna de ellas se puede mudar por otra, ó moderarse notablemente, no lo hagu sin avisar primero al provincial, etc. Donde se ve, que la regla hace diferencia entre los ejercicios espirituales y las demás experiencias, y de las demás dice, que para trocarlas por otras, ó moderarlas notablemente, no se haga sin licencia del provincial; luego los ejercicios, ni el provincial puede conmutarlos por otra cosa, ni moderarlos notablemente, sino que se supone que se han de hacer al principio. Lo segundo, se dice en la instruccion sexta pro Novitiis, n. 3, por estas palabras : Encomienden tambien los provinciales á los maestros de novicios que se hagan los ejercicios espirituales por los que de nuevo entran en la Compañía, conforme á sus reglas veinte y tres, veinte y cuatro y veinte y ocho, y entiendan que aquella moderacion que alguna vez concede la regla, ni ha de ser ordinaria, ni se ha de usar de ella á menudo: pero si alguna vez dilataren por justas razones esta experiencia, no la dilaten por mucho tiempo, porque estos ejercicios tienen el primero y principal lugar entre las demás experiencias, etc. Y aunque es verdad que cuanto es mas frecuente el recibir niños de poca edad tanto es fuerza que sea mas frecuente esta moderacion, y que nos contentemos con que al principio hagan los ejercicios de la primera semana, hasta despues de algunos meses, que hacen los de la segunda, pero bien es que se entienda que esta es dispensacion, y que la ley es hacer al principio todas cuatro semanas juntas.

Esto se ha dicho de los novicios que entran en la Compañía: lo mismo está declarado y ordenado de los que acabados sus estudios vuelven al noviciado á hacer la tercera probacion, á la cual han de dar principio con un mes de ejercicios: lo cual es aun mas necesario en estos que en los que empiezan, por dos razones. La primera, se toma del fin de esta tercera probacion. La segunda, de la disposicion de los que van á ella. El fin declaró nuestro santo Padre en

<sup>1</sup> Reg. 37 mag. nov.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Instr. 6, n. 3.

la tercera parte de las Constituciones, por estas palabras 1: Ayudará á los que han sido enviados al estudio, en el tiempo de la última probacion, acabada la diligencia y cuidado de instruir el entendimiento, insistir en la escuela del afecto, ejercitándose en cosas espirituales y corporales, que mas humildad y abnegacion de todo amor sensual, y voluntad y juicio propio, y mayor conocimiento y amor de Dios nuestro señor puedan causarle; para que habiendose aprovechado en si mismos, mejor puedan aprovechar á otros, á gloria de Dios nuestro Señor. En las cuales palabras se debe notar, que toda la diferencia, ó la mayor que hay entre el estudio y la oracion, es que el estudio se queda en el entendimiento para conocimiento de la verdad, y la oracion ha de pasar al afecto para reformacion de la vida. Pues ¿qué quiere decir el Santo, que despues de haber instruido el entendimiento deben insistir en la escuela del afecto, sino que despues de los años del estudio, este de la tercera probacion se ha de ocupar principalmente en la meditacion y oracion? Y viniendo á lo particular, no haciendo mencion de la via purgativa (porque supone que por lo menos en ella estarán bien ejercitados) la hace del fin de la iluminacion y unitiva, porque la humildad y la abnegacion de todo amor sensual y voluntad y juicio propio es casi todo lo que se trata en la segunda semana, que responde á la iluminativa , y lo que se propone luego à la entrada de ella en la contemplacion del reino de Cristo. Y el fin y los ejercicios de la unitiva, ¿qué otros son sino el mayor conocimiento y amor de Dios nuestro señor? Y así decir el Santo que se ejerciten en cosas espirituales que les ayuden á la humildad y abnegacion, etc. y al mayor conocimiento y amor de Dios nuestro señor tanto fué como exhortarlos á hacer los ejercicios de la segunda, tercera y cuarta semana. Y lo que dice, que se ejerciten tambien en cosas corporales que ayuden al mismo fin, dícelo por los oficios humildes y las demás experiencias de los novicios que todas ayudan al mismo intento. Y así en el capítulo cuarto del exámen, habiendo tratado de las seis experiencias que han de hacer los novicios en el tiempo de su probacion, añade : Y en los escolares, acabados los estudios, ultra del tiempo de la probacion para ser 3 Exa., c. 4, § 16. 2 2.ª Semana, n. 10. 1 Part. 3, c. 2, § 2.

estudiante aprobado, otro año antes que haga profesion, etc.; pasando por varias probaciones, y especialmente por las dichas, si primero no las hizo, y aun que las haya hecho, por algunas de ellas, á mayor gloria divina. Pues si en el año de la tercera probacion han de ser ejercitados y probados en las mismas seis experiencias que los novicios mucho mas en la del mes de los ejercicios, que es la primera y principal de todas ellas. Y por ventura por esta dijo, que aunque las hubiese hecho todas en su noviciado: Por algunas de ellas á mayor gloria divina: y esta es la primera razon para hacer este mes de ejercicios en la tercera probacion, que se toma del fin que en ella se pretende.

La segunda se toma por parte de la disposicion de los que la hacen, porque generalmente hablando, acabados sus estudios, tienen todas las calidades que arriba dijimos ser necesarias para hacer todos los ejercicios enteramente; conviene á saber, edad, ingenio, letras, capacidad y deseos verdaderos de alcanzar la perfeccion, y así en esta ocasion mas que en otra alguna será de mucho provecho hacer por treinta dias todas cuatro semanas de ejercicios. Por estas razones está determinado esto expresamente en el capitulo tercero de las Ordenaciones pro instructore, num. 2, que dice así 1: Lo que toca al modo de la probacion, serán ejercitados totalmente con las mismas probaciones, así espirituales como corporales, que los demás novicios; esto es, con las seis experiencias que usa la Compañía, y con otras semejantes que ayuden á su perfecta abnegacion, dando principio á ellas por un mes entero de ejercicios espirituales. No se pudo decir mas claro, y despues §. 3, pro iis, qui tertium annum agunt probationis, n. 5: Serán ejercitados, dice, en las seis experiencias de la Compañía, y en otras semejuntes, conforme á la costumbre del noviciado, empezando por un mes entero de ejercicios espirituales.

Esto se ha dicho para que se entienda que los ejercicios espirituales se deben hacer por un mes entero, y que esta fué la mente y la práctica de nuestro santo Padre, y así lo ha entendido siempre la Compañía, sino es cuando al que los hace le falta alguna de las calidades o disposiciones arriba dichas. Por lo cual, así como no se le han de dar todos los ejercicios, sino parte de ellos, así le basta menos tiempo para hacerlos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ordi., c. 3.

# CAPÍTULO XXVII.

DE LAS AYUDAS QUE HAY PARA PERSEVERAR EN LOS EJERCICIOS

POR UN MES.

Todas las cargas, por pesadas que sean, teniendo ayuda se pueden llevar; y todas las dificultades, por grandes que sean, poniendo medios se facilitan y se vencen. Veamos ahora qué ayudas hay, y qué medios para vencer esta dificultad y llevar esta carga de hacer ejercicios por treinta dias. Lo primero que avuda, es la mucha variedad de cosas que hay en qué ocuparse y ejercitarse por todos estos dias. Porque si la ocupacion de hoy es como la de ayer, y la de mañana ha de ser la misma que la de hoy, ¿ quién no se cansará de tanto encerramiento, de tanto silencio, de tanto ejercicio mental, que lodo es de una misma manera? Pero no es así en los ejercicios de nuestro santo Padre, sino que todas cuatro semanas tienen diferentes ocupaciones, y todos los dias de cada semana, y todas las horas de oracion de cada dia. Y la diversidad de las ocupaciones nacen de los diferentes intentos, de las diferentes materias de meditacion, y de los diferentes modos de orar, y de otros diferentes ejercicios que se reparten por las semanas á sus tiempos y en sus lugares. Porque primeramente las cuatro semanas tienen tan diferentes intentos, cuanto lo son los de las tres vias, purgativa, iluminativa y unitiva, á quien corresponden, como arriba queda declarado. Y como es diferente el intento, así lo es la materia de la meditacion, como se dice en la anotacion cuarta y se ve en el discurso de todo el libro. Y así como en cada una de estas tres jornadas señalamos diferentes pasos, que son diferentes dictámenes y propósitos que debemos procurar asentar é imprimir en nuestro corazon; así para todos los dias de cada semana hay casi diferentes intentos en que poner la mira, y diferentes grados de aprovechamiento en que ir adelantando al que se ejercita, y consiguientemente diferentes puntos para materia de la meditacion.

Vengamos á las horas de oracion de cada dia, las cuales, conforme á la distribucion que el santo Padre pone en su libro, han de ser cinco, con tanta variedad, que cada una tiene en que diferenciarse de la otra. Porque en la oracion de la media noche, y en la de la mañana, han de ser diferentes las meditaciones; las dos horas segundas que son antes y despues de comer, han de ser repeticiones. Las cuales (como verémos mas á la larga en su propio lugar) se diferencian de las meditaciones, cuanto á la materia y cuanto al modo de orar. Cuanto á la materia, porque aunque es repeticion de las primeras meditaciones, pero no es meditando por el mismo órden sobre todos los puntos, sino entresacando aquellos en que tuvimos mas luz, y escogiendo lo mas apurado de nuestro sentimiento para imprimirlo mas en el corazon. Cuanto al modo de orar porque tiene menos de discurso y mas de efecto, y así se multiplican aquí tres coloquios. Y conforme á esta traza, la primera hora es repeticion de las dos meditaciones de la media noche y de la mañana, y la segunda hora despues de comer, es para repetir sobre la primera repeticion. La última hora antes de cenar, aunque es sobre la misma materia, es el modo de orar del todo diferente; conviene á saber, la aplicacion de sentidos. que tiene poco ó nada de discurso, y sobre una vista sencilla funda varios afectos que corresponden á las operaciones de los sentidos.

A esto se añaden otros varios ejercicios, que se van platicando y ejercitando á sus tiempos, como son los dos exámenes, general y particular, la confesion y la comunion, las elecciones, con tanta variedad de notas, avisos y adiciones. De manera, que no solamente no hay semana, ni dia; pero apenas hay hora, en que no podamos esperar alguna nueva iustruccion, ó alguna inteligencia ó sentimiento de nuevo. Pues así como en un camino, cuando la tierra es yerma y despoblada, presto se cansa y fatiga el caminante; pero cuando hay variedad de ciudades, de rios, de arboledas, por largo que sea el camino, no se siente tanto, porque la novedad de las cosas parece que renueva las fuerzas, y la variedad deleita y entretiene; así tambien con la novedad de los ejercicios cada dia le parece al ejercitante que es el primero, y los nuevos afectos que pretende, y efectos nuevos que experimenta, le traen entretenido, y la ganancia y provecho de su alma,

le trae animado para no desmayar hasta llegar al fin de la jornada.

La segunda cosa que ayuda para esto mismo, es el cuidado de medir la carga con las fuerzas, y las fuerzas con la jornada. Esto ha de estar muy á cargo del que da los ejercicios, para que ninguno tome mas tarea de la que descansadamente puede hacer. Lo contrario, no solamente seria contra la salud del cuerpo, sino contra el aprovechamiento del espíritu. Porque ninguna cosa parece que nuestro santo Padre estimó en tanto, como perseverar hasta el fin en este mes de ejercicios; y en razon de esto dispensa de buena gana en las demás, por provechosas que sean; y muy necesarias que parezcan. La penitencia, como pudiere; el encerramiento, como lo llevare su salud; el número de las horas de oracion, segun sus fuerzas, y segun su edad y disposicion; el estar de rodillas, ó sentado, ó en pié, como mejor se hallare, solamente que dure en sus ejercicios. Porque si todas las demás cosas se enderezan á que haga mejor y con mas provecho los ejercicios, ¿ qué discrecion será tomarlas en tal medida que del todo los estorben é interrumpan? Débense pues moderar estas cosas, de manera que queden las fuerzas bastantes para hacer ejercicios. Porque al contrario tambien, si es menester moderarlas tanto que no se hagan del todo, ni cuanto basta para sacar el fruto que se desea de ellos, mejor es no entrar en ellos, pues absolutamente falta la salud v las fuerzas para hacerlos. Pero habiendo la salud que baste, todas las demás cosas se deben moderar para poder perseverar en ellos. De manera, que hacer ejercicios, es vacar por treinta dias de estudios, de negocios, de salidas y vagueaciones, y recogidos los sentidos y quieto el espíritu, atender à sí mismo, y fundarse en aquellos propósitos que arriba declaramos, con los medios que mejor le estuviere y con mas descanso pudiere hacer; leyendo ó meditando, en pié ó de rodillas, sentado ó paseándose, con mas penitencia ó con menos, y si fuere menester con alguna comodidad y regalo. Veamos, pues, ahora de donde nace esta dificultad, de no durar por treinta dias en estos ejercicios. ¿Por ventura de las ocupaciones nuevas que tomamos, ó de las antiguas y acostumbradas que dejamos? No se puede dudar, sino que lo uno y lo otro tiene su dificultad, pero mucho se puede presumir que lo que en primer lugar

hace mas pesado este negocio, no es la carga que tomamos, pues es tan medida, sino las ocupaciones de gusto que dejamos. Y aunque es verdad, que no es fácil interrumpir por muchos dias las ocupaciones á que nos lleva la costumbre y el gusto y la inclinacion, pero esta misma dificultad muestra la necesidad que hay de hacerlo, para resfriar aquel calor y bullicio del ánimo que nace del contínuo movimiento y agitacion del espíritu, que acostumbrado á andar derramado fuera de sí en las cosas exteriores, siente congoja y estrechura cuando le obligan á entrar dentro de sí á ver y escudriñar las cosas secretas é interiores; y como quien entra en una casa oscura, que no ve ni sabe sus entradas y salidas, así desea salirse presto afuera á dilatarse por los sentidos en la luz de este siglo, y en los negocios y con las personas que le son familiares. Y así los que se dejan vencer de esta dificultad tienen mala escusa, porque para lo que aquí pedimos no es menester tanto de salud cuanto de buena resolucion de la voluntad; y tomando despues los ejercicios mentales con la medida que pide la discrecion, no será dificultoso durar en ellos hasta alcanzar la luz interior, que nos detenga con gusto y con provecho en ellos, y en lo uno y en lo otro está tan declarada la voluntad de nuestro santo Padre, que no da lugar á dudas ni á interpretaciones. Porque de ninguna manera quiere que se dén todos los ejercicios, sino á los que los desearen y tuvieren grande resolucion de hacerlos; y despues de haberlos empezado, no quiere que por cualquier cansancio ó indisposicion se interrumpan, sino que moderándose el rigor se lleven adelante los ejercicios.

# CAPÍTULO XXVIII.

DE OTRAS COSAS QUE AYUDAN PARA PODER PERSEVERAR
EN LOS EJERCICIOS POR UN MES.

Demás de lo dicho en el capitulo pasado, ayuda, y no poco, para el mismo intento, la resolucion con que uno ha de entrar en estos ejercicios de perseverar en ellos por un mes; porque, como bien dice Contemptus mundi, segun es nuestro propósito, así es nuestro aprovechar. El que tira la barra, segun que quiere hacer el tiro, así pone el aliento y toma la corrida y esfuerza el brazo: y puede ser que no haga sino un tiro de ocho pasos el que si se determinara lo hiciera de treinta. El que sale de su casa para caminar una jornada, con dificultad le harán caminar dos; porque ni va determinado ni apercibido, pero el que sale para caminar hasta las Indias, no se le hace de nuevo que el camino sea largo y dure por muchos dias, ni se deja vencer de las dificultades que va lleva tragadas. Los trabajos prevenidos son menores, y los golpes que se esperan hieren menos. El espíritu es el primero que pelea, y el primero que vence ó es vencido: él es el que toma á peso todas las cargas, y juzga si se podrán llevar ó no; y antes que el cuerpo dé el primer paso, ya el espíritu ha ido y venido y andado muchas veces todo el camino; y cuando él se resuelve á emprender una cosa, lo mas está hecho para salir : con ella: y para animarle á tomar esta resolucion de los treinta dias de ejercicios, mucho ayudan las exhortaciones en buena coyuntura, y los ejemplos de los que los han hecho, como arriba dijimos.

No menos ayuda para esto mismo, el uso y ejemplo de otros. Porque ninguno rehusa lo que se usa; y cualquier seglar se recogerá con menor dificultad por un mes, si sabe que otros seglares de su calidad lo han hecho; y mucho mejor cualquiera de los que entran en Religion, si sabe que es ley por la cual pasan todos los religiosos. Bien puedo ser que los ejercicios de un mes por dificultosos se hayan he-

cho desusados, pero tambien me persuado que por desusados se han hecho dificultosos. Porque así como las sendas desusadas se vienen á cegar, y poco á poco de dificultosas se vienen á hacer imposibles; así por el contrario, si se frecuenta el caminar por los montes y sierras, los que mirados de lejos parecen inaccesibles, llegándose cerca ellos mismos dan esperanza de poder vencerlos mostrando las huellas de los que han ido delante, con que van convidando á subir hasta lo mas alto de la cumbre. Todas las cosas por arduas que sean, poniendo la mano en ellas se hacen tratables, y con el ejemplo de otros, fáciles y llevaderas. Largo seria querer probar esto con ejemplos, pero bastará tocar uno solo que valga por todos. Pongamos los ojos en todas las religiones que florecen en la Iglesia. ¿Quién crevera que hombres flacos y que salen del regalo y libertad del mun. do, pudieran guardar tanto silencio, tanto encerramiento, tanto rigor en la comida, tanta aspereza en el vestido, tan larga asistencia en el coro, tanta sujecion á los mayores, tanta paz con los iguales, tanta humildad con los menores, y otras cosas semejantes que vemos que guardan, no un particular solo, sino comunidades enteras? Y ¿qué es la causa porque así tan fácilmente lo guardan los particulares, sino porque lo guardan las comunidades? porque esto nos enseña la experiencia, que todo lo que usa la comunidad, por dificultoso que sea, se hace fácil de cumplir á los particulares, aun á los mismos novicios, desde el primer dia que entran á vivir en ella. Y para subir de alli y pasar aquella rava, aun en cosas muy pequeñas se hace dificultoso y casi imposible á los mas antiguos y ejercitados. Tanta es la fuerza que tiene la comunidad para llevarse tras sí à los particulares: y en esto se funda tambien la obligacion que tienen los particulares para sustentar en su vigor los buenos usos y loables costumbres de su comunidad. Porque si nos dejamos vencer de dificultades particulares, á pocos años no nos conocerémos, y el camino que nos enseñaron los fundadores y al principio parecia llano por los muchos que caminaban por él, despues á la tibieza de los sucesores parece inaccesible.

Finalmente, de este mismo principio se saca otra cosa que mucho ayuda para poder durar en estos ejercicios, y es que cuando este negocio se toma por mas dias, tanto se hace con mas sosiego y descanso. El mucho tiempo que cansa, ese mismo descansa, y del veneno se ha de hacer la triaca para sanarle. En pocos dias todo se hace de prisa y nada de asiento, y el estar en pié v de prisa causa cansancio: en ocho dias solos ¿ qué se puede hacer, donde los cuatro son menester para entrar y los cuatro para salir, y apenas queda ninguno para estar en ejercicios? Quiero decir, que para templarse y quietarse son menester los cuatro dias primeros, y los otros cuatro empieza ya uno á disponer lo que ha de hacer en saliendo. Demás de esto, es cosa cierta que al principio de la jornada se camina siempre con mas aliento, hasta que despues se asienta el paso, de manera que pueda durar. Mas cansa correr ocho dias, que caminar à buen paso un mes. La experiencia nos enseña que la fuerza y el conato y la aprension, suele cansar al primer dia de los ejercicios á los que en el postrero salen mucho mas descansados, despues de haber gastado aquellos humos que causaba la novedad: luego no es tanto el tiempo el que cansa, cuanto el cuidado y la fuerza que de ordinario con el mismo tiempo se remite y modera. Todas las cosas, por violentas que parezcan al principio, con el tiempo y con el uso se hacen como naturales, y las que son naturales, sin trabajo v sin cansancio se ejercitan. La naturaleza, aunque nos fué madrastra en dejarnos sújetos á tantas miserias y penalidades, en esto, dijo Séneca, nos hizo oficio de madre, que con el tiempo se van haciendo menores, y pierden la fuerza que tenian al principio. Lo que para el preso al principio es cárcel, con el tiempo se viene á hacer casa de aposento; v lo que fué para el cautivo mazmorra, viene á ser morada y habitacion, y la mala ventura, como dice el proverbio, no es mala si dura. La necesidad ha venido á vencer muchas dificultades que parecian invencibles, y aquella necesidad es mas dichosa que nace de nuestra voluntad, y se encamina á nuestro provecho. Así que el encerramiento de los ejercicios, aunque al principio parece penoso, siendo como es voluntario y provechoso, se viene á hacer despues no solamente fácil y llevadero, sino tambien agradable y amoroso. Y los que no duran mas que ocho dias suelen tomar lo penoso, y cuando habian de gozar del fruto, entonces desisten y lo dejan. Grande argumento tenemos para esto en los que de nuevo entran en

la Religion. ¿Qué mayor mudanza que la que hacen los novicios cuando salen del mundo? Dejan sus padres, dejan sus amigos, dejan su libertad, dejan sus ocupaciones conocidas, y finalmente dejan sus costumbres. Si esto se tomara por solo un mes, ¿ qué cosa pudiera imaginarse mas pesada y molesta? Y sin duda lo fuera, estar un mes como flechados y reprimidos, para volver á sus antiguos entretenimientos y á su primera libertad. La esperanza de salir hiciera los dias largos, y las ocupaciones que se han de dejar presto, son mas pesadas, porque no hay tiempo para cobrar amistad con ellas ; y porque no han de durar nos damos prisa porque duren menos; y porque no hemos de durar en ellas deseamos mas presto sacudirlas y arrojarlas de nosotros. Y por el contrario, el saber el novicio, que ha tomado vida para toda la vida, hace que la tome de asiento, y que la cobre amor, y cuanto mas tiempo pasa, tanto se halla con mas descanso y con mas provecho. Y lo que es en este ejemplo de los novicios en la Religion, es de la misma manera en todos los que de nuevo entran en algun oficio ó cuidado; y lo mismo es tambien de los que entran en los ejercicios, que los primeros dias como vino nuevo, se les suben todos á la cabeza, y aquella aprehension y reflexion de que los hacen, no se los deja hacer, y entonces empiezan á hacerlos, cuando ya no echan de ver que los hacen; y para esto es menester tiempo y espacio. Porque si el dia que uno entra, alcanza ya el dia en que ha de salir, todo se le va en contar los dias que han pasado y los que le faltan, y en sustentar con molestia y congoja aquella máscara de ejercitante, que para pocos dias se ha puesto, y presto se la piensa quitar. Lo cual no seria así, si hubiese de estar un mes; porque lo tomaria de espacio y de asiento, y no solamente resultaria de aquí mayor provecho, como probarémos en el capítulo siguiente, pero aun mayor alivio y descanso que es lo que ahora pretendemos.

# CAPÍTULO XXIX.

DE LOS PROVECHOS QUE SE SIGUEN DE HACER LOS EJERCICIOS POR TREINTA DIAS.

Todos los medios que hemos dicho para facilitar los ejercicios por treinta dias, suponen grande necesidad ó evidente utilidad en ellos. Porque así como se dan muchos remedios para tomar con mas facilidad unas píldoras ó una purga, pero suponiendo que es fuerza tomarla para tener salud; porque de otra manera, ¿ qué remedio hay que haga una purga por sí misma apetecible y sabrosa? así tambien no hay duda, sino que la variedad de los ejercicios, la moderacion de los trabajos, la resolucion de los que acometen esta empresa, el ejemplo de otros, y el mismo tiempo que templa el rigor y hace mas lijera la carga de los primeros dias, todas estas son grandes ayudas para poder perseverar en el recogimiento de un mes; pero no tales que hagan el negocio por sí mismo sabroso, sino mas fácil, supuesto que ó la necesidad hace fuerza, ó esfuerza la esperanza de grandes y evidentes provechos, y cuales sean estos empezarémos á declarar en este capítulo.

Suponiendo primero por cierto, como lo es, que cuando decimos ser de tanto provecho hacer ejercicios por treinta dias, no consiste esto tan solamente en alargar el recogimiento por mas ó menos tiempo, sino mucho mas en ejercitarse por todas cuatro semanas, y por todos los modos de orar y de examinar la conciencia que hay en ellas; procurando conseguir con efecto el fruto que por este medio se pretende, y de que hablamos largamente en los tres libros primeros de este tratado. Este es el principal intento y como el alma de los ejercicios, y por aquí se ha de regular el tiempo que se ha de gastar en ellos. De manera, que en el sentido que aquí hablamos, no hace las cuatro semanas de los ejercicios el que gasta treinta dias en la meditacion de los pecados ó de las perfecciones divinas ó en otro modo

semejante; porque siendo el ejercicio de la misma materia y con el mismo intento, ni del continuarle se pueden seguir tan particulares provechos (aunque no deja de ser alguno) ni del interrumpirle se pueden temer tan grandes daños que obliguen á perseverar por tanto tiempo en el recogimiento. Pues luego aquel se dice que hace las cuatro semanas, que con el deseo de conseguir su último fin, deja los caminos errados con verdadero dolor y arrepentimiento de sus culpas, y propósito de la enmienda; y fundado y arraigado en el temor de Dios nuestro señor huye de todas las ocasiones que le pueden poner en peligro de volver á ellas; y habiéndose así purificado, sube á la imitacion de Cristo nuestro señor con el ejercicio de las sólidas virtudes; y trayendo debajo de los piés la honra y las riquezas, y todo lo que el mundo ama y estima, pone tan solamente en Dios nuestro señor la mira de su sencilla intencion; y en sus elecciones y deliberaciones ninguna otra razon le hace peso, sino el mayor servicio y gloria divina; y el que habiendo alcanzado esta sinceridad y pureza de intencion se une con Dios nuestro señor en verdadera caridad, aquella caridad digo que no consiste en palabras, sino en obras, y bace del amante un holocausto perfecto, ofreciendo en fuego de amor todo cuanto es y cuanto tiene, sin excepcion alguna, al gusto y beneplácito del amado. Aquel hace las cuatro semanas, que para conseguir estos grados de perfeccion sabe ayudarse de los ejercicios convenientes, como son los exámenes de la conciencia, el uso de los sacramentos, la penitencia y la castigacion dél cuerpo, la oracion y meditacion, los modos de hacer sana eleccion, con todos los avisos é instrucciones que para esto son necesarias. Aquel hace las cuatro semanas, que tiene andadas todas las materias de meditacion de que se puede ayudar, ya de unas, ya de otras, como fueren mas á propósito para el fin que pretende. Siendo esto así, bien se ve que todas cuatro semanas están tan trabadas entre sí en órden al edificio espiritual, que el no hacerlas todas juntas es como dejarse empezado un edificio, con lo cual se pierde la costa v el trabajo, y no sirve sino para dar materia de risa á los que lo vieren, diciendo lo que está en el Evangelio 1: Este hombre empezó á edificar, y no pudo llevarlo Luc. 14, 30.

hasta el cabo. Porque ó no midió sus fuerzas, ó no tuvo constancia para proseguir en el trabajo.

Hablo de aquellos que tratan de edificar esta torre de la perfeccion evangélica; porque los que se contentan con una vida comun y ordinaria, y con cierto grado de contentar á su ánima, como decíamos arriba, comunmente les basta la primera semana, en la cual aunque se ejerciten por treinta dias, no por eso pasarán del grado de los incipientes, y de la via que llamamos purgativa. No porque un hombre edifique paredes, por eso tiene va casa, y si sube las paredes otro tanto mas, y cuatro tanto mas, tampoco ha edificado casa, porque la casa no consiste en la grandeza de solas las paredes, sino en la proporcion y trabazon de todas sus partes juntas, la cual se puede hallar tambien en menor cantidad. Todas las cosas que se componen de partes de diferente calidad y naturaleza tienen esto mismo. Porque hombres hay, unos chicos y otros grandes, pero así los chicos como los grandes, tienen piés y cabeza, y todas las demás partes cabales y proporcionadas entre sí: y si hubiese unos brazos ó una cabeza tan grandes como un hombre, no por eso se dirá que aquellos brazos solos ó aquella cabeza son hombre. Esta es cosa muy clara, que en cosas semejantes no se ha de mirar á sola la grandeza, sino al número perfecto de todas las partes, que estén unidas con su debida proporcion. Y de la misma manera no se dice que hace todos los ejercicios el que por treinta dias se ejercita de cualquier manera en santas meditaciones, sino el que se ejercita por todos los modos de orar y de examinar la conciencia, y corre por todos los pasos de este camino, y sube por todos los grados de la perfeccion, como está declarado; para lo cual de ordinario serán menester treinta dias.

Hay tambien otra semejanza, con que se declara bien este punto. Porque así como deciamos que para ser uno buen teólogo, ha menester cursar cuatro años en la teología, y para ser buen filósofo, otros tres ó cuatro en la filosofía, pero no por eso será uno buen teólogo ni buen filósofo, si gasta los cuatro años en estudiar una sola cuestion, aunque esté siempre trabajando en ella: porque algunos hemos visto, que han estado estudiando diez años, y no solamente no han salido buenos teólogos, pero ni han llegado á ser buenos gramáticos.

٠?.

Pues luego el ser buen teólogo ó buen filósofo, consiste en saber todas las materias y todos los principios y conclusiones que pertenecen á ellas; y porque para esto son menester cuatro años, por eso se dice que son menester cuatro cursos para salir con estas facultades. Así tambien á este modo y en esta misma forma decimos, que para hacer los ejercicios son necesarios treinta dias, pero si estos se gastasen en solo un género de meditaciones, ó en conseguir solo un grado de perfeccion, no por eso se habrian hecho todos los ejercicios enteramente. Porque la perfeccion tiene sus grados diferentes, su principio, su progreso y su fin, á lo cual responden las cuatro semanas de los ejercicios. Pues luego poco importa que el recogimiento dure por treinta ni por cuarenta dias, si todos ellos se emplean en el dolor de los pecados y temor de las penas, etc. Porque esto es no salir de la primera semana, pues como dice el santo Padre ': No se entienda que cada semana tenga de necesidad siete ú ocho dias en si, porque como acaece que en la primera semana unos son mas tardos para hallar lo que buscan, es à suber, contricion, dolor, lágrimas por sus pecados, etc. requiérese algunas veces acortar la semana, y otras veces alargarla etc. De lo cual se saca tambien al contrario, que puede acaecer, ó por ser personas mas cjercitadas, ó por ser mas fáciles en hallar lo que buscan, que en quince dias ó en ocho pueden hacer todos los ejercicios enteramente, y correr todas cuatro semanas, y de aquí se entenderá lo que con mucha advertencia ordenó la séptima Congregacion general, confirmando lo que se habia mandado en la sexta, canon 9, que todos los de la Compañía, cada año se retiren por ocho ó diez dias á hacer los ejercicios 2: Guardando en ellos la proporcion y método que se acostumbra cuando se hacen los ejercicios enteros, que tanto es como decir, que se repartan aquellos ocho ó diez dias de manera que se renueven en cllos los propósitos v afectos que pertenecen á todas cuatro semanas; que por ser en gente mas ejercitada se juzga que se podrá hacer esto en menos dias. Y lo mismo quiso decir nuestro santo Padre en la anotacion veinte, cuando dijo :: Que al que está desocupado, y en todo lo posible se desea aprovechar, se le dén todos los ejercicios espirituales, por el mismo orden que proceden, que tanto es como decir, que no se deten-

1 Anot, 4. 2 7. Congr. dec. 15, 4, 3 Anot, 20,

ga en los afectos de la primera semana tan solamente, sino que se ejercite en los de todas cuatro; para lo cual en los que empiezan serán menester de ordinario, treinta dias, poco mas ó menos.

## CAPÍTULO XXX.

RESPÓNDESE Á UNA DUDA QUE SE PUEDE OFRECER
CONTRA LO DICHO.

Alguno por ventura dudará, y no con poco fundamento, que si la necesidad de hacer juntas todas las cuatro semanas de los ejercicios, consiste en correr de una vez toda la carrera de la perfeccion, no solamente no son muchos treinta dias, pero aun serán pocos treinta años, pues sahemos que la jornada es tan larga y dificultosa, que caminando por ella los santos Padres (cuyas historias leemos) con tanto conato y fervor, apenas en muchos años y en vida larga llegaban al fin de ella. Pues ¿quién se atreverá á poner tanta virtud en estos ejercicios, que en un mes saquen á los hombres perfectos? A esto se responde, que si bien puede Nuestro Señor en pocos dias adelantar los hombres, hasta ponerlos en el estado de la perfeccion, pero no pensamos que esto sea, ni infalible, ni ordinario à los que hacen los ejercicios por un mes; y con todo eso juzgamos que es grande ayuda el hacerlos, para salir mejor y mas brevemente con esta empresa: porque este tiempo basta y es menester para reconocer todo el camino espiritual, y todos los pasos y dificultades que hay en él, y para recibir alguna instruccion y tomar algun uso de los modos de orar, de los exámenes y de otros ejercicios de que nos podemos avudar en este camino; y para tomar alguna experiencia de los gustos espirituales y alguna noticia de las materias ordinarias de la meditacion, y para entender la correspondencia que hay en este camino, de los fines con los principios y medios, y de la que hay de las materias de la meditacion y modos de ejercitarse, con todo el camino y con cada parte de él. Y esto es lo que hizo nuestro santo Padre reduciendo todos los ejercicios espirituales á cuatro semanas, que fué como recoger á una pequeña tabla un viaje muy largo; para que reconocido todo al principio, tomase cada uno la resolucion y el aliento necesario para llegar hasta el fin de él, y despues en la ejecucion tenga alguna luz de lo que ha caminado y de lo que le falta por andar, para que no se contente con poco, y se pare luego á los principios, pensando que ya ha llegado al fin.

A este mismo intento ayudan las dos parábolas que el Salvador propuso en el evangelio de san Lucas, del hombre que quiere edificar una torre, y del rey que trata de hacer guerra; porque el uno y el otro para ser prudentes, antes de empezar han de considerar con mucha atencion si tienen fuerzas y caudal para salir con su intento: y lo mismo deben hacer los que quieren ser discipulos de Cristo, que son todos los que tratan de la vida perfecta. Estos, que son los que tratan de hacer guerra, ¿cómo pueden saber si su enemigo trae ejército de veinte o de treinta mil, sino es reconociendo primero todos los enemigos espirituales con quien han de pelear, y las fuerzas que tienen? Estos que son los que han de edificar la torre, ¿cómo pueden saber el caudal que es menester para acabarla, sino saben cuanta sea la fabrica y hasta á donde ha de subir esta torre? De manera que por estas dos semejanzas se nos declara muy bien que no puede nadie emprender prudentemente este negocio de la perfeccion, sin haber reconocido primero todas las dificultades que hay en él, y el aparato de guerra y gastos que ha de hacer de su parte para llevarle hasta el cabo: y mas claramente nos enseñó esto el Salvador en la aplicacion de estas parábolas cuando dijo: Así tambien cualquier de vosotros que no renuncia todo cuanto posee, no puede ser mi discípulo. De las cuales palabras se saca, que el ejército que hemos de apercibir para esta guerra, y el caudal que hemos de tener para edificar esta torre, es la perfecta renunciacion de todas las cosas. Pues quien no sabe que cosa es renunciacion ¿cómo podrá tenerla? y ¿cómo sabrá que es renunciacion, quien no sabe lo que ha de renunciar, y en qué tiempos, y con qué ocasiones? Esto es lo que maravillosamente se enseña, particularmente en la segunda y tercera semana, donde va un hombre aprendiendo à dejar su voluntad, su hacienda y su honra, y se ofrece á la pobreza y á las afrentas y oprobios, anteponiendo la voluntad de Dios nuestro señor y la semejanza con Cristo nuestro redentor, á todos los bienes del mundo, y abrazando por el mismo respecto si fuere menester todos los males. Y no solamente se enseña allí esta doctrina, sino tambien se hacen propósitos de ella, y se ejercita con el afecto; y juntamente se ensaya cada uno dentro de su pensamiento, para venir despues con efecto á las manos, y ponerla por obra cuando se declarase ser esta la voluntad del Señor. Estas son las dos banderas y los dos capitanes puestos en campo, que nos representa el santo Padre en el cuarto dia de la segunda semana; donde vemos que el rey de la soberbia y capitan de los malos, arma todo su ejército con la codicia de las riquezas. deseo de honra y soberbia: y el rey de la humildad y capitan de los justos, le sale al encuentro con desprecio de las riquezas, desprecio de las honras y humildad. Cada uno considere si se halla tan proveido de estas armas y de estos soldados; esto es, tan animado á estas virtudes, y tan dispuesto á la pobreza, á los oprobios y afrentas, que se atreva á pelear y vencer al ejército contrario. Este es el gasto que se ha de hacer en el edificio de esta torre, en que se ha de gastar toda la hacienda y toda la honra, y todo lo que luce en los ojos del mundo. De todo lo cual se ha de despojar uno con el afecto, y siendo menester con el efecto, para ser discípulo de Cristo y verdadero imitador de sus virtudes. Para esto se han de hacer juntas todas las cuatro semanas de los ejercicios, no para sacar de ellas edificada la torre y alcanzada la victoria del rey enemigo, sino para tantear el gasto que ha menester para el edificio, y el ejército que ha menester para la victoria, y apercibirse con un propósito de renunciacion tan perfecta, que baste á llevar esta empresa hasta el fin. Y no le parezca á nadie superfluo, ponerse desde el principio con el propósito y con el pensamiento en el fin; porque esto es, y no otra cosa, lo que Cristo nuestro señor nos enseña con aquellas dos semejanzas, conviene á saber: que ha de abrazar un hombre en su propósito y determinacion desde el principio, lo que despues de muchos años y de muchos

Digilized by Google

trabajos ha de venir á conseguir en el fin. Porque así como el que edifica la torre, antes de empezarla ha de ver si tiene caudal, no solamente para empezar y poner el fundamento, sino tambien para acabarla, de manera que el caudal para acabar le ha de prevenir desde el principio; y el que quiere hacer guerra, antes de moverse de su casa ha de ver si tiene fuerzas, no solamente para salir y ponerse en campo, sino tambien para alcanzar la victoria; así tambien el que quiere ser discípulo de Cristo nuestro señor, desde el principio ha de entrar con propósitos de perfecta renunciacion, si quiere venir con el tiempo á tenerla; y para tener estos propósitos sólidos y verdaderos, ya se ve por lo dicho cuanto importa hacer desde el principio los ejercicios de todas cuatro semanas para conseguir los efectos que se desean en el camino espiritual.

Y porque hemos hecho mencion del edificio de la torre evangélica, aquién ignora que no se puede poner mano en ningun edificio sintener primero delante todo el modelo y la planta de él, no solamente para tantear el gasto, como hemos dicho, sino para que toda la fábrica sea de provecho, y tenga firmeza y hermosura? Porque no es posible que tenga estas propiedades si no se corresponden todas las partes entre sí, las primeras con las postreras, y la cumbre con el fundamento, y para esto es necesario en cierta manera tener ya hecho y acabado el edificio antes de empezarle: quiero decir, que antes de empezarle á edificar, ha de estar acabado el edificio en el pensamiento del artifice, y dibujada la planta con todas sus medidas y proporciones, para que cuando se venga á la ejecucion, se proceda con traza y no se pierda el tiempo y el trabajo y el dinero. Esta misma firmeza, correspondencia y proporcion, ha de tener el edificio espiritual y las partes de él entre sí mismas; y de ahí resulta la necesidad de hacer luego al principio los ejercicios de todas cuatro semanas, en las cuales está como el dibujo y la planta de él desde el principio y fundamento, que es la entrada de la primera semana, hasta el ejercicio del amor de Dios nuestro señor, que es el fin.de la cuarta. Y esto es lo que toca á la semejanza del edificio.

Y por lo que toca á la semejanza del rey que trata de hacer guerra contra otro rey; notoria cosa es lo que hizo Moisés cuando trataba ya de entrar á conquistar la tierra de promision; que fué enviar doce varones escogidos de las doce tribus, para que reconociesen toda la tierra y las fuerzas que tenian los moradores de ella; y ellos lo hicieron así, y trujeron relacion de todo, y juntamente de los higos, uvas y granadas que llevaba la tierra, para muestra de los frutos que producia; y en esto se ocuparon por espacio de cuarenta dias. Esto se hizo entonces, y era figura de lo que ahora tratamos. Porque ¿quién no ve en aquella figura y representacion cuanta diferencia hay de entrar en la tierra por exploradores, ó entrar por conquistadores? una cosa es reconocerla, y otra muy diferente poseerla. Mucho va de ver una muestra de los frutos para probarlos, ó de ser señores de los huertos y de las viñas para gozarlos con abundancia. Entre aquellos exploradores, los menos fueron los que animaron al pueblo, diciendo: Vamos y conquistemos la tierra, que muy bien podrémos salir con ella. Pero los demás los desanimaban y decian 1: Verdaderamente la tierra que hemos andado mana leche y miel, como se puede ver por estos frutos que hemos traido; pero sus moradores son muy valientes, y las ciudades muy grandes y bien muradas. Esta es una tierra que se traga a sus moradores, la gente que allí vimos son muy altos de cuerpo, de grande estatura. Allí vimos unos hombres monstruosos de los hijos de Enac, de linaje de gigantes, que comparados con ellos parecíamos como langostas. Esto decian, con que se acobardó el pueblo, de manera que enojado Dios de su poca fe, les juró que ninguno de ellos habia de entrar en la tierra que les habia prometido, sino que sus cuerpos muertos habian de quedar en aquellos desiertos, y sus hijos despues de largos rodeos al cabo de cuarenta años entrarian en la tierra. Conforme al número de los cuarenta dias en que reconocistes la tierra, se contará un año por cada dia, les dijo Dios 2, y por cuarenta años llevaréis el pago de vuestras maldades, y experimentaréis el rigor de mi venganza. Y todas estas cosas les acontecian á ellos en figura, y se dijeron é hicieron por nuestro respecto, que somos el verdadero Israel que servimos á Dios en espíritu y vamos peregrinando por los desiertos de esta vida, peleando con varios enemigos, hasta entrar en posesion,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Num. 15, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Num. 14, 32.

no de la tierra prometida, sino del reino de los cielos, que está puesto en conquista; y los que le arrebatan han de ser esforzados y valientes. Esta guerra bien se sabe que la hemos de hacer contra nosotros mismos; esto es, contra nuestro amor sensual y mundano, y contra nuestras pasiones desordenadas, hasta sujetar y rendir todos nuestros quereres á la divina voluntad, en cuyo cumplimiento y conformidad consiste el reino de Dios, que está dentro de nosotros, y el verdadero gozo y paz en el Espíritu santo. Esta es la tierra de promision, de la cual hemos oido tantas alabanzas, de que mana leche y miel, y que sus frutos son abundantísimos y suavísimos. Pues luego en esta conquista, lo primero conviene reconocer toda la tierra, para ver si es tan áspera que se traga á sus moradores, y ver los gigantes con quienes hemos de pelear y medir con ellos nuestras fuerzas, ó por mejor decir, no las nuestras, sino las de Cristo capitan nuestro, debajo de cuya bandera militamos, y en cuya confianza acometemos esta empresa. Conviene tambien antes de entrar en esta pelea, gustar de la leche y miel, y probar los frutos suavísimos, esto es, tomar alguna experiencia de las consolaciones espirituales que se dan en estos ejercicios, hasta comer el racimo de uvas maduro, en lo mas interior de la tierra, que es probar la fuerza de la caridad en el ejercicio del amor de Dios. Este discurso y experiencia se suele tomar por cuarenta dias, en lo que despues para conquistarlo y poseerlo son menester cuarenta años. Y si bien los israelitas flacos desmayan y escogen antes comer de las ollas de Egipto, siendo esclavos, que tener las armas en las manos, peleando por ser libres; pero los escogidos y favorecidos de Dios, se animan con pecho varonil, y el haber visto las dificultades no los hace cobardes, sino apercibidos; y el haber probado los gustos celestiales, les da ánimo para pelear y vencer, hasta llegar finalmente à gozarlos en pacifica posesion, no solamente en el cielo, sino tambien cuanto es posible en la tierra, con perfecta mortificacion de sus pasiones, y quieta sujecion y conformidad con Dios. Así que, para emprender con ánimo esta conquista, mucho importa haber reconocido primero todas las dificultades de ella, y haber hecho siquiera la salva, y visto y probado los frutos que se consiguen de ella.

Y no solamente nos descubren esta necesidad las dos semejanzas del edificio y del rey que trata de hacer guerra, sino que todas las cosas nos enseñan y prueban lo mismo. ¿Quién ha de correr una carrera que no la pase primero? ¿ Quién ha de tirar á un blanco que no ponga primero los ojos en él? ¿ Quién ha de andar un camino, que antes de salir de su casa no se informe de todas las jornadas que hay en él, del gasto que será necesario, de los buenos y malos pasos, de las avudas y de los peligros, y de todas las demás cosas pertenecientes al camino; principalmente cuando halla persona de quien informarse, v teme que por ventura no la hallara despues? Así que bien mirado, hacer al principio juntas las cuatro semanas de los ejercicios, es como reconocer primero toda la tierra que se ha de conquistar; es como colejar las fuerzas de mi enemigo con las que vo tengo para pelear con él; es como hacer cuenta del caudal, y apercibirse de dinero para edificar la torre de la perfeccion; es como hacer planta del edificio antes de empezarlo; es pasear la carrera para correrla; es mirar al blanco antes de tirar á él, y es finalmente como informarse de todo el camino antes de ponerse en él; principalmente en los principios, cuando uno tiene maestro espiritual, que no debe perder tan buena ocasion para informarse; y antes que se atreva á caminar solo, pasear con buena guia todo el camino. Por falta de esto, vemos muchos que despues de haber caminado muchos años no llegan al fin de la jornada, v habiendo tirado muchos tiros nunca dan en cl blanco: y despues de haber corrido mucho tiempo, ni acaban la car-rera, ni alcanzan la joya, porque no corren á cosa cierta 1: Ego autem sic curro, non quasi in incertum. Yo, dice, corro, no dando carreras á una parte ni á otra, como á cosa incierta. Y finalmente, despues de haber hecho mucho gasto, y puesto mucho tiempo y trabajo en edificar, no han hecho casa; quiero decir, que habiéndose ejercitado muchos dias, no salen con la perfeccion, porque ni llevan sin cierto, ni ponen medios determinados en sus ejercicios. Y no pueden tener este fin y poner estos medios, si desde los principios no toman alguna noticia y experiencia del fin de la perfeccion, y de los pasos que hay para ella, y de los ejercicios con que se pueden ayudar en diversas ocasiones;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luc. 9, 26.

y para esto mucho ayuda haber pasado brevemente por todas cuatro semanas. Con esto se ha dicho lo que por ahora basta, del tiempo que se ha de gastar en hacer los ejercicios.

## CAPÍTULO XXXI.

EN QUE SE DECLABAN LAS VEINTE ANOTACIONES QUE ESTÁN AL PRINCIPIO DEL LIBRO DE LOS EJERCICIOS.

Las veinte anotaciones que están á la entrada del libro de los ejercicios, son como el prólogo ó proemio del libro que sirve para tomar alguna inteligencia en los ejercicios, y para ayudarse, así el que los ha de dar, como el que los ha de hacer, como se dice en el título de ellas. Y porque á este mismo fin casi se endereza todo lo que hemos dicho hasta aquí, podemos decir que estos cuatro libros ó tratados, son como un comentario ó declaracion de estas veinte anotaciones; porque en los libros siguientes, con la gracia del Señor empezarémos á declarar por su órden, lo que se contiene en cada una de las cuatro semanas y en las reglas que están al fin de ellas. Por tanto ahora al fin de estos cuatro tratados harémos una breve y compendiosa declaracion de estas veinte anotaciones.

Lo que por ellas se pretende, como consta del título, son dos cosas. Primera, tomar alguna inteligencia en estos ejercicios espirituales. Segunda, ayudar así al que los ha de dar, como al que los ha de recibir, y conforme á estos fines se pueden dividir en dos partes. En la primera, se da alguna noticia de estos ejercicios desde la primera hasta la cuarta inclusive. En la segunda, se notan las cosas que pueden ayudar ó estorbar para sacar algun fruto de ellos, desde la quinta hasta la veinte y postrera.

Cuanto á lo primero, en la primera anotacion se declara la naturaleza y definicion de lo que llamamos ejercicio espiritual, de la cual

resulta, que en el tal ejercicio se hallan tres cosas. Primera, alguna materia en que se ocupa nuestro ejercicio. Segunda, algun acto de nuestras potencias acerca de aquella materia. Tercera, algun fin particular, por razon del cual el ejercicio de nuestras potencias acerca de aquella materia, se llama y es ejercicio espiritual; y de estas tres cosas se trata en las tres anotaciones siguientes. Porque en la segunda se trata de la materia de la meditacion ó contemplacion: en la tercera, de los actos de nuestras potencias: en la cuarta, del fin de los ejercicios espirituales.

Anotacion primera: los actos y operaciones nuestras, que llamamos ejercicios espirituales, son examinar la conciencia, meditar, contemplar, orar mental ó vocalmente, y otros semejantes. Así como la operacion nuestra que llamamos ejercicio corporal, es pasear, caminar, correr, etc. El fin que deben tener, y á donde se deben enderezar, y al cual se deben acomodar para ser y llamarse espirituales, es disponer el alma para quitar todas las aficiones desordenadas, y despues de quitadas buscar y hallar la voluntad divina acerca de la disposicion de su vida y de todas las cosas particulares de ella para salvacion de su alma; y cualquiera operacion nuestra que se encamine á este fin y nos ayudare á alcanzarle, se llama ejercicio espiritual.

Anotacion segunda: como quiera que la puerta de la luz y de todo buen sentimiento sea el entendimiento, cuyos actos son meditar y contemplar, el que propone á otro la materia ó puntos de su meditacion debe guardar principalmente dos cosas. La primera, la fidelidad y puntualidad cuanto á la verdad de la historia, porque sobre fundamento falso no se puede levantar edificio firme ni provechoso. La segunda, la brevedad, discurriendo solamente por los puntos con breve ó sumaria declaracion, no cargando la memoria, y dando lugar para que el que se ejercita halle por sí mismo alguna cosa que haga mas declarar ó sentir la historia. Y la razon de esto es, porque aunque el que se ejercita halle por ventura menos discursos y conceptos, y menos buenos, que si el que da los ejercicios hubiera dialado y declarado mas el sentido de la historia, pero tendrá sin duda mayor gusto y sentimiento espiritual, de lo que hubiera discurrido

y raciocinado y hallado por sí mismo, ó le hubiese sido dado por divina ilustracion, que no de lo que hubiere alcanzado por enseñanza humana. Y cuanto al propósito, no es el mucho saber el que harta y satisface al ánima, sino el sentir y gustar de las cosas internamente.

Anotacion tercera: de lo dicho consta, que aunque el entendimiento es como la puerta de la luz, pero todo su ejercicio se endereza á los buenos afectos y sentimientos de la voluntad. Pues como en todos los ejercicios siguientes usemos de los actos del entendimiento discurriendo, y de los de la voluntad afectando; es mucho de advertir esta diferencia, que cuando ejercitamos los actos de voluntad, y con el fervor de sus afectos nos movemos á hablar con Dios nuestro señor ó con sus santos, vocal ó mentalmente, entonces se requiere de nuestra parte mayor reverencia, que cuando solamente discurrimos con el entendimiento meditando. Porque dado caso que en lo uno y en lo otro se requiere reverencia; pero en lo uno, como quien medita en el acatamiento de Dios; en lo otro mucho mayor, como quien habla inmediatamente con el mismo Dios.

Anotacion cuarta: estos afectos, que son el fin de los ejercicios, tienen diferentes grados en este discurso del camino espiritual, como largamente se ha declarado en los tres primeros libros de este tratado; y de aquí se toma principalmente la distinción de estas cuatro semanas en que están divididos los ejercicios de este libro. Y digo principalmente, porque en alguna manera se puede tomar tambien esta division de la materia de los ejercicios, y del tiempo en que se hacen. De la materia, porque responden estas cuatro semanas á cuatro partes en que se divide la materia de la meditacion; conviene á saber, la consideracion de los pecados, la vida de Cristo nuestro señor, su pasion y muerte, y su gloriosa resurreccion. Tambien se puede tomar esta distincion del tiempo, porque de ordinario cada materia de estas se pasa en siete ú ocho dias; y así todos los ejercicios, poco mas ó menos, se acaban en treinta dias. Pero la principal distincion de estas semanas se debe tomar de los afectos que se preten den alcanzar en ellas: y á este intento se debe acomodar, así el tiempo como la materia de las meditaciones. Por lo cual no se entienda que cada semana, tenga de necesidad siete ú ocho dias en si;

porque como unos se detengan mas y otros menos en hallar lo que desean, v. g. la contricion y dolor de sus pecados, ó porque algunos de suyo son mas tardos, ó porque son mas combatidos de varios espíritus, de ahí es, que unas veces conviene alargar la semana, y otras acortarla; acomodando tambien la materia y número de las meditaciones, á conseguir el fruto que se desea. Pero de ordinario, como está dicho, bastan y son menester para esto treinta dias. Y esto es lo que toca á las cuatro primeras anotaciones, en que se declara que cosa es ejercicio espiritual.

En las diez y seis anotaciones que se siguen, se declara lo que ayuda y lo que estorba á cónseguir el fin de estos ejercicios. Lo que ayuda es una cosa en particular que se pone en la anotacion quinta. Los estorbos son muchos, que se ponen en las quince siguientes, aunque generalmente hablando, todas las cosas que ayudan, sus contrarios estorban; y al revés tambien, lo que ayuda está en la anotacion quinta como se sigue.

Anotacion quinta: el mas principal efecto y afecto á que se enderezan estos ejercicios, es el que se dijo en la anotacion primera, y está en el título de los mismos ejercicios; conviene á saber, quitar todas las aficiones desordenadas é intentos particulares, y estos vencidos y quitados buscar y hallar la voluntad divina, y conformarse del todo con ella en la disposicion de su vida, para salud eterna de su alma. Y como quiera que la disposicion haya de ser muy semejante, y muy cercana al fin que se pretende, síguese que al que recibe los ejercicios aprovechará mucho entrar en ellos con grande ánimo y liberalidad con su Criador y Señor, ofreciéndole todo su querer y libertad, para que su divina Majestad, así de su persona como de todo lo que él tiene, se sirva conforme á su santa voluntad, porque así estará mas dispuesto para recibir la divina luz para conocerla, y gracia para ejecutarla. Y esto es lo que ayuda á hacer bien los ejercicios.

En las anotaciones siguientes se trata de lo que estorba; y estos estorbos pueden ser en tres maneras. Porque lo primero, unos hay que nacen de los mismos ejercicios, y de estos se trata desde la anotacion sexta hasta la catorce inclusive. Segundo, otros nacen del que

da los ejercicios, y de estos se trata en las anotaciones quince, diez y seis y diez y siete. Tercero, otros impedimentos suele haber por parte de los que los hacen, y de estos se trata en las anotaciones diez y ocho, diez y nueve y veinte.

Cuanto á lo primero, los estorbos que suelen nacer de los mismos ejercicios, son de ordinario de los varios espíritus que se despiertan en ellos. Lo cual suele suceder de tres maneras: primero, cuando hay consolacion: segundo, cuando hay desolacion: tercero, en un estado medio, que ni hay desolacion ni consolacion. Este estado medio puede ser de dos maneras. Primera, cuando el espíritu está quieto y tranquilo, y no es agitado de varios espíritus, sino bien dispuesto para conocer la verdad; y este no es estorbo, sino ayuda. Y es el tercer tiempo que nuestro santo Padre señaló para hacer buena y sana eleccion. De otra manera sucede este estado cuando no es tanto tranquilidad, cuanto tibieza de un espíritu remiso que, como se suele decir, no siente pena ni gloria: v este impedimento es grande para el fin de los ejercicios, del cual se trata en la anotacion sexta. De los impedimentos que pueden nacer de la desolacion, se trata desde la séptima hasta la trece, y de los que pueden nacer de la consolacion, en la anotacion catorce. Hablando pues de aquel estado de tibieza, cuando el que se ejercita no siente nada, dice así:

Anotacion sexta: cuando el que da los ejercicios echa de ver, que el que los hace no siente mocion ninguna de consolacion ni desolacion, mucho debe reparar en esto, y examinar con cuidado si es así que hace los ejercicios y á qué tiempos y con qué modo; y si guarda exactamente las adiciones é instrucciones que se le han dado. Porque así como el hombre que está lleno de malos humores y toma una purga de mucha fuerza, no es posible que deje de sentir alguna alteracion ó revolucion del cuerpo; y sino lo siente, con razon puede el medico dudar si es así que tomó con efecto aquella purga; así parece que no puede dejar de sentir alguna novedad en el espíritu, el que teniendo culpas ó pasiones y afectos desordenados hace como debe los ejercicios, y sino siente consuelo, ni desconsuelo, ni otro movimiento interior, con razon debe ser examinado si hace los ejercicios conforme á las instrucciones que le han dado.

Anotacion séptima: pero si por el contrario echa de ver el que da los ejercicios, que el que los hace está tentado y en desolacion; ante todas cosas debe advertir, que si alguna esperanza ó remedio le queda á este tal, es por medio de recurso á su padre espiritual; y porque no se le cierre esta puerta este muy sobre sí, para no mostrarse con él, duro y desabrido, sino antes blando y suave; atendiendo en las conversaciones que tuviere con él á darle ánimo y fuerzas, descubriéndole las astucias y engaños del enemigo comun, y disponiéndole de esta manera el corazon con alegría y aliento á la consolacion divina, á la cual cuanto es de nuestra parte cerramos la puerta con la congoja y estrechura.

Anotacion octava: para este fin de discernir los varios espíritus y conocer las astucias del enemigo, están hechas las reglas de discrecion de la primera y segunda semana, de las cuales se debe ayudar el que da los ejercicios, ya de las unas, ya de las otras, conforme á la disposicion y necesidad del que los hace.

Anotacion nona: porque si el que se ejercita es principiante, y está en los ejercicios de la primera semana, y es tentado á las claras y descubiertamente con tentaciones groseras, que le retienen del mayor servicio divino, por temor del trabajo, por amor de la honra mundana, o de otros semejantes motivos; á este tal no se le deben platicar las reglas de la segunda semana; antes por ser aquellas reglas mas sutiles de lo que podrá entender, podria recibir daño con ellas; pero podráse aprovechar de las reglas que son mas á propósito para los que se ejercitan en la primera semana, que corresponde á la via purgativa.

Anotacion décima: pero si el que hace los ejercicios es tentado debajo de especie de bien, con ilusiones mas secretas y engaños del demonio (lo cual sucede mas de ordinario á los que se ejercitan en la segunda semana, que corresponde á la via iluminativa) entonces viene mas á propósito platicarle las segundas reglas, que tienen la materia mas delicada y sutil.

No solamente se causa la desolacion en el alma por la agitacion de varios espíritus y por las tentaciones que el demonio despierta en ella, sino tambien por razon del hastío y cansancio, que suele ser causa de inconstancia. Porque así como el enfermo buscando álgun alivio

para su mal, se muda de una parte á otra, y estando cansado de un lado se revuelve á otro; así el que está en desolacion suele fácilmente cansarse de lo que hace, ó mudándose de una materia á otra, de lo cual se trata en la anotacion once, ó dejando del todo el ejercicio antes de cumplir el tiempo señalado, de lo cual se dice en la anotacion doce y trece.

Anotacion once: porque es cosa fácil, ó por el hastío y desolacion presente, ó por la natural liviandad de nuestro espíritu, mudarse fácilmente de una consideracion en otra, y de un ejercicio á otro, sin sacar provecho de ninguno: por esto es muy conveniente que el que hace los ejercicios de la primera semana, no sepa cosa alguna de lo que ha de hacer en la segunda, sino poniendo toda la atencion y conato en lo que tiene delante, trabaje por conseguir el fruto que pretende, como si en los ejercicios de adelante ninguna cosa esperase.

Anotacion doce: y porque nuestro enemigo hace todo esfuerzo por acortar la hora de la meditacion, oracion o contemplacion, esté advertido el que se ejercita, de no dejar la oracion hasta estar bien satisfecho que ha cumplido toda la hora, antes mas que menos.

Anotacion trece: lo cual se debe hacer con mayor cuidado en tiempo de desolacion. Porque cuando hay consolacion espiritual, fácil es cumplir toda la hora, y aun exceder de ella; pero cuando hay desconsuelo y sequedad, es cosa muy dificultosa el cumplirla. Por tanto el que se ejercita debe pelear contra las tentaciones y contra la misma desolacion, alargándose siempre algo mas de la hora; porque no solamente se enseñe á resistir, sino tambien á vencer y derribar á su adversario.

Y esto es lo que toca á los impedimentos que puede haber por parte de la desolacion ó tentacion.

Anotacion catorce: el tiempo de la consolacion y fervor espiritual, tiene tambien otros peligros, principalmente cuando el que se ejercita es fácil y de lijera condicion, que suelen fácilmente los tales arrojarse á votos y promesas inconsideradas; en lo cual el que le da los ejercicios debe gobernarle con prudencia, previniendo los daños é inconvenientes que se pueden seguir, y no mirando tan solamenie si la cosa que se promete, es en sí mejor y mas perfecta, sino tambien

la condicion y sugeto del que promete, y la ayuda ó estorbo que puede tener para cumplirla.

Despues de haber dicho de los impedimentos que puede haber por parte de los mismos ejercicios, síguese tratar de las ayudas ó estorbos que puede haber para sacar fruto de ellos, por parte del que les da, lo cual se declara en las tres anotaciones siguientes, en que breve y manifiestamente se pone la suma del oficio del padre espiritual; el cual no debe inclinar de suvo al ejercitante á cosa ninguna por buena que sea, ni dejar que el ejercitante se incline á cosa alguna en particular viciosa y desordenadamente, y por afectos y fines particulares, sino instruirle como ha de quitar los estorbos, y como se ha de disponer de su parte para que Dios nuestro señor le enseñe su santa voluntad. Y para mejor hacer esto, debe informarse del tal ejercitante, de todos sus pensamientos y movimientos internos, que proceden del buen espíritu ó del malo, sin querer saber curiosamente otros pensamientos propios, ó pecados, que no hacen al caso para enderezar y gobernar su espíritu; y esta es la suma de las tres anotaciones siguientes, que pertenecen al maestro que da los ejercicios, y dicen así:

Anotacion quince: el que da los ejercicios, no debe inclinar al que los hace á la pobreza mas que á su contrario, ni á un estado ó modo de vivir mas que á otro, dado caso que pudiera lícita y meritoriamente hacer esto fuera de los ejercicios, con los que entendiere ser aptos para escoger estado de mayor perfeccion. Pero con los que hacen ejercicios su oficio es enseñarles como han de tratar con Dios, y buscar su santísima voluntad. Y él debe estar como el fiel en el peso, sin inclinar á una parte ni á otra, dejando que el Criador obre inmediatamente y se comunique á su criatura, y á la criatura que trate con su Criador y Señor.

Anotacion diez y seis: pero si por ventura el que se ejercita se inclina desordenadamente mas á una cosa que á otra; esto es, que no la quiere y escoge puramente por el mayor servicio y gloria de Dios y bien espiritual de su alma, sino por otros provechos é intereses temporales, entonces muy conveniente es poner todas sus fuerzas para venir á lo contrario de aquello que desordenadamente desea, pi-

Digitized by Google

diendo á Nuestro Señor le desvie de ello, y le llame á lo contrario, hasta venir á enderezar su voluntad y ordenar sus deseos de manera que el desear tener una cosa ú otra, sea solo el servicio, gloria y honra de su divina Majestad.

Anotacion diez y siete: para poder cumplir mejor con estas obligaciones, ayudará mucho al que da los ejercicios ser informado fielmente del que los hace, de todo lo que pasa por su alma, y de las varias agitaciones y movimientos que siente, ora sean del buen espíritu, ora del malo, y de todo lo demás que importare para juzgar de su mayor ó menor provecho espiritual, porque conforme á su disposicion y aprovechamiento pueda acomodar los ejercicios que mas hayan de ayudar á la necesidad de la tal ánima así agitada. Hay empero dos géneros de cosas que no debe examinarlas ni querer saberlas. La primera es los pensamientos propios de la tal persona, por los cuales entiendo los negocios particulares ó secretos, que no pertenecen al fin de los ejercicios; ó los pensamientos que proceden del espíritu propio, que ni ayudan ni desayudan mucho para el mismo fin. Lo segundo, son los pecados del que hace los ejercicios, los cuales mas pertenecen à la confesion, y no siempre ha de ser el mismo el confesor y el que da los ejercicios, antes muchas veces convendrá que sea otro. Para inteligencia de esta anotacion ayuda lo que se halla escrito en un memorial ó directorio breve de la letra de nuestro santo Padre, que entre otras cosas dice así: Mejor es pudiendo que otro le confiese y no el que le da los ejercicios; siempre el que le da, le demande de consolacion y desolacion, y lo que ha pasado por él en el ejercicio ó ejercicios que ha hecho, despues de la última vez que le hablo.

Síguese tratar de otros impedimentos de parte de los que hacen los ejercicios, los cuales se contienen en las tres últimas anotaciones. Porque estos impedimentos pueden ser de tres maneras. Primero, porque les falta el sugeto y capacidad natural. Segundo, porque les falta el deseo y aliento para procurar y conseguir la perfeccion, y de estos dos (porque ha de ser la misma forma de ayudarlos) se trata juntamente en la anotacion diez y ocho. Tercer impedimento es, cuando teniendo capacidad y fervor les falta tiempo y comodidad por ser personas de muchos negocios y ocupaciones, y de estos se trata

en la anotación diez y nueve, y de los que están del todo libres de impedimentos se trata en la anotación veinte, y dicen así:

Anotacion diez y ocho: á cada uno se le deben acomodar los ejercicios segun su edad, y segun su complexion y capacidad. Y tambien segun que se quiere disponer á mayor ó menor grado de perfeccion. Porque nos persuadimos, que no porque los ejercicios sean mas en número, ó mas levantados y de mayor perfeccion, por eso ayudarán mas al que los hace, sino por ser mas acomodados á su capacidad y complexion, y tales que los pueda hacer descansadamente. Porque hay algunos que les falta la capacidad, y otros que les falta el deseo y fervor.

Los que les falta el fervor y se contentan con una medianía y no quieren mas de ser instruidos para alcanzar alguna seguridad de su conciencia, y llegar hasta cierto grado de contentar á su ánima, se les puede platicar; primero, el exámen particular: segundo, el exámen general; tercero, por media hora á la mañana, el modo de orar sobre los mandamientos, que es el primer modo de orar de los tres que están despues de la cuarta semana. El cual es muy á propósito para personas rudas ó sin letras, declarándoles cada mandamiento, y así de los pecados mortales, preceptos de la Iglesia, cinco sentidos y obras de misericordia. Cuarto, encargándoles tambien la confesion de sus pecados de ocho á ocho dias, y la comunion, si puede, de quince en quince dias, y si tiene mas devocion tambien de ocho en ocho dias. Casi en la misma forma se debe proceder con los que son de poco sugeto, ó son rudos ó sin letras ó de poca capacidad natural, de quien no se espera mucho fruto, porque á estos, como á los primeros, se les pueden dar algunos ejercicios mas leves, como será el primer modo de orar sobre los mandamientos, de que está dicho, ó algunos ejercicios de la primera semana; pero no otros fuera de ella; ni menos embarazarlos en materias de elecciones, mayor mente cuando en otros se puede hacer mayor provecho faltando tiempo para todo. Despues de esto se les pueden platicar los exámenes de la conciencia, y algun órden de confesar y comulgar mas á menudo de lo que solia, siquiera para poder conservar lo que hubiere ganado.

Anotacien diez y nueve : otros hay que aunque tienen buena ca-

patidad y buenos deseos, tienen empero muchas ocupaciones y forzosas; por lo cual suele faltarles el tiempo. A estos se les debe pedir que se desocupen siquiera por hora y media cada dia. En la media hora sé les puede dar el exámen particular, y despues el exámen general y el modo de confesar y de comulgar provechosamente; y otros ejercicios semejantes. En la hora de meditacion se le pueden ir repartiendo poco á poco todos los ejercicios; conviene á saber, platicándole primeramente para qué es el hombre criado, qué es el principio y fundamento; despues dándole por tres dias una hora cada dia la meditacion del primero, segundo y tercer pecado, que son los tres puntos. del ejercicio de las tres potencias; despues otros tres dias á la misma hora la meditacion del proceso de los pecados, que es el segundo ejercicio de la primera semana, y consecuentemente puede ejercitarse otros tres dias en meditar las penas de los pecados, que se proponen en la meditacion del infierno; y en el tiempo que darán estas tres meditaciones se le han de ir dando y declarando las diez adiciones que están al fin de la primera semana; y con esta misma traza se le vayan declarando todos los misterios de la vida de Cristo nuestro señor, como se contienen á la larga en el libro de los Ejercicios. Y segun esto, á estos que les falta tiempo, y no les faltan las demás disposiciones, se les pueden dar enteramente todos los ejercicios, añadiendo al número de los dias lo que se quita á las horas de oracion de cada dia, no defraudando á nadie de aquel provecho de que es capaz, segun la disposicion, sino acomodando los ejercicios al tiempo y á las ocupaciones.

Anotacion veinte: otros hay desembarazados y que desean aprovecharse todo lo posible de estos ejercicios; á estos se les deben dar todos por su órden, procurando que se aparten de la comunicacion, y de sus amigos y conocidos, y que busquen á Dios en la soledad, por los grandes provechos que se siguen de este retiramiento; particularmente el mérito delante de Dios, el recogimienio y quietud de las potencias para buscar lo que desea, y la union con Dios, de que le resultan al alma tan grandes bienes, de que se ha hablado copiosamente en otros lugares.

Al fin de estas anotaciones se debe advertir, que algunas de ellas

se pueden platicar al ejercitante luego como entra en los ejercicios, para prevenirlo y darle noticia de ellos, como son la primera, tercera, quinta, doce, trece, diez y siete y veinte. Otras hay que sirven solamente al que da los ejercicios, y las puede guardar para sí solo, como son la segunda, cuarta, quince, diez y ocho y diez y nueve. Otras hay que las debe tener sabidas y entendidas el que da los ejercicios para platicárselas al que los hace, en ciertos tiempos y ocasiones que en ellas se señalan, como son la sexta, séptima, octava, nona, décima, once, catorce y diez y seis, y cuando todas veinte se muestren y declaren al que hace los ejercicios, antes será de provecho que de daño, como dejó advertido nuestro santo Padre en aquel su directorio breve de que arriba hicimos mencion, donde dice así: Puedense mostrar las primeras anotaciones, y antes ayudará que al contrario.

## LIBRO QUINTO.

-÷B÷>

DEL FRUTO QUE SE HA SEGUIDO DEL LIBRO DE LOS EJERCICIOS.

#### PRÓLOGO.

Para remate de esta primera parte del Camino espiritual, tratarémos en este libro quinto, de los grandes provechos que han resultado y frutos que se han seguido de este libro de los *Ejercicios*. Porque segun la regla de nuestro Salvador, por el fruto se conoce el árbol, porque ni el árbol malo puede dar buen fruto, ni el bueno le puede dar malo. Y pues este árbol ha nacido y se ha criado dentro de nuestra huerta, quiero decir, que es propio de nuestra Religion, así los frutos han de ser suyos en primer lugar, y de ella se han de comunicar y derivar á todos los que gozaren de ellos. Son, pues, todos los frutos de estos ejercicios propios de nuestra Compañía, y se pueden reducir á estas cabezas. Primero, en estos ejercicios se formó el Fundador de la Compañía, que es el mismo autor de ellos. Segundo, en estos ejercicios se forjó la primera planta y modelo de nuestra Religion. Tercero, por medio de ellos

juntó el santo Padre y fundador sus primeros compañeros. Cuarto, de estos mismos ejercicios salieron las Reglas y Constituciones. Quinto, estos mismos ejercicios ayudan á formar nuestros novicios en observancia y en virtud, y en el espíritu propio de nuestra Religion. Sexto, los mismos ayudan á nuestros estudiantes para aprovecharse en las letras. Séptimo, estas son tambien las armas de nuestros operarios para ayudar á los prójimos. De todos estos puntos se irá tratando por su órden; y despues de ellos, de lo que el santo Padre sintió de este su libro y de las muchas persecuciones que tuvo en sus principios, y de las causas de ellas, y el cuidado con que la Compañía debe conservar este tesoro para enriquecerse con él, y ayudarse de él para la salvacion y perfeccion de sus propios hijos, y para la salvacion y perfeccion de sus prójimos.

# CAPÍTULO PRIMERO.

QUE EL PRIMERO EN QUIEN SE EXPERIMENTÓ EL FRUTO DE RATOS

BJERCICIOS, FUÉ EN SU MISMO AUTOR.

El primero que hizo estos ejercicios, fué su mismo Autor, cumpliendo lo que nos dejó escrito que el que ha de darlos á otros, los ha de haber primero experimentado en sí mismo. Y el efecto que hicieron en él fué tanto mayor, cuanto fué mas excelente el maestro y padre espiritual que se los daba, que fué Dios nuestro señor; el cual le descubrió este camino para que se ejercitase en él y ejercitase á los otros. Y por ventura fué esta una de las causas porque su divina Majestad permitió que en sus primeros años viviese el santo Padre tan olvidado de Dios, tan sujeto y cautivo de la vanidad v de las cosas de este siglo, y por ventura tan caido en otras culpas, que de ordinario se suelen seguir á esta vida libre y desbaratada, para que dejándole morder de estas víboras, se descubriese mejor la virtud de la triaca, y se animasen todos á usar de este remedio, que estaba ya aprobado con efecto tan maravilloso en su mismo autor. El bienaventurado apóstol san Pablo escribe á su discípulo Timoteo, que por eso le habia dejado Dios caer en tan grandes culpas, porque habiéndole escogido para llamar otros pecadores, cobrasen ánimo y confianza, viendo en su mismo maestro y predicador un ejemplo tan ilustre de misericordia 1: Sed á Deo misericordiam conseguutus sum, ut me primo ostenderet Christus Jesus omnem palientiam ad informationem eorum, qui credituri sunt illi in vitam æternam. A este modo me parece á mí, que para descubrir Dios nuestro señor la fuerza que estos ejercicios tienen mediante su divina gracia para arrancar á un hombre de la mala vida y del amor de este siglo, para purificarle de las malas costumbres y de las inclinaciones siniestras y pasiones desordenadas, para abrirle camino en el aprovechamiento de las virtudes, y para 1 I Ad Tim. 1.

guiarle finalmente á lo mas alto de la perfeccion, quiso que de todo esto se hiciese primero la prueba en su Autor, para que con su ejeniplo cobrasen todos ánimo para hacer estos ejercicios, y confianza de sanar de cualquier enfermedad, por grave que sea, por medio de ellos. Pues luego el primer fruto y mas excelente, y en el cual como en su raiz están todos los demás, y que él solo basta por grande loa y recomendacion de estos ejercicios, es la excelente santidad de su Autor, porque en ellos y por medio de ellos le comunicó Dios nuestro señor un dolor tan intenso de sus culpas pasadas, un desprecio tan profundo de las vanidades de este siglo, un amor tan fervoroso de las deshonras, injurias y oprobios, y de todo lo demás que está incluido en la cruz de Cristo nuestro señor, una intencion tan pura del divino servicio, una conformidad tan perfecta con la divina voluntad, un celo tan abrasado de las almas, un pecho tan ofrecido y sacrificado á la honra y gloria divina, compitiendo (cuanto sufria su pobreza) con la liberalidad de Dios en el retorno de sus beneficios; empleando fielmente en su servicio todo lo que de su mano habia recibido. De lo cual se pudo bien decir 1: Et omnem qui invocat nomen meum, in gloriam meam creavi eum, formavi eum, et feci eum.

## CAPÍTULO II.

QUE LA PRIMBRA PLANTA Y MODELO DE LA RELIGION DE LA COMPAÑÍA, SE HIZO Y FORJÓ EN ESTOS EJERCICIOS.

Todas las familias que han alcanzado algun lustre y grandeza en la república, escudriñan con grande curiosidad, y procuran saber y averiguar con mucho cuidado y diligencia quienes fueron sus progenitores, de los cuales heredaron la nobleza y riqueza de que gozan, y por los cuales son honrados y viven descansados en sus ciudades. No

se puede negar, sino que por la misericordia de Dios la Religion de la Compañía de Jesus ha sido y es muy ilustre entre las demás Religiones que resplandecen en la Iglesia de Dios. Porque en los pocos años que ha que se fundó, se ha estendido por todo el mundo, con grande número de colegios y de provincias, y dado á la Iglesia católica un número sin número de varones insignes en letras, en prudencia y en santidad, ilustrísimos mártires, excelentes predicadores, sapientísimos doctores y maestros, diligentísimos escritores, que desde el púlpito y desde la cátedra, y con la pluma han ilustrado v enseñado todo género de ciencias, así divinas como humanas. Ha dado asimismo grande copia de operarios inconfusibles, que han convencido á los herejes, alumbrado los gentiles, enseñado los rudos, y criado y enderezado los niños desde su tierna edad en buenas letras y en el temor santo de Dios. Otros tambien de grande destreza y eficacia en sacar las almas de pecado, y de mucha luz y discrecion espiritual para guiarlas por el camino de la perfeccion, y juntamente con esto varones verdaderamente humildes y espirituales, de un cuerpo muy mortificado y castigado, de un espíritu quieto y puro, para vacar por muchas horas del dia y de la noche á la oracion y contemplacion, como si vivieran en los desiertos y en las soledades. Todas estas cosas que los que viven fuera de nuestra Religion, las reconocen, experimentan y confiesan, nosotros las vemos y tocamos con las manos, y hemos conocido y tratado tanto número de semejantes varones en el siglo pasado y presente, cuantos se sirva el Señor por su misericordia de dar á la Compañía en el venidero.

Resta que, pues Dios ha hecho tan ilustre en la Iglesia esta familia y Compañía suya, averigüemos quienes son nuestros primeros padres y progenitores. En la mano está la respuesta, porque si ponemos los ojos en los principios de nuestra Religion, hallaremos que se juntaron diez compañeros á fundarla, todos varones insignes y de aventajados talentos y conocida santidad, de los cuales los nueve fueron llamados y traidos á este intento por el bienaventurado padre san Ignacio, al cual reconoce toda la Compañía por su primer patriarca y fundador y del cual recibió las leyes con que se gobierna, y del mismo, como de su primer prepósito general, fué gobernada en sus

primeros años y niñez, hasta que cobró fuerza y quedó en su muerte estendida casi por todo el mundo.

Pero si preguntamos al santo Padre si es él el primer autor de esta Religion, nos responde en el proemio de las Constituciones: Que la suma sapiencia y bondad de Dios nuestro criador y señor, es la que ha de conservar y regir y llevar adelante en su santo servicio esta mínima Compañía de Jesus, como se dignó comenzarla. De lo cual se ve que los principios de la Compañia atribuve el santo Padre á la sabiduría y á la bondad de Dios nuestro señor. Porque la sabiduría dió la traza, y la bondad la ejecutó. Y es cierto que la sabiduría de Dios nuestro señor, siendo como es una y simplicísima, está como preñada de grande muchedumbre de trazas y de ideas de las cosas particulares, las cuales él descubre cuando es servido, y las ejecuta dándoles el sér y debida perfeccion. Y así como estuvieron secretas, y como encerradas en esta sabiduría, las trazas particulares é institutos de todas las Religiones, las cuales en sus tiempos por la divina bondad salieron á luz; así lo estuvo tambien el Instituto de la Compañía de Jesus, el cual á su tiempo la misma bondad divina imprimió en el ánimo de san Ignacio su fundador. Y ¿por qué otro medio se le imprimió y comunicó, sino por medio de los ejercicios espirituales? en los cuales le iba instruvendo y enseñando, como lo suele hacer un maestro á su discípulo. De manera, que aquello particular que tiene el instituto de la Compañía, cuanto al fin que pretende, y cuanto á los medios de que usa, se lo descubrió Dios á su fundador por medio de estos ejercicios, y pudo bien decir de sí lo que está en el libro de la Sabiduría 1: Hame enseñado á mí la sabiduría, que es el artífice y arquitecto de todas las cosas, porque en ella está el espíritu de la inteligencia santo, que siendo uno, es muchos y de muchas maneras.

Estos mismos ejercicios que enseñó Dios al bienaventurado san Ignacio, como á cabeza de su Órden, los dió despues el mismo Santo á sus primeros compañeros, y por ellos, y ejercitándose en ellos les comunicó el Señor el mismo espíritu y los mismos intentos. Aquí es donde el Espíritu santo escribió é imprimió en el corazon del Funda-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sap. 7, 22.

dor y de sus compañeros la interior ley de la caridad y amor, la cual dice el santo Padre, que ha de ayudar mas que ninguna constitucion exterior para conservar y llevar adelante esta Compañía. Esta lev de la caridad es la que abraza lo que la sabiduría dispone, y así se corresponde maravillosamente con ella. Porque así como la sabiduría siendo una, es muchas y de muchas maneras, así lo es tambien la caridad, de la cual con mucha razon entendió el bienaventurado san Gregorio lo que está escrito en el libro de Job 1: Ojalá Dios hablase contigo, y abriese sus labios para ti, para que te descubriese los secretos de la sabiduría, y que su ley es muchas y de muchas maneras. ¿ Qué otra cosa, dice san Gregorio<sup>4</sup>, se puede entender mejor, ni mas á propósito por la lev de Cristo, que la caridad? Pero esta misma ley se dice con razon que es muchas, porque la caridad siendo una se estiende y dilata á las obras de todas las virtudes. Digo pues que por medio de estos ejercicios habló Dios con san Ignacio, v abrió sus labios para cen él, v le descubrió lo que tenia escondido en los secretos de su sabiduría (que fué la traza y modelo de esta Religion) y por medio de los mismos le imprimió la ley de la caridad con que la misma Religion habia de conservarse. Y ser esto así, lo sabemos por constante tradición de nuestros primeros padres. Y el padre Gil Gonzalez lo afirma en un excelente directorio que escribió sobre los ejercicios. Y vo mismo le oí decir que nuestro padre Everardo, cuarto prepósito general, estando él presente habia dicho en una plática, que habia él oido de boca del santo padre-Ignacio, que en el ejercicio de las banderas, (que está en el cuarto dia de la segunda semana) le habia Dios descubierto este secreto, y puéstole delante de los ojos la forma y modelo de esta Compañía; la cual debajo de la bandera de Jesucristo, sumo capitan v rev nuestro, fundada en pobreza y humildad, v en el amor de las deshonras y oprobios y desprecio del mundo, habia de hacer guerra al mundo, y traer los hombres al desprecio de las riquezas y de las honras mundanas, por imitar á aquel Señor que en todas estas cosas fué delante, v de todas nos dejó tan ilustres ejemplos. Y juntamente con esta luz y conocimiento le imprimió Dios nuestro señor 1 Job 11, 5. <sup>2</sup> Greg. l. 10 mor., c. 4.

<sup>-</sup>

aquel grado de la caridad que se corresponde con este secreto que le habia manifestado; conviene á saber, un celo ardiente de la mayor gloria divina en aquella obra en que Dios nuestro señor es mas glorificado, que es reducir las almas á su servicio y á la imitacion de la pobreza y humildad de Jesucristo nuestro señor.

Este mismo celo y ardor, que el Señor habia impreso en el pecho de nuestro Fundador, deseó él y procuró que se imprimiese en el de sus compañeros; y para esto les dió los mismos ejercicios que él habia hecho, juzgando (como ello era así) que queria Dios servirse de este instrumento para comunicar el espíritu propio de esta Religion, y llamar los soldados que le habian de servir en esta Compañía. De este espíritu y ardor de la mayor gloria divina y de la salvacion y perfeccion de los prójimos, que bebieron todos de estos ejercicios, resultó, que de varones tan diferentes en naciones, en lenguas y costumbres, y que nunca antes se habian conocido ni visto, se formó un cuerpo con tan estrecha union, que parece que todos tenian una alma y un corazon. De esta ley de la caridad y amor, que el Espíritu santo escribió é imprimió en sus corazones, se trasladaron despues por mano del santo padre Ignacio, las leyes y Constituciones que se escribieron é imprimieron en los libros, para gobernar por ellas la Compañía, como dirémos en el capítulo siguiente. De manera, que si bien lo miramos, el libro de las Constituciones es hijo legítimo de los ejercicios espirituales; y por el consiguiente, los mismos ejercicios son como los primeros progenitores de toda esta familia, por cuyo medio ella ha recibido de la mano de Dios la luz y la prudencia, las letras y el espíritu. Y si bien es verdad que toda la Compañía reconoce al santo Ignacio por su primer padre y fundador, pero él puede con verdad decir á sus hijos. In Christo Jesu per excreitia ego vos genui. Esto es: Yo os he engendrado en Jesucristo nuestro señor por medio de los ejercicios.

Y porque este discurso no le parezca por ventura à alguno que es sentimiento mio en particular, no será fuera de propósito referir aquí lo que acerca de este punto se dice en los anales de nuestra Religion, que todo cede en grande alabanza de nuestros ejercicios. Tratando pues del tiempo en que el santo Padre escribió este libro, y se em-

pezó á ejercitar por él, dice así : Por este tiempo entrando á lo mas íntimo de la filosofía celestial, y pasando de la oracion vocal á la mental, empezó á ejercitarse en aquellas meditaciones que despues puso en órden en el libro de los Ejercicios espirituales. Porque parte de lo que él iba notando con el uso y experiencia de cada dia, y parte de lo que habia aprendido de aquel Maestro divino y celestial, hizo una saludable ciencia de orar, y como arte de meditar, la cual añadida y enriquecida cada dia mas, la intituló Ejercicios del espéritu, á semejanza del ejercicio del cuerpo, para que así como el cuerpo con su ejercicio, así tambien el espíritu con el suyo se fortaleciese y sustentase. Estos ejercicios habiéndolos primero experimentado en sí mismo con gran provecho suyo, persuadido (como era verdad) que tendrian la misma fuerza en los demás, empezó á usar de ellos para provecho y enseñanza de los prójimos, con lan abundante fruto de muchos, y tan grande y conocida mudanza en las costumbres, que tenian por cierto que ninguna cosa se podia pensar ni hallar mejor, ó para escoger estado de vida, ó para componer las costumbres y mortificar las pasiones, ó para perseverar constantemente en el bien comenzado. Y es cierto, que ora consideremos el tiempo en que fueron escritos estos ejercicios de un hombre sin estudios y sin letras, ora miremos el copioso fruto que se ha seguido de ellos, ora las contradicciones que han tenido (con las cuales procurando el demonio derribarlos, han venido á cobrar mayores fuerzas hasta ser aprobados finalmente de la Sede apostólica) no se puede dudar sino que es obra mas que humana, inventada y comunicada de la sabiduría divina. En estas meditaciones principalmente se encendia en el amor de Cristo nuestro señor, y trataba muy á menudo consigo cuanto habia hecho este Señor por nosotros, y cuanto era razon que nosotros hiciésemos por él. Y como desease dedicarse todo y del todo á su servicio, y hallar cómo y dónde, y en qué pudiese hacer alguna cosa que le fuese muy agradable, mirándolo todo con atencion, echaba de ver, que al Salvador no se le podia hacer otro servicio mas acepto que procurar la gloria de Dios por medio de la salud de las almas, por la cual él habia venido del cielo á la tierra, y á la cual habia en-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. Societ., lib. 1, n. 23.

derezado todo lo que habia dicho y hecho, hasta padecer durísima muerte en la cruz. Con esto empezó él tambien á entrar en este cuidado, y atender á él con todo el afecto y ansia de su corazon. Poníase delante de los ojos á Cristo Jesus como su legítimo rev y de suavísimas costumbres, y que llamaba sus súbditos á una justa y piadosa guerra, no con otras leyes y condiciones, sino que le siguiesen á él, v entrasen á la parte de las comodidades ó incomodidades de que participaba él en la comida, en el sueño, v en los demás trabajos y peligros. Y sacaba de aquí que no se les debia proponer á los vasallos condicion, ni mas honorifica ni mas deseable, v que no merecia ser contado, no solo en el número de los soldados, pero ni en el de los hombres, el que no se asentase luego debajo de la bandera de un rev, que de esta manera convidaba á los suyos á la guerra. Por otra parte, mirando á Cristo su capitan pobre, y que iba delante con su cruz, y ovendo su voz que dice: El que quiere venir en pos de mí niéguese á sí mismo, y tome su cruz, y sigame; se inflamaba y encendia todo para este género de guerra, y ardia con celo de la salud de las almas, ofreciéndose á la pobreza v á la deshonra, y á todos los dolores y tormentos, para militar legitimamente debajo de tal capitan; avergonzándose de no seguir al que va delante con su ejemplo, y de querer mas honra y regalo, y pasar por otra mejor ley de la que tomaba el capitan para sí. De esta fuente procedió todo lo que hizo en el discurso de su vida en los negocios de la salud de las almas, y todo lo que padeció, y muchas cosas mas que deseó padecer. Y de aquí nació tambien el juntar compañeros, v la fundacion de la misma Compañía, y toda la traza y disposicion de ella. Lo sobredicho está sacado del libro primero de la historia de la Compañía.

### CAPÍTULO JII.

QUE DEL LIBRO DE LOS BJERCICIOS SE AYUDÓ MUCHO NUESTRO SANTO PADRE PARA ESCRIBIR LAS CONSTITUCIONES.

El tercer fruto de los ejercicios, es el libro de las Constituciones, que nuestro santo Padre escribió para el buen gobierno de su religion, del cual con razon se maravillan los hombres muy espirituales y muy prudentes. Estas Constituciones son como hijas de los ejercicios espirituales. Porque con verdad podemos decir, que la primera luz que Dios nuestro señor comunicó á nuestro santo Padre, y los primeros dictámenes y sentimientos que le inspiró, y la manera y forma que le enseñó para consultar y deliberar, y determinarse en las cosas de su servicio, fué por medio de los ejercicios espirituales. Todo lo cual tomó él despues por guia y por modelo para escribir las Constituciones. Quien hubiere leido con atencion el un libro y el otro, verá claramente ser así verdad lo que decimos, y no podrá dudar sino que los dos libros son partos del mismo autor, y que los Ejercicios son el hijo primogénito, por medio de los cuales se escribieron despues las Constituciones.

Para mayor confirmacion de lo dicho se debe advertir, que antes que se escribiesen las Constituciones estaba ya fundada y confirmada la Compañía. Porque así como para retratar á un hombre con sus particulares señales y propiedades, y con su mismo aire y figura, y finalmente de manera que el retrato se parezca con él, es necesario que el tal hombre esté ya nacido y vivo, porque el original no se hace conforme al retrato, sino al contrario, el retrato se saca del original; así tambien me parece á mí, que las Constituciones son como un retrato muerto de la Compañía viva, y aunque digo retrato muerto, es sacado tan al vivo, que escrito como está en el libro, parece cosa viva y que muestra á los ojos una comunidad santa y espiritual, y que bulle y se menea y hace grandes efectos en servicio de Dios y

de la santa Iglesia. Y aunque esto redunda en grande alabanza del artífice, pero al fin las leyes escritas, cosa muerta son, y sacadas de aquel espíritu vivo que Dios nuestro señor comunicó á los de la Compañía en sus principios. Así lo dice largamente nuestro santo Padre en el proemio de las Constituciones (como dijimos en el capítulo pasado) que la Compañía no tuvo su principio en ellas, ni por medio de ellas, sino que la suma sapiencia y bondad de Dios nuestro señor, fué la que dió principio á esta Compañía, y la que la ha de conservar y regir y llevar adelante en su santo servicio, y que de nuestra parte, mas que ninguna exterior constitucion, ha de avudar para ello la interior ley de la caridad y amor que el Espíritu santo escribe en los corazones. Mas porque por la flaqueza humana se suele remitir y entibiar este espíritu en nosotros, fué necesario se escribiesen constituciones, en las cuales quedase como retratado el espíritu primitivo de la Religion, para que por ellas nos reformásemos siempre, y nos dispusiésemos à recibir aquel mismo espíritu de la mano del Señor. Y esto es lo que dice el santo Padre, que pide la suave disposicion de la divina Providencia, y lo que nos enseña la razon y los ejemplos de los santos; conviene á saber, que se escriban constituciones para mejor proceder conforme á nuestro instituto. De lo cual se ve que primero fué el Instituto y despues las Constituciones, y que las Constituciones se escribieron, y el Instituto es el que la sabiduría de Dios halló y el Espíritu santo imprimió en los corazones, el cual fué como el original de las Constituciones que se escribieron para que nos ayudasen á proceder mejor conforme á nuestro Instituto en la via del divino servicio. Pues si es así, que las Constituciones se trasladaron del espíritu que Dios nuestro señor escribió en los corazones de nuestros primeros padres, y este se le comunicó el mismo Señor por medio de los Ejercicios, bien se ve cuanta parte tuvieron estos Ejercicios para escribirse las Constituciones.

Pero viniendo mas á lo particular, á dos cabezas podemos reducir lo que se trata en las Constituciones. La primera es, lo que toca al gobierno particular de cada religioso; esto es, como debe cada uno gobernarse, instituirse, y perfeccionarse á sí mismo, para ser miembro apto de este cuerpo, y parte de esta comunidad. La se-

gunda es, de las leyes con que se ha de gobernar todo este cuerpe y toda esta república y comunidad. La primero que toca á la institucion particular de cada religioso, contiene dos cosas, que son los ejercicios espirituales y los ejercicios de las virtudes: y de lo uno y lo otro tratan las Constituciones en la misma forma que se practica en los ejercicios.

Porque cuanto á los ejercicios espirituales se nos encomienda la oracion mental y vocal, la meditacion, los exámenes de la conciencia, la confesion y comunion, y otros semejantes, los cuales es cosa manifiesta que quieren las Constituciones que los aprendamos de este libro, y que los usemos conforme á las reglas é instrucciones que hay en él. Pues cuanto á las virtudes, cuales son las que se nos piden en las Constituciones, y son mas propias de nuestra vocacion, y sin las cuales no se puede conseguir la sustancia de nuestro Instituto, cosa cierta es que no son otras sino aquellas mismas que se enseñan en el libro de los Ejercicios; conviene á saber, la familiaridad con Dios nuestro señor en el ejercicio de la oracion; la abnegacion de sí mismo y de su propia voluntad y juicio; el dar cuenta de la conciencia y descubrirla con toda sinceridad v verdad á su superior y padre espiritual; la obediencia pronta y alegre en todas las cosas; la indiferencia á todos los puestos, oficios y ocupaciones, dejándose gobernar del superior como un cuerpo muerto, etc.; la castigacion del cuerpo conforme á la direccion del superior, en órden á fines mayores; la intencion recta del divino servicio, no solo en el estado de la vida, sino en todas las cosas particulares; el amor de la cruz de Cristo, y el deseo de imitarle, y hacerse semejante á él en sus oprobios y afrentas; el celo de las almas, nacido de ferventísima caridad y amor de Dios, y el ejercicio del amor de Dios y de la caridad, puesto no tan solamente en los afectos interiores, sino mucho mas en las obras. Todas estas cosas, y otras semejantes que se nos piden en las Constituciones ¿de dónde se sacaron sino de los Ejercicios? De manera, que aquel modo de orar y de examinar la conciencia, aquella intencion recta y sencilla de alcanzar el último fin para que fuimos criados, aquella indiferencia, cuanto es de nuestra parte, á la pobreza y riqueza, á la enfermedad y á la salud, á la honra y deshonra, y á la

vida y á la muerte, junto con una resolucion de no desear ni procurar ninguna de las cosas criadas, sino aquella que entendiéremos que nos puede ayudar para nuestro último fin; aquel aborrecimiento de los pecados y temor de la divina justicia y desprecio de todos los bienes que el mundo estima; aquel deseo de imitar y seguir á Cristo nuestro señor, especialmente en sus injurias y oprobios, con determinacion de hacer guerra á la propia sensualidad y al amor carnal y mundano; aquella humildad tan perfecta, que se ofrece á carecer de todos los bienes con que el mundo convida, y á sufrir todos los males con que amenaza, no solamente por no hacer cosa que sea pecado mortal ni venial, sino tambien por solo hacerse semejante á Cristo nuestro señor, aun en caso que con igual gloria de su divina Majestad pudiéramos gozar de todos los bienes contrarios; aquel deseo de saber la divina voluntad para cumplirla, y de buscar en todas las cosas grandes y pequeñas la mayor gloria divina, principalmente en discurrir por todo el mundo, debajo de la bandera de Jesucristo, predicando y persuadiendo á los hombres la pobreza de espíritu, el desprecio de las honras y la humildad del corazon; y finalmente aquella caridad no delicada y ociosa, sino esforzada y trabajadora, y que se ejercita y se declara por obras grandes y empresas ilustres del divino servicio; lo cual todo es como la sustancia y la médula de los ejercicios espirituales, y el fruto que por ellos se pretende, y con la divina gracia se alcanza. Estos fueron los primeros fundamentos de este edificio, las primeras leves de esta república, las primeras constituciones de esta Religion; las primeras reglas con que se empezó á disponer su gobierno, y la primera leche con que la Compañía se crió cuando era niña, y el manjar sólido con que cobró fuerzas cuando se hizo grande ; y finalmente esta es la misma Compañía de Jesus viva, cuyo retrato se sacó despues en las Constituciones escritas, que todas se encaminan á ponernos delante este mismo espíritu, y los medios que nos han de ayudar á conservarle y conseguir el fin que conforme á él pretendemos.

Vengamos à lo que es mas propio de las Constituciones, y mas admirable en ellas, que son las leyes con que se rige esta república, y se gobierna todo el cuerpo de esta Religion. Estas se contienen en

diez partes en que están divididas las Constituciones. En la primera se trata del admitir á probacion los que desean seguir nuestro Instituto. En la segunda, el despedir los que en la probacion no pareciesen idóneos para él. En la tercera, del, conservar y aprovechar en el espíritu y virtudes los que quedaren. En la cuarta, de instruir en letras y otros medios de ayudar al prójimo, los que se hubieren ayudado á sí mismos en el espíritu y vírtud. En la quinta, del incorporar en la Compañía los que así fueren instruidos. En la sexta, de lo que deben observar en sí mismos los ya incorporados. En la séptima, de lo que se ha de observar para con los projimos, repartiendo los operarios, y empleándolos en la viña de Cristo nuestro señor. En la octava, de lo que toca al unir entre sí y con su cabeza los que están repartidos. En la nona, lo que toca á la cabeza y al gobierno que de ella al cuerpo desciende. En la décima, de lo que universalmente toca á la conservacion y aumento de todo el cuerpo de esta Compañía en su buen ser.

No quiero ahora tratar de la comprension, de la brevedad y claridad, del órden, de la prudencia y acierto de estas Constituciones, todo lo cual se saca en parte de la division de ellas; la cual por esta causa he querido poner aquí con las mismas palabras que la pone su autor en el proemio de las mismas Constituciones. Supongo por cierta la excelencia de estas leyes, en la cual no puede poner duda ningun hombre prudente que las levere escritas en el libro, y el que no las pudiere leer escritas, si las viere y considerare vivas en el gobierno de esta Religion, que está en los ojos de todo el mundo. Lo que hace á mi propósilo, es preguntar ¿ de dónde sacó nuestro santo Padre y fundador estas leyes y reglas? ¿ en qué libro las leyó? ¿Con quién las comunicó, ó cuyo ejemplo imitó para escribirlas? Bien pudo ser que para algunas de estas cosas, no le fallasen del todo estos medios y avudas humanas; pero atrévome á decir, que la principal avuda que para esto tuvo fué el libro de sus Ejercicios; quiero decir, el uso y práctica de ellos: no solamente por lo general de la luz que se alcanza de Dios nuestro señor por medio de los ejercicios espirituales de la oracion y meditacion y trato familiar con su divina Majestad, sino por otra razon tan particular y propia, que claramente se verá

por ella, cuan delante de los ojos tuvo nuestro santo Padre estos Ejercicios cuando escribia las Constituciones, y como en el buen acierto de ellas se hizo prueba, y se tomó experiencia de la fuerza y virtud, y del buen acierto de los mismos Ejercicios.

Y la razon es la que se sigue: cosa clara es, que toda la materia de las Constituciones, es como materia de eleccion, y que consiste en deliberar qué medios serán mejores y mas convenientes para el fin que se pretende. Tambien es cosa cierta que el principal intento del libro de los Ejercicios es dar reglas para la buena y sana eleccion, no solamente acerca del estado de la vida, sino tambien en las demás cosas particulares, como consta del discurso del mismo libro, y se probará mas largamente en la segunda parte de este tratado en la materia de elecciones. Pues siendo esto así, como en la verdad lo es; ¿ quién no ve claramente la trabazon que tiene entre sí el libro de los Ejercicios con las Constituciones? Porque el que escribió las reglas de la eleccion, mejor que ninguno habia de saber entenderlas, y mejor que ninguno ejercitarlas, y en cosas de mas momento y de mas importancia. Aquí se mostró nuestro santo Padre hombre verdaderamente espiritual, tal como lo piden estos ejercicios, libre de todos respetos humanos, y de todas aficiones desordenadas, mirando siempre con ojos sencillos de pura intencion la mayor gloria divina, y poniendo fuerza en no querer esto ni aquello, sino por solo el servicio de Dios nuestro señor. De manera, que el deseo de mejor servir, y glorificar á su divina Majestad, era siempre toda la razon en sus consultas, y la causa total en sus determinaciones.

Si por una parte de las Constituciones hemos de sacar lo que pasaria en las demás; cosa sabida es, que sobre cierta duda que tuvo el santo santo Padre acerca de la pobreza de las casas profesas, hizo oración y dijo misa por espacio de cuarenta dias, y para tomar mejor la resolución iba escribiendo por menudo lo que le pasaba cada dia en la oración y en la misa. Hemos visto y leido muchos el traslado de estos comentarios, y dejando aparte el fervor de su oración que por ellos se descubre, y las soberanas visitaciones que tan frecuentemento tenia de Dios nuestro señor, allí se verán practicados con mucha puntualidad los ejercicios de la elección con todas sus reglas y adiciones,

como son tener por escrito los convenientes é inconvenientes de cada parte, tomar tiempo diferente despues de los ejercicios espirituales para hacer la eleccion, una intencion pura del divino servicio, una oracion ferviente á Dios nuestro señor para que en aquel particular le declarase su voluntad, un exámen muy frecuente y cuidadoso de las consolaciones y desolaciones que sentia para ver á qué parte le inclinaban, una leccion muy atenta y meditacion profunda de las razones que tenia escritas por una y otra parte, un presentarse delante del acatamiento de Dios para ofrecerle la eleccion que tenia hecha, suplicándole con muchas lágrimas y afectos fervorosos le confirmase en ella, y en tiempo de sequedad y desolacion no cesar un punto de añadir penitencias y poner nuevos medios hasta alcanzar la gracia y luz que se deseaba. De manera que lo que el santo Padre escribia tan por menudo y con tanto cuidado para tomar mejor acuerdo en aquel punto. confiriendo todas las razones que en él habia hallado, y todos los sentimientos que acerca de él habia tenido, eso parece que quiso Dios nuestro señor se escribiese para mayores fines, conviene á saber, para que viniese á nuestra noticia la alteza de su oracion que él encubria con tanta diligencia, para que entendiésemos las muchas lágrimas y oraciones que le habian costado las demás Constituciones, pues esta que al parecer no era de mas importancia le habia costado tantas, y muy particularmente para que viésemos practicados los Ejercicios por su mismo autor, y supiésemos el camino por donde se comunicó tanta luz á las Constituciones.

Y verdaderamente si leemos aquel libro con el espíritu que se hizo, nos parecerá que no habla hombre en cuerpo mortal, sino como un espíritu ó mente separada, tan levantada sobre si y sobre todas las cosas, que goza de lleno el rayo de la divina luz, sin que puedan estorbárselo las nieblas de los afectos humanos é inferiores, y como atalaya que descubre de alto todos los caminos y las dificultades y malos pasos, asi los va declarando y dando luz y guiando en ellos. Este puesto tan alto se gana por medio de los ejercicios, y desde el principio y fundamento, hasta el fin y remate de ellos, no se pretende otra cosa, sino vencerse uno á sí mismo, desapropiarse de sí mismo, renunciar á todas las cosas criadas y hacerse indiferente á ellas, ponien-

do siempre la mira en la voluntad de Dios nuestro señor y mayor gloria de su divina Majestad. Pues esta mayor gloria divina, ¿ quién dirá con qué pureza la tenia nuestro santo Padre en el corazon, y cuan puesta delante de los ojos cuando escribia las Constituciones, pues la nombra lan frecuentemente, y repite lan á menudo en sus palabras? Porque es cosa que no se puede decir sin admiracion, que apenas hay, no solamente capítulo, pero ni aun renglon en las Constituciones, en que no se repita esta palabra, á mayor gloria divina, ú otra semejante. Y lo que mas es, siempre que se repite hace buen sentido, y viene á propósito, y se construye cómodamente con la antecedente y subsecuente, lo cual es claro indicio, que todas las cosas por menudas y particulares que fuesen, las gobernaba inmediatamente por la mayor gloria divina, el cual es todo el intento y el fruto mas deseado y pretendido de los ejercicios de la segunda semana. Y así como en su intencion buscaba, y ballaba conveniencia entre la cosa que trataba, por menuda que fuese, y la mayor gloria dívina; así tambien hallaba lugar y sazon para repetirlo tantas yeces y tan á propósito en sus palabras.

#### CAPITULO IV.

QUE LOS EJERCICIOS ESPIRITUALES ES UNA DE LAS EXPERIENCIAS EN QUE SON PROBADOS LOS NOVICIOS, Y POR QUE CAUSA.

Tres géneros de personas hay en nuestra Religion, cuanto al propósito de que ahora tratamos. Los novicios, que son instruidos y ejercitados en las cosas espirituales en los noviciados: los estudiantes, que aprenden letras en los colegios, y los confesores, predicadores, lectores y los demás obreros, que con el espíritu que sacaron de los noviciados, y las letras que aprendicron en los colegios se emplean en ayudar á la salvacion y perfeccion de sus prójimos; y para todos los que están en cualquiera de estos estados, son de grande provecho los ejercicios espirituales. Y no trato ahora de la ayuda que todos tienen en ellos para su aprovechamiento espiritual, porque este fruto es general en todos estados y personas, y para prueba de esto sirve todo lo que se ha dicho en este tratado en los cuatro libros pasados, sino trato de algun fruto propio y particular que se sigue de estos ejercicios á cada uno de estos estados.

Cuanto á los novicios se debe advertir una cosa digna de ponderacion, y es que no solamente da nuestro santo Padre los ejercicios á los que entran en su Religion, como medio utilisimo para aprovecharse en el espiritu de ella, sino que se los da tambien à la misma Religion por prueba v experiencia de los que recibe, y la mas cierta de todas para conocerlos y asegurarse si son á propósito para vivir en esta regla é Instituto. Entre las experiencias con que son probados los novicios si son á propósito para la Religion, la primera es la de los ejercicios, de la cual dice el santo Padre así 1: La primera es haciendo ejercicios espirifuales por un mes, poco mas ó menos, es á saber, examinando su conciencia, revolviendo toda su vida pasada, y haciendo una confesion general, meditando sus pecados, y contemplando los pasos y misterios de la vida, muerte, resurreccion y ascension de Cristo nuestro señor, ejercitándose en el orar mental y vocalmente, segun la capacidad de las personas, como en el Señor nuestro le será enseñado. Y para entender cuanta fuerza tenga esta experiencia, es mucho de notar lo que nuestro santo Padre dice : que cuando de parte de la Compañía no hubiese la claridad que seria menester para recibir al que pide ser admitido en ella, despues de haberle examinado acerca de los primeros impedimentos, y declarado la sustancia de nuestro Instituto, y las dificultades que en él hay, aunque todavía muestre él tal voluntad eficaz de entrar en la Compañía de Jesus para vivir y morir en ella, será bien con todo esto dilatar la respuesta y última resolucion por algun tiempo, en el cual se puede mirar la cosa y encomendarse á Dios nuestro señor, y hacerse las diligencias convenientes para conocerle, y probar su constancia. Y en la declaración, litera D, señala en particular algunas de las diligencias que se podrán hacer para cono-

18

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Exam., c. 4, § 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1.<sup>8</sup> p., c. 4, § 3.

cerle, como son, primero, examinarle acerca de los impedimentos, así de los primeros como de los segundos, que están en el capítulo tercero del exámen. Segundo, que ultra del que hace oficio de examinador señale el superior otros algunos, que juzgare mas á propósito para que traten y conversen con él. Tercero, que sabido su nombre y las personas que fuera de casa le conocen, se tome informacion de ellas. Cuarto, que por algun tiempo antes que entre en casa le hagan frecuentar la confesion en nuestra iglesia. Y despues de haber puesto estas diligencias, que parecen bien apretadas para venir en conocimiento de cualquier persona, añade las palabras siguientes: Y cuando la duda durase, ponerle en ejercicios espirituales ayudará no poco para que se tenga la claridad que á cerca de él se requiere á gloria de Dios nuestro señor. Donde parece que juzga por medio mas eficaz para conocer una persona y hacer experiencia de ella, ponerle en ejercicios, que no la informacion de los que le conocen fuera, y el testimonio de los que le han conversado y tratado dentro de casa, ó el haber frecuentado por algun tiempo la confesion en nuestra iglesia, ni lo que fuera de confesion ha respondido á las preguntas que tan por menudo se hacen en el capítulo segundo y tercero del exámen.

Pues veamos ahora en qué consiste esta prueba, v de qué manera podemos venir á conocer por medio de los cjercicios espirituales lo que está tan escondido dentro de un hombre que no se ha podido entender por otros medios tan eficaces. ¿ Por ventura la fuerza de esta experiencia consiste en sufrir el encerramiento de quince dias ó de un mes, ó en tener á media noche una hora de meditacion y otras cuatro en el discurso del dia? ¿ ó en el rigor del silencio, ó en las muchas penitencias corporales que se suelen hacer en este tiempo? Pienso que ninguno juzgará que la Compañía quiere en esto probar á sus novicios, ni que lo tiene por medio conveniente para conocerlos. Porque todas estas observancias corporales del encerramiento y silencio, del ponerse en meditacion y hacer otras asperezas y penitencias. se pueden facilmente simular y fingir por un mes, y por algunos meses, v mejor es un hombre conocido por el trato y comunicacion que no por ellas. Y cuando no sean fingidas, sino verdaderas, no son tan propias de nuestra Religion, que no sean comunes á las demás, y

en las cuales muchas veces dé ventaja à las otras. Algo es menester hallar fuera de todo esto en los Ejercicios que sea tan propio de nuestra Religion, que por ello se conozca el que es à proposito para ella, y que declare tan íntimamente lo que hay dentro de un hombre, que le dé à conocer mejor que ninguna de las otras diligencias que caen por defuera.

Y para declarar esto con alguna semejanza, acordémonos que nuestro santo Padre llamó á los ejercicios armas espirituales, v son las armas con que pelea esta Compañía ; y las armas es necesario que le vengan bien, y, como se suele decir, que le armen al soldado que pelea con ellas. Todas las Religiones tienen sus propias armas en que se señalan y ponen su fuerza, como es en la soledad, en el encerramiento y silencio, en la pobreza y aspereza del vestido, en los ayunos, vigilias y otras penitencias corporales, en la asistencia del coro y puntualidad en los divinos oficios, y en otras cosas semejantes, que segun su instituto cada una santamente observa; las cuales propone á los que quieren tomar su hábito, y en las cuales ejercitan á sus novicios para ver como les arman y como se acomodan á ellas, y que satisfaccion tienen en aquel género de vida. Las armas de nuestra Compañía, como está dicho, son los ejercicios espirituales, así para procurar nuestra propia perfeccion, como la de nuestros prójimos, y por eso la primera experiencia de nuestros novicios, son estos ejercicios espirituales, para que ellos prueben, y pruebe tambien la Religion, como les arma este modo de meditar y examinar cada dia sus conciencias, y de reformar sus faltas y corregir sus siniestros por medio de un exámen particular, con todos sus avisos y adiciones; como se acomoden al dar cuenta de su conciencia con toda claridad y humildad, y á no quererse guiar por su parecer, sino por el parecer de los que están en lugar de Cristo nuestro señor; como se ponen en la indiferencia, que es la primera leccion del fundamento, y madre de la obediencia perfecta que pide nuestra regla, y para abreviar, que satisfaccion hallan en los demás dictámenes que están dispuestos en sus lugares en el libro de los Ejercicios, y cómo se ejercitan para alcanzar los grados de perfeccion que corresponden á cada uno de ellos, porque de aquí se verá cuando tiene el espíritu de nuestra vocacion,

como en las demás Religiones son probados en las dificultades propias y particulares de cada una de ellas.

Demás de esto no se pudo hallar otro medio mejor para conocer el ingenio y disposicion de cada uno, que el de estos ejercicios espirituales. Vemos que nuestro santo Padre en la primera parle, capítulo segundo, tratando de las calidades que han de tener los que se admiten en la Compañía para ministerios espirituales, y dejando aparte las cosas externas, que se pueden ver con los ojos, y se pueden saber por informacion, y de las cuales habla desde el número 9, viniendo á lo interior y secreto, va discurriendo en el número 6, 7 y 8, por las tres potencias, que son memoria, entendimiento y voluntad. y dice así: Cuanto al entendimiento, doctrina sana ó habilidad para aprenderla, y en las cosas agibles, discrecion ó muestra de buen juicio para tenerla. Cuanto á la memoria, aptitud para aprender, y fidelidad para retener lo aprendido. Cuanto á la voluntad, que sean deseosos de toda virtud y perfeccion espiritual, quietos, constantes y estrenuos en lo que comienzan del divino servicio, y celosos de la salud de las almas, y á la causa aficionados á nuestro Instituto, que es derechamente ordenado para ayudarlas y disponerlas á conseguir su último fin de la mano de Dios nuestro criador y señor. Estas son las calidades que pide el santo Padre á los que han de ser admitidos en la Compañía cuanto á las tres potencias del alma. Pues para ver si las tiene, ¿ qué otro medio mejor que el de estos ejercicios, que desde el principio hasta el fin son ejercicios de las tres potencias? Allí se ve como le sirve á cada uno la memoria en las historias ó puntos que ha de meditar, con qué facilidad ó dificultad discurre con el entendimiento, y qué blandura ó dureza tiene en la voluntad para sentir los buenos afectos ó hacer buenos propósitos y determinaciones.

Y porque en el discurso de las cuatro semanas se ponen algunos dictámenes y grados de perfeccion muy seguros y muy conformes á razon, muy arrimados y sujetos á la fe y á todo lo que enseña nuestra madre la santa Iglesia, y muy propios del espíritu de nuestra vocacion; y asimismo se ponen algunos modos de ejercitarse muy convenientes para alcanzar estos dictámenes y virtudes, de ahí es que luego que un hombre se pone en estos ejercicios se hace grande

experiencia de él, si tiene ingenio altivo y peregrino, inclinado á cosas poco seguras v caminos extraordinarios, ó por lo menos ajenos de nuestro espíritu v vocacion, ó si tiene ingenio quieto, seguro, acomodado á la verdad, aficionado á la doctrina sólida y, á los medios que abraza el Instituto. Porque así como entre los estómagos unos abrazan un manjar, y otros otro, y unos sienten hastio de algunos manjares, y otros de otros, segun la diferente disposicion que tienen, que en algunos es tan mala, que tienen mas gusto en comer tierra y cosas tales, que no otros manjares sanos y de buen sustento; así vemos tambien entre los ingenios, que unos abrazan mejor unas verdades, y otros otras; á unos se les asientan mejor unos dictámenes, y á otros, otros diferentes, y no puede ser peor ingenio que el de aquellos que de ordinario les ofende la verdad, y lo que es mas llano y seguro les pone hastio, y sienten gusto en lo mas peligroso y menos fundado, y hambre de las ficciones y mentiras. Este exámen de los ingenios maravillosamente se hace, como queda dicho, en los ejercicios, no en el encerramiento ni en las demás penitencias ú observancias exteriores que hay en ellos (en las cuales es cosa fácil engañarse) sino proponiéndole al ejercitante estas verdades para ver como arrostra á ellas, y estos dictámenes para ver como asienta en ellos, y estos modos de ejercitarse para ver como se ayuda de ellos, de lo cual ninguno podrá juzgar mejor que el que da los ejercicios. Y por eso en el exámen advierte nuestro santo Padre 1, que cuando uno hiciere la primera experiencia de los ejercicios, el que se los dió refiera al superior lo que siente del 4al ejercitado, para el fin que se pretende en la Compañía; y aquel se juzgará ser mejor para ella, que mejor se ayudare de estos medios, y con mas gusto abrazare estas verdades, en las cuales está la suma de todo el Instituto, y como la semilla de todas las Constituciones.

<sup>1</sup> Exam., c. 4, § 18.

#### CAPITULO V.

QUE LA PUREZA DE LA VIDA Y EL ESTUDIO DE LA ORACION AYUDAN MUCHO AL DE LAS LETRAS.

No es cosa fácil saber juntar y hermanar el estudio de las letras con el de la oracion, y no son pocos los que se han dejado vencer de esta dificultad, dejando del todo los ejercicios espirituales por entregarse á los libros, ó al contrario huvendo de la ocupacion de los libros y trabajos de los estudios, y teniendo por mejor ser ignorantes que dejar de ser espirituales. Mas como lo uno y lo otro sea necesario para ayudar á la salvacion y perfeccion de nuestros prójimos; así tambien á los que Dios nuestro señor llama para este oficio, de tal manera los favorece y ayuda para juntar estas dos cosas, que no solamente no se estorbe ni embarace la una á la otra, sino que antes se ayuden maravillosamente, de manera que parezca que no puede crecer la una sin la otra. Porque si bien es verdad que el aprovechamiento en las letras se debe al ingenio y al trabajo y á los líbros, y por eso no es bien embarazar el tiempo, ni ocupar el entendimiento, ni gastar la salud con demasía de ejercicios mentales; pero tambien es cierto, que no menos se debe, sino por ventura mucho mas al espíritu de la mortificacion y oracion, y por eso mucho menos conviene de tal manera entregarse à los estudios, que se olvide un hombre de sí mismo y del trato con Dios, y uso de los ejercicios espirituales. De lo primero tratando nuestro santo Padre en la cuarta parte, dice así 1: Cuando se atiende al estudio, como es de advertir que con el calor de estudiar no se entibien en el amor de las verdaderas virtudes y vida religiosa, ast las mortificaciones y oraciones y meditaciones largas no tendrán por el tal tiempo mucho lugar, pues el atender á las letras, que con pura intencion del divino servicio se aprenden, y piden en cierto modo el hombre entero, será no menos antes mas grato á Dios nuestro se-P. 4, c. 4, § 2.

ñor por el tiempo del estudio. De lo segundo dice en la cuarta parte, capítulo sexto, estas palabras 1: Para que los escolares en estas facultades mucho aprovechen, primeramente procuren tener el ánima pura, y la intencion del estudiar recta, no buscando en las letras sino la gloria divina y bien de las almas, y con la oracion á menudo pidan gracia de aprovecharse en la doctrina para el tal fin. En este capítulo pone nuestro santo Padre muchos medios para aprovecharse en las letras, como son el cuidado y trabajo con firme deliberacion de ser muy de veras estudiantes, el quitar todos los impedimentos que puedan distraer del estudio, así de mortificaciones y devociones demasiadas, como de cuidados y ocupaciones exteriores, así en los oficios de casa y fuera de ella, como en cualesquiera ministerios del provecho de los prójimos. Y siendo estos medios, como son, tan importantes, que ellos solos parece que bastaban á hacer á un hombre letrado, pide con todo eso en primer lugar, para aprovecharse mucho en las letras, la pureza del alma y de la intencion, y pedir á menudo gracia para aprovecharse en la doctrina.

Y por ser de tanta importancia esta verdad, cuanto lo es hallar el camino de la verdadera sabiduría, nos la declaró el Espíritu santo de muchas maneras en la sagrada Escritura, atribuvendo el conocimiento de la verdad y la riqueza inestimable de la sabiduría, ya á unas virtudes ya á otras. Porque así como todas ayudan por su parte á hacer á un hombre santo, así tambien para hacerle sabio. Y para dejar otros muchos lugares, basta ver lo que dice el Eclesiástico en el capítulo treinta y nueve, donde muy de propósito afirma, como la mayor parte de lo que entienden los sabios lo alcanzan en la oracion, llorando sus culpas, y con la vida buena ejercitándose en el cumplimiento de los mandamientos de Dios. Todo su corazon, dice, tiene puesto el sabio en madrugar muy de mañana delante de su Criador, v representar sus ruegos en el acatamiento del altísimo Dios; abrirá su boca para hacer oracion, y para pedir perdon de sus culpas; porque si quisiere el gran Señor con sola su voluntad le llenará el entendimiento de luz, y de conocimiento, y de espíritu de inteligencia, y él derramará como lluvia copiosa y provechosa las palabras de su 1 P. 4, c. 6, § 1.

Digitized by Google

sabiduría, y volverá á la oracion á reconocer á Dios por autor de esta gracia, y darle las alabanzas debidas por ella. Estas y otras palabras á este propósito dice el Eclesiástico.

En confirmacion de esta verdad tenemos por testigos todos los santos Doctores, que como fueron doctisimos, así fueron santísimos, v por su misma experiencia entendieron lo que para nuestra enseñanza nos dejaron escrito, que para subir á tan alto conocimiento de la verdad, y á tan alta cumbre de la sabiduría como subieron, no les ayudó tanto el ingenio y el estudio, cuanto el ejercicio espiritual de la virtud y de la mortificacion y oracion. Y para no cargar este capítulo de lo mucho que en este punto está escrito en los libros y en las historias de los mismos santos, haré mencion solamente de unas palabras gravísimas de san Atanasio, que dice así 1: Caterum ad scripturarum indaginem, verumque intellectum, opus est vita proba, et virtute, qua secundum Christum est, ut mens per ejus tramitem decurrens, ea, quæ expetit, adipisci possit, quatenus fas est humanam naturam, divinam intelligere. Nam sine pura mente, et sanctorum imitatione, nemo comprehenderit sanctorum verba. Quemadmodum si quis intucri velit solis jubar, oculos plane detergit, et in splendorem redigil quantum potest ad ejus similitudinem cujus conspiciendi desiderio tenetur sese purificans ut ita oculus in lumen reditus, lumen solis contempletur. Verdaderamente, dice, que para escudriñar las Escrituras, y alcanzar el verdadero entendimiento de ellas, es muy necesaria la vida buena, el alma pura, y la virtud, que es conforme á Cristo nuestro señor, para que el alma por este camino pueda alcanzar lo que desea, cuanto es lícito y posible á la humana naturaleza entender las cosas divinas. Porque sin alma pura, y sin imitacion de los santos, ninguno podrá entender las palabras de los santos; á la manera que el que quiere mirar los rayos del sol, limpia los ojos, y los pone claros y resplandecientes, y se purifica cuanto puede á semejanza de aquello que desea mirar, para que de esta manera los ojos vueltos en luz contemplen la luz del sol. Hasta aquí son palabras del sapientísimo doctor san Atanasio, llamado con razon Magno, por las cuales se ve, que de las virtudes nace la pureza del ánima, y de la pureza la luz, y sin la luz no se

<sup>1</sup> Athanas., lib. de Incarnat. Verbi in fine.

puede alcanzar el conocimiento de la verdad, y para todo esto, ¿qué otra mayor ayuda tenemos que los ejercicios espirituales?

Porque ¿ de dónde nació en los santos aquella tan alta, tan pura y tan quieta contemplacion de Dios? ¿ De dónde aquel conocimiento tan claro (cuanto se puede tener en esta vida) de las divinas perfecciones v atributos? ¿De dónde aquella luz v firmeza en ojos tan flacos, para conocer las cosas mas ocultas y menos ciertas para los sentidos? ¿ De dónde (como digo) esta contemplacion, esta luz y conocimiento con que fueron maestros de la teología que ahora estudiamos, sino de la humildad con que se sujetaron á Dios v pusieron su mayor estudio en mortificar sus voluntades por hacer la de Dios? ¿De donde asimismo nacieron aquellos tesoros inestimables de sabiduría que hallamos en sus libros, en los cuales tan altamente v tan elocuentemente, y por tan diferentes modos y caminos, y con tanta variedad de razones y semejanzas, nos han declarado la naturaleza de los vicios y de las virtudes, los actos particulares de ellas, y el modo de ponerlos en práctica, los estorbos y tentaciones que tenemos por parte de las criaturas, y los remedios para vencerlos? ¿ De dónde ha nacido tanto caudal de sabiduría, sino de la práctica y ejercicio y experiencia que de sí mismos tenian? Porque así como un camino ninguno le conoce mejor, ni sabe dar mejores señas de él que el que le ha caminado muchas veces, así este camino que hay de nosotros á Dios, este camino de los mandamientos de Dios, este camino de las perfectas virtudes, ninguno le entiende bien ni le sabe dar á entender, sino los que caminan y han caminado por él. Y porque los santos lo hacian así, por eso nos le dejaron declarado con tanta grandeza en sus libros, los cuales, ¿cómo es posible entenderlos, sino el que tuviere el mismo ejercicio y ocupacion? De manera, que la llave para entender los libros de los santos, es leerlos con el mismo espíritu que se imprimieron.

Dirá por ventura alguno, que todas las razones que hemos propuesto, prueban bien que el ejercicio espiritual es de suma importancia para los estudios de las letras sagradas, en las cuales, así como se trata de hacer a un hombre virtuoso y perfecto, así tambien el serlo no puede dejar de ayudar mucho para entenderlos. Pero ¿que diré-

mos de las letras humanas y de las ciencias naturales, que parece que no tienen ningun género de parentesco con estos ejercicios? A esto se responde: lo primero, que es tan poco lo que se alcanza por estas ciencias, y tan puesto en opinion y mezclado con tantos errores, y por otra parte es tanta la dignidad y excelencia, y tan grande la certidumbre y verdad, y tanto el provecho que se nos sigue de las letras sagradas, que es muy grande alabanza de los ejercicios espirituales ser de algun provecho para alcanzarlas; y no serlo para las primeras, ni es de mengua ni de consideracion. El Espíritu santo nos aparta de la vana curiosidad de las ciencias naturales: lo primero, con la poca esperanza que hay de alcanzarlas: lo segundo, cuando se alcanzaran, con el poco provecho que hay en saberlas: lo tercero, con el daño que se suele seguir de estudiarlas. No busques, dice, el Eclesiástico 1, las cosas que son sobre ti, ni escudriñes las que son sobre tus fuerzas (esto es, las que no podrás alcanzar por mucho que trabajes con tu entendimiento) medita siempre en las obras que Dios te manda hacer á ti, y no seas curioso en querer averiguar la muchedumbre de obras tantas y tan grandes como ha hecho él; porque no hay para que le canses en porfiar á ver con lus ojos lo que Dios ha escondido de ellos. Así que en las cosas que no te va ni le viene, no estudies en querer averiguarlas de tantas maneras, conténtate con que de las cosas necesarias y que te importan, te ha descubierto Dios muchas que eran sobre el sentido humano v sobre las fuerzas de tu entendimiento. Porque de la vanidad de querer saber cosas curiosas y poco necesarias, muchos no han sacado sino desvanecimiento y soberbia, y el imaginar de sí que eran sabios, los ha traido engañados y sido causa de que en la verdad no lo sean. Toda esta sentencia es del Eclesiástico, de la cual se ve cuanta vanidad sea poner trabajo en saber cosas tan inciertas y tan inútiles que, como dice Séneca, si naciéramos con ellas habíamos de poner trabajo en olvidarlas. Lo cual es verdad cuando estas ciencias se apetecen por sí mismas, y no por lo que ayudan á alcanzar las letras sagradas, en las cuales está el verdadero conocimiento de Dios, y de los medios que hay para servirle v gozarle. Porque en órden á este fin, v cuanto es menester para él, muy útil es el estudio de las ciencias naturales.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eccles, 3.

Lo segundo digo, que estas ciencias naturales estudiadas con este fin, así como ayudan para el buen entendimiento de las Escrituras y averiguacion de muchas verdades teológicas, así tambien son maravillosamente ayudadas de la fe, pues por lo que ella nos enseña, y Dios nuestro señor nos ha revelado, se han entendido muchos secretos de las cosas naturales, que de otra manera no se supieran, y se han corregido muchos errores de los sabios gentiles y antiguos filósofos, que como discurrian con sola la lumbre natural, que es corta y flaca, así muchás cosas no las divisaban, y en otras muchas se engañaban y erraban. De aquí se nos descubre ya algun camino para entender la necesidad que hay de ejercicio espiritual, para la inteligencia de las ciencias naturales y humanas, porque estando estas tan subordinadas y dependientes de las divinas y sagradas, ¿ cómo puede dejar de ser gran socorro para las unas lo que para las otras hemos probado ser tan necesario?

Pero ¿ qué diré de la quietud y sosiego del espíritu, que es necesario para que el entendimiento esté dispuesto á conocer las verdades cualesquiera que sean? El cual sosiego y quietud no se puede alcanzar sin mucho ejercicio espiritual. Porque así como el sol eclipsado ó anublado no alumbra, y los ojos ciegos con tierra no ven, y el espejo empañado no vuelve la figura, y en las aguas si están turbias ninguna cosa se representa, y si están turbadas las que se representan parecen muy diferentes de làs que son; así tambien el entendimiento eclipsado, oscurecido, ciego, empañado, turbio ó turbado con las pasiones de nuestro apetito y malos vapores que salen de nuestro cuerpo, en ninguna materia está bien dispuesto para conocer la verdad; y el primer estudio y mas necesario debe ser el de la pureza del alma, y del sosiego y quietud del espíritu. Aristóteles dijo, que con la quictud aprende el alma y se hace sabia; y Platon juzgó que era tanta parte la quietud y recogimiento del espíritu para saber, que le pareció que no era tanto aprender de nuevo cuanto acordarse de lo que estaba ya sabido. Porque así como un hombre que ha trabajado y estudiado en un punto le es cosa muy fácil acordarse de él si se quieta y recoge, así tambien es fácil al espíritu quieto y desapasionado venir en conocimiento de muchas verdades, aunque nunca las

haya oido ni estudiado otra vez. De este punto se halla mucho escrito entre las sentencias de los filósofos gentiles, que no hay para que referirlo; basta decir que tenian por tan averiguada esta verdad, que por sola ella se movian á hacer como ejercicios espirituales, v no con poco rigor, no mas que para disponerse al estudio de la filosofia. Porque unos se iban á la soledad por no ser embarazados de los hombres en su meditacion, en que de dia y de noche se ocupaban; otros ejercitaban un largo y riguroso silencio; muchos se abrazaban con la pobreza dejando con efecto las riquezas temporales; otros despreciaban la honra, y se reian de los que andaban en busca de ella; todo lo cual para ser ejercicios espirituales no les faltaba sino hacerlo para adquirir las verdaderas virtudes, y conseguir el último fin para que fueron criados. Pero hacíanlo para ser filósofos, que aunque el fin era mas bajo, pero con esto daban á entender lo que sentian acerca de este punto que tratamos, conviene á saber, que no podian ser buenos filósofos, sin estar bien ejercitados y mortificados.

Pero dejando los sabios gentiles, se descubre mucho mejor lo que vamos diciendo en nuestros sagrados doctores que, como queda dicho, así como fueron santísimos, así fueron sapientísimos en todo género de ciencias divinas y humanas. Y así como en número y en excelencia de sabios, ha vencido la Iglesia católica la memoria de todas las naciones y siglos; así se ve cuanto ayudan para la verdadera sabiduría los ejercicios de santidad y de oracion que hay en ella. Porque no parece sino que la luz que nuestro Señor comunica á los suvos en la oracion conforta el entendimiento y reverbera en los libros, v que el entendimiento acostumbrado á la verdad la conoce v la reconoce en cualquiera materia para abrazarla, y desechar la mentira. ¿ Qué diré sobre todo de la avuda que da Dios nuestro señor á los que se la piden con humildad, y estudian con pura intencion de su servicio? Por este medio de la oracion vino á ser Salomon el mas sabio de todos los hombres, y de este medio quiere nuestro santo Padre, que se ayuden los que estudian en la Compañía, pidiendo a menudo gracia en sus oraciones para aprovecharse en las letras, porque es muy cierto lo que dice el Eclesiástico: Si enim Dominus magnus voluerit spiritu intelligentia replebit illum, et ipse tamquam imbres mittet eloquia sapientiæ suæ, elc.

## CAPÍTULO VI.

QUE BL MODO DE EJERCITARSE QUÈ NUESTRO SANTO PADRE ENSEÑA EN SU LIBRO, AYUDA PARTICULARMENTE AL ESTUDIO DE LAS LETRAS.

Bien se ve por todo lo dicho en el capítulo pasado, cuán grande ayuda lienen todos los ejercicios de letras en los ejercicios espirituales, por medio de los cuales se alcanza la pureza y quietud del alma y la gracia de Dios nuestro señor para aprovecharse en ellas. Pero viniendo en particular al libro de los Ejercicios que escribio nuestro santo Padre, lo que hace mas á nuestro propósito, es declarar y probar que el modo de ejercitarse en el espíritu que se nos enseña en él, ayuda especialmente para aprovecharse en todo género de estudios y de letras. Y para mejor entender esto se han de presuponer algunas cosas. Lo primero, que aunque todo el discurso de estos ejercicios está dividido en cuatro semanas, pero en todas cuatro se proponen para meditar solamente dos materias: la primera, es de los pecados y penas de ellos, que pertenece á la primera semana, y á la via que llamamos purgativa; la segunda, es la vida y muerte y resurreccion de Cristo nuestro señor, en la cual se ocupan las tres semanas postreras, que comprenden la via iluminativa y unitiva, como en su lugar hemos declarado. Lo segundo se note, que antes de entrar en cualquiera de estas dos materias, fuera del número de las meditaciones ordinarias pone nuestro santo Padre dos meditaciones, que son como principio y fundamento de las demás. Porque en la primera semana antes de la meditación de los pecados se pone una meditación debajo de este nombre de principio y fundamento, en que se trata del último fin del hombre, y del fin de todas las criaturas, y modo de usar de ellas. Y en la segunda semana antes de la meditación de la Encarnacion, pone otra meditacion debajo de este nombre del reino de Cristo à semejanza del rey temporal, etc., en que se trata del fin de la ve-

II.

19

nida de Cristo nuestro señor al mundo, y del fruto que debemos sacar de ella. Y siendo estas dos meditaciones como fundamento de todas las demás, síguese claramente, que el modo de ejercitarse en las demás ha de ser conforme á lo que se pide y se declara en estos fundamentos. Nótese lo tercero, que estas dos verdades fundamentales, que están en estas dos meditaciones, así como ejercitadas y abrazadas de la voluntad, son fundamentos para el bien vivir; así tambien entendidas y abrazadas del entendimiento, son fundamentos para entender bien las demás verdades, v como unas llaves para abrir v entrar à lo secreto de todas las ciencias. Y que las verdades en todas las ciencias estén como encerradas y escondidas, claramente se ve por los muchos que trabajan en buscarlas, y los pocos que aciertan con ellas. Pues digo, que así como estas dos verdades bien cjercitadas son el fundamento de todo el edificio espiritual que en este libro se nos enseña; así cuando están bien entendidas abren camino para la inteligencia de todas las verdades, y para el aprovechamiento en todas las ciencias. Y este es el punto que pretendo probar y declarar en este capítulo, Nótese lo cuarto, que como estas dos verdades fundamentales sean por la mayor parte prácticas, nunca se entienden del todo, y como es razon, sino es con la práctica y el ejercicio. Y como estas dos potencias del entendimiento y de la voluntad estén tan hermanadas y trabadas entre sí, cuando la voluntad está bien afecta á estas verdades para ejercitarlas, el entendimiento está tambien mas alumbrado para entenderlas, y por el contrario, se oscurece el entendimiento cuando está mal afecta y repugnante la voluntad. De lo cual se saca, que si hemos de seguir el órden mas natural y mas conveniente, primero es el ejercicio de la virtud que el de las letras, y los ejercicios espirituales que los de los estudios. Y así como en las artes ó ciencias subordinadas, las superiores dan probados sus principios á las inferiores, así entre estas dos facultades del bien vivir y del bien entender, aquella primera, como superior, le da á esta segunda sus principios, no tanto probados, cuanto bien ejercitados. Tanta es la ayuda, ó por mejor decir, la necesidad que hay de vida buena y espiritual para aprovechar en letras y en doctrina. De todo lo dicho se concluye este discurso, que si todo el modo particular de ejercitarse

en espiritu que nuestro santo Padre enseña es conforme á estas dos verdades fundamentales, y si estas dos verdades tanto son mejor entendidas cuanto son mejor ejercitadas, y si estando bien entendidas son como dos llaves para entrar en lo secreto de todas las ciencias y para descubrir los errores que suelen mezclarse en ellas, siguese claramente que el que se ejercitare espiritualmente por estos ejercicios, estará bien dispuesto y tendrá una grande ayuda para sacar mucho provecho del trabajo que pusiere en el estudio de las letras.

Resta que probemos lo que queda dicho de estos dos fundamentos. El primero de ellos, que está al principio de la primera semana y es fundamento de ella, y por consiguiente de las demás y de toda la vida espiritual, consiste en estos puntos. Primero, el último fin para que el hombre fué criado es Dios nuestro señor, conviene á saber, para servirle en esta vida y gozarle despues de ella. Segundo, todas las demás criaturas fueron criadas para el hombre; esto es, para que le ayuden á alcanzar su último fin para que fué criado. Tercero, se sigue de aquí que el hombre tanto ha de usar de ellas, cuanto le ayudan para su fin, y tanto debe quitarse de ellas, cuanto para esto le impiden: Cuarto, se sigue de aquí, que debe el hombre hacerse indiferente á todas las cosas criadas, de manera que, cuanto es de su parte, no quiera mas lo próspero que lo adverso, solamente descando y eligiendo lo que mas nos ayuda para el fin á que somos criados. Digo pues; que esta verdad bien entendida y bien amada y ejercitada, v todo el ejercicio espiritual que es conforme á ella, dispone y ayuda muy particularmente, primero al conocimiento de las criaturas, segundo al conocimiento de su Criador, tercero al conocimiento é inteligencia de las sagradas Escrituras, en que están las verdades que Dios nos ha revelado, y son como una fuente de luz y de verdad.

Cuanto á lo primero del conocimiento de las criaturas al cual pertenecen las ciencias naturales) decíamos dos cosas en el capítulo pasado. La primera, que la curiosidad vana de conocer los secretos naturales no sirve sino de desvanecer á los que la tienen, discurriendo siempre por conjeturas engañosas sin acabar de dar en lo cierto de la verdad. Por lo cual dijo Salomon, que habia criado Dios este mundo como un enigma, y puéstole en los ojos de los hombres para que se cansasen y fatigasen en él, y deseando y procurando entenderle, no le alcanzasen 1: Vidit afflictionem quam dedit Deus filiis hominum ut distendantur in ea. Cuncta fecit bona in tempore suo, et mundum tradidit dispututioni eorum, ut non inveniat homo opus quod operatus est Deus ab initio usque ad finem. Lo segundo decíamos, que este estudio de las cosas naturales, cuando no se toma por sí mismo v con vana curiosidad, sino para venir por medio de él en conocimiento y alabanza de Dios, y para ayudarnos de él para alcanzar las letras sagradas, en las cuales está el verdadero conocimiento de Dios, y los medios que hav para servirle y gozarle, que entonces este estudio era provechoso, porque aunque por sí mismo esta lleno de incertidumbres y conjeturas; pero nos da la mano, y nos abre camino para venir en conocimiento de cosas mas ciertas y provechosas. Y si alguna cosa cierta y provechosa se puede saber de las criaturas, es el fin para que Dios las crió, y el buen uso que hemos de tener de cllas. Y sobre este fundamento, y sin perderle de vista, discurrieron maravillosamente nuestros santos doctores por el conocimiento de las cosas naturales, y todo lo que salia de aquí, ó lo tuvieron por vano ó por incierto, y así juzgaron, ó que se habia de dejar del todo como vano, o que si se habia de trabajar en ello, aunque fuese incierto, era, como está dicho, porque en alguna manera nos podia ayudar para el conocimiento de nuestro último fin, y de los medios con que hemos de alcanzarle. Y habiendo penetrado las sutilezas de los filósofos, juntamente penetraban la fragilidad é incertidumbre de ellas, y que con el calor del discurso humano muchas veces se resuelven en vapores: y así templaban la vana curiosidad con lo que dice Salomon: Didici quod omnia opera, quæ fecit Deus perseverent in perpetuum, non possumus eis quidquam addere neque auferre quæ fecit Deus, ut timeatur. Que es una sentencia excelente para este propósito, en que un hombre tan sabio confiesa de sí, que de las obras de Dios solamente habia aprendido que estaban bien hechas, y que las habia hecho Dios para ser temido y reverenciado. Porque queriendo Dios humillar la altivez y vana curiosidad de los entendimientos, con que ordinariamente se desvanecen

<sup>1</sup> Eccles. 3, 10.

los que se tienen por sabios, solamente dió lugar, despues de mucho estudio y trabajo, para entender que todas las criaturas de Dios salieron de sus manos perfectas y cabales para el tiempo y para el fin que él las crió, y que no se les puede añadir ni quitar una jota, sino que como son, así han de ser y son, y han de ser como Dios las hizo, y Dios las hizo así para ser temido y reverenciado por ellas. Pues ¿cómo será posible conocer que son buenas para su fin sino es conociendo este fin? Y ¿cómo será Dios temido y reverenciado por ellas si con el mal uso de ellas es ofendido?

Esto mismo se puede declarar con el ejemplo de todas las cosas artificiales, las cuales se hacen de cierta materia v con cierta figura particular, conforme al fin para que las queremos, y de ahí es que miradas en sí mismas son como un enigma muy oscuro que no se puede entender, y como una cifra muy cerrada, que no se puede declarar hasta saber el fin para que se hicieron. Porque ¿ quién adivinará qué cosa es el calzado, y porque está hecho con esta forma v manera, sino sabe que se hizo para el pié? y ¿quién entenderá qué es una llave ó una sierra, sino sabe que aquella se hizo para cerrar y abrir, y esta para cortar? Y mucho mas seria la dificultad si quisiésemos usar de estas cosas para fines contrarios ó diferentes, como seria-si quisiésemos cortar con una llave, ó abrir la cerradura con un cuchillo. Porque entonces todo dice mal, la materia y la forma, y todas las demás disposiciones y calidades, y lo peor es que nos quejamos de los instrumentos como si estuviesen mal hechos, y en la verdad no tienen ellos la culpa, sino nosotros, que por no conocerlos los violentamos y los hacemos servir en otros usos de aquellos para que fueron hechos. Esto mismo pasa en el conocimiento de todas las otras cosas naturales, que habiéndelas Dios criado para algun fin, ¿cómo es posible que se conozca el hombre á sí mismo y á ellas, sino es conociendo primero el fin para que fué criado el hombre, y para que fueron criadas ellas? Y usando de ellas para el fin que fueron criadas, y conforme á la voluntad de su Criador, todas son buenas y vienen bien, v de todas se hallan razones convenientes. Mas porque muchas veces les hacemos violencia, y las sacamos de sus quicios, por esó ni las entendemos, ni las conocemos, ni hallamos razones convenientes

de ellas. Siguese, pues, de lo dicho, que la llave para conocer las criaturas, cs conocer el fin para que fueron criadas, como se dice en el principio y fundamento.

Cuanto á lo segundo, del conocimiento del Criador (dejando aparte lo que sabemos por revelacion de las Escrituras, de lo cual dirémos despues) es cierto que este mismo principio y fundamento ayuda de muchas maneras para venir en conocimiento de Dios. Lo primero, porque conocemos á Dios como primer principio y último fin del hombre, y de todas las cosas criadas. Segundo, por parte del hombre, porque este es comun sentimiento de los santos, que el conocimiento de si mismo es el mejor medio para venir en conocimiento de Dios: y ¿ cómo se puede un hombre mejor conocer á sí mismo, que conociendo el último fin para que fué criado? Tercero, por parte de las criaturas, porque así como fueron criadas para que nos avudasen á conseguir nuestro último fin, que es servir y glorificar á nuestro Criador, así hay en ellas algunos rastros para venir en conocimiento del mismo Criador, como dice el Apóstol ': Invisibilia enim ipsius à creatura mundi per ea, quæ facta sunt, intellecta conspiciuntur. Que las cosas que son invisibles en Dios, se ven en el espejo de las criaturas; y se conocen por el conocimiento de las cosas que bizo el mismo Dios. Y nunca las criaturas son mas claros espejos, y mas limpios, de su Criador, que cuando usamos de ellas conforme á la voluntad del mismo Criador.

Añádese á esto, que no nos es permitido escudriñar curiosamente los secretos de la Divinidad, como se dice en los Proverbios \*: Así como el que come miel, no le está bien si come mucho, así el que èscudriña la Majestad, será oprimido de la gloria. Y el Eclesiástico nos enseña la moderacion que debemos tener en esto cuando dice \*: Altiora te ne quæsieris, et fortiora te ne scrutatus fueris, sed quæ præcepit tibi Deus illa cogita semper, et in pluribus operibus ejus ne fueris curiosus. No husques lo que está sobre ti, ni te pongas á escudriñar lo que es sobre tus fuerzas, mas en lo que Dios te manda, en eso piensa siempre para cumplirlo, y en sus obras para entenderlas no seas curioso. De manera que hemos de conocer de Dios en esta vida, lo que

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Rom 1. <sup>2</sup> Prov. 25, 27. <sup>3</sup> E eles. 3, 22.

basta para reverenciarle y amarle; hemos de conocer su voluntad y mandamientos para cumplirlos: hemos de conocer finalmente el camino que hay de nosotros á Dios, para no desviarnos de él, y tambien hemos de conoccr el buen uso de las criaturas, para que no nos estorben ni embaracen, antes nos lleven y nos apresuren al puerto de la bienaventuranza. Y si bien lo miramos, gran parte de la teología es la que se emplea en esto, la cual aquel la entenderá mejor, que estuviere mas dispuesto para ejercitarla y obrarla. Y por el contrario, no hav cosa con que mas se cieguen los hombres para no hallar la verdad, como pervertir el uso de las criaturas poniendo en ellas el último sin; por lo cual dijo san Pablo hablando de los sabios de este mundo, que vinieron á perder su sabiduría v hacerse necios é incipientes, porque habiendo conocido á Dios, no le sirvieron y glorificaron como á Dios, y de esta manera trocaron la verdad por la mentira, sirviendo á las criaturas, y anteponiéndolas á su Criador: Qui cum cognorissent Deum, non sicut Deum glorificaverunt, aut gratias egerunt, se devanuerunt in cogitationibus suis, et obscuratum est insipiens cor eorum; dicentes enim se esse sapientis stulti facti sunt. Y mas abajo, dice, que trocaron la verdad por la mentira, porque tambien trocaron el servicio y honra del Criador por la honra y servicio de la criatura: Qui commutaverunt veritatem Dei in mendacium, et coluerunt, et servierunt creaturæ potius, quam Creatori, etc. Lo cual aunque dice à la letra el Apóstol de los que adoraban los idolos, pero tambien se puede entender de los que ponen su fin y su amor en las criaturas, con deservicio v ofensa de su Criador, que por este camino se les viene à oscurecer el entendimiento, y pensando que son sabios, en la verdad no lo son. Sácase pues de lo dicho, que de muchas maneras nos dispone y ayuda el fundamento de los ejercicios para venir en conocimiento de Dios.

Vengamos á lo tercero, que es la inteligencia de la sagrada Escritura, para lo cual tambien ayuda grandemente este mismo principio y fundamento bien sentido y ejercitado. Porque ¿que otra cosa se contiene en la sagrada Escritura, sino lo que brevemente se resume en este fundamento, conviene á saber, que Dios es el principio y último fin de todas las cosas, el cual crió al hombre para sí, y todas las

demás criaturas por el hombre, y para que de ellas se ayudase el hombre para conseguir su último fin? Y no dejaré de decir á este propósito una cosa que á mi parecer merece ser advertida v ponderada. Y es que tratando el bienaventurado san Agustin en los libros de Doctrina cristiana de formar un maestro y predicador eclesiástico, y de dar reglas para entender la sagrada Escritura, puso por primer principio y fundamento este mismo que puso nuestro santo Padre al principio de sus Ejercicios. Las palabras de san Agustin son estas 1: Res ergo alia sunt, quibus fruendum est, alia quibus utendum; aliæ quæ fruuntur et utuntur: illæ quibus fruendum est beatos nos faciunt; istis quibus utendum est, tendentes ad beatitudinem adjuvamur, et quasi adminiculamur, ut ad illas, quæ nos beatos faciunt pervenire, atque his inhærere possimus. Nos vero qui fruimur, et ulimur inter utrasque constituti si eis quibus utendum est frui voluerimus, impeditur cursus noster et aliquando etium deflectitur; ut ab iis rebus, quibus fruendum est obtinendis, vel retardemur, vel etiam revocemur inferiorum amore præpediti. Todas cuantas cosas hay en este mundo, dice este santo y sapientísimo Doctor, son en tres diferencias. Porque unas son para gozarlas, otras para usar de ellas, y las terceras son las que usan de las unas y gozan de las otras. Las que se han de gozar son aquellas que nos hacen bienaventurados; de las que se ha de usar nos ayudamos para poder finalmente llegar y alcanzar aquellas que nos han de hacer bienaventurados; y nosotros que estamos entre las unas y las otras para usar de las unas y gozar de las otras, si queremos gozar de aquellas que se nos dieron tan solamente para el uso, sin duda se impide, y algunas veces tambien se tuerce nuestro camino, y embarazados con el amor de cosas inferiores y menores, ó volvemos atrás, ó llegamos mas tarde á conseguir aquellos bienes, que si se goza de ellos nos hacen bienaventurados. Léase lo que dice el mismo santo Doctor acerca de este punto en el capítulo cuarto del mismo libro, y en otros lugares diferentes de él, que todo es un excelente comentario y declaracion de nuestro principio y fundamento. El cual si, como dice este glorioso Doctor, ayuda tanto para la inteligencia de las Escrituras, bien se saca de ahí, que la misma verdad, que siendo ejercitada y obrada nos abre

<sup>1</sup> Lib. 1 de Doctrina cristiana, c. 3.

camino para ser santos, esa misma siendo entendida nos le abre tambien para ser sabios, y no puede dejar de dar mucha luz esta verdad á todas las sagradas Escrituras, porque es como el blanco y el intento de todo lo que se trata en ellas. Y si para entender un capítulo ayuda tanto leer primero en el título la suma de él, ¿cuánto ayudará para la inteligencia de todas las Escrituras, tener la suma de ellas escrita y estampada en el corazon?

## CAPÍTULO VII.

PRUÉBASE LO MISMO DEL SEGUNDO FUNDAMENTO DE LOS EJERCICIOS.

Muy ajeno será de la verdad y del intento que aquí llevamos, si alguno pensase que con solo hacer estos ejercicios espirituales ha de quedar docto en todo género de letras divinas y humanas; porque hablando por via ordinaria, estas no se alcanzan sino con mucho tiempo, y con mucho trabajo y estudio, y con lodos aquellos medios y diligencias de que nuestro santo Padre trata á la larga en la cuarta parte de las Constituciones. Mas lo que pretendemos es, que para que el trabajo del estudio tenga mejor suceso, y se saquen de él mas copiosos frutos, es de suma importancia la pureza y quietud de ánima que se alcanza por estos ejercicios, y el estar prevenido y dispuesto el corazon con la inteligencia, y mucho mas con la práctica de aquellas verdades fundamentales que van abriendo el camino, y concuerdan bien, y se conciertan con todas las otras verdades que va descubriendo el estudio en todas las ciencias, y tambien en las sagradas Escrituras. Y á este propósito hemos declarado en el capítulo pasado en cuantas maneras nos ayuda para esto, el fundamento que está al principio de la primera semana.

Al principio de la segunda, y antes de entrar en la meditacion de la vida y muerte y resurreccion de Cristo nuestro señor, se pone otro

fundamento con título del reino de Cristo á semejanza de un rev temporal, el cual tambien ayuda por su parte para aprovecharse en todo género de doctrina. Para lo cual se debe presuponer; lo primero, que el fin de aquella meditacion del reino de Cristo es tener bien entendido el que él tuvo en venir á este mundo, v el que nosotros he. mos de tener en la meditación de estos misterios, que es hacer guer-- ra á nuèstra sensualidad y al amor carnal y mundano, y servir é imitar á Cristo nuestro señor cuanto mas de cerca pudiéremos, principalmente en llevar con él nuestra cruz, como se ve todo esto claramente en las últimas palabras de este ejercicio. Nótese lo segundo, como en el discurso de esta segunda semana va subiendo el edificio espiritual sobre este fundamento de verdadera humildad, v de la imitacion y amor de la santa cruz. Porque luego en la meditacion de las banderas, así como se pone la soberbia por el último grado de los males à que el demonio nos incita, así tambien se pone el mas alto grado de las virtudes á que nos persuade Cristo nuestro señor en la humildad; y finalmente toda la suma de la perfeccion evangélica se viene à reducir à tres grados de humildad, que consisten en sujetarse á la divina voluntad, con menosprecio de todas las cosas prósperas, y amor á todas las adversas que hay en el mundo. Véanse los tres grados de la humildad que pone nuestro santo Padre á la entrada de las elecciones, donde se le pide á uno lan alta humildad, que esté dispuesto á carecer de todas las riquezas y honras del mundo, y abrazar toda la pobreza y deshonras que hay en él; primero, por escusar cualquiera pecado mortal; segundo, por escusar cualquiera pecado venial; tercero, por la mayor gloria de Dios nuestro señor: v sobre todo esto, en caso que fuese igual gloria de Dios tener honra ó deshonra, tener riqueza ó pobreza, esté dispuesto á querer mas la pobreza y la deshonra, que no lo contrario, por parecerse mas con Cristo nuestro señor, el cual es un altísimo grado de humildad. Nótese lo tercero, lo que añade este fundamento de la segunda semana al primero que está al principio de todos los ejercicios, porque en aquel primero se pide que estemos indiferentes por el amor del último fin, tanto á lo adverso como á lo próspero, pero en este segundo se sube otro grado mas arriba de estar no solamente

indiferentes, sino tambien inclinados á las cosas adversas, no solamente en las ocasiones obligatorias de escusar culpas y buscar la mayor gloria divina, sino tambien cuando estas faltaren, por solo imitar y ser mas semejante á Cristo nuestro señor.

Pues esta humildad tan perfecta fundada en la imitacion de la cruz que como hemos visto es el principio y el medio y el fin de la segunda semana, avuda grandemente para aprovecharse en todas las ciencias, y principalmente en las sagradas. Lo primero, porque dispone y apareja el corazon para recibir la luz de Dios, segun lo que dijo el Salvador 1: Consiteor tibi Pater Domine cali et terra, quia abscondisti hæc à sapientibus et prudentibus, et revelasti ea parvulis. Alabote, dice, Padre celestial, señor del cielo y de la tierra, porque has escondido estos misterios de los sabios y prudentes, y se los has descubierto á los pequeñuelos. Y la soberbia, por el contrario, cierra la puerta á la luz y á la inteligencia de la verdad, por lo cual dijo el bienaventurado doctor san Agustin: Beati pauperes spiritu, idest non instati dum se dirinæ auctoritati subdit anima, etc. Y añade luego: Inde venit ad divingrum Scripturarum cognitionem, ubi oportet eam se mitem præbere pictate, ne id quod imperitis videtur absurdum vituperare audeat, et pervicacibus concertationibus efficiatur indocilis: Bienaventurados los pobres de espíritu, esto es, los que no están hinchados con espíritu de soberbia, cuando el alma se humilla y se sujeta à la voluntad divina. Y añade luego: de ahí viene a la inteligencia y conocimiento de las Escrituras divinas, donde es muy necesario tratar este negocio con mansedumbre y blandura nacida de piedad: de manera, que no se atreva à vituperar lo que parece que es fuera de propósito à los que saben poco, v se haga inhábil para aprender con disputas porfiadas é importunas. No podemos traer testimonio de mayor crédito en favor de la humildad, que de un doctor que sué tan aventajado en la ciencia. El cual at fin del segundo libro de Doctrina cristiana despues de haber puesto á la larga la grande ayuda de las ciencias humanas que son necesarias para entender la divina Escritura, concluye así: Sed hoc modo instructus divinarum Scripturarum studiosus, cum ad eas per scrutandas accedere caparit, illud apostolicum cogitare non cesset, 1 Mat. 11.

scientia inflat, charitas edificat : ita enim sentiet quamvis de Ægupto dives exeat, tamen nisi Pascha egerit salvum se esse non posse : Pascha autem nostrum immolalus est Christus, nihilque magis immolatio Christi nos docet, quam illud, quod ipse clamat, tamquam ad eos, quos in Egypto sub Pharaone videt laborare: venite ad me omnes, qui laboratis, etc. Discite à me quia milis sum, et humilis corde, etc. Que quiere decir: Estando de esta manera instruido el deseoso de aprender las divinas Escrituras, esto es, estando adornado de todas estas ciencias humanas, cuando ya quisiere empezar á escudriñar los secretos que hay en ellas, no cese de revolver continuamente en su pensamiento el dicho del Apóstol, la ciencia bincha, y la caridad edifica. Y esto debe creer v sentir, que por muy rico que salga de Egipto no podrá ser salvo si no celebra la Pascua; v en nuestra Pascua de los cristianos. el cordero sacrificado es Jesucristo. Y ¿qué otra cosa nos enseña mas el sacrificio de Jesucristo, sino lo que el clamaba á los que como en Egipto veia trabajados debajo del imperio de Faraon: Venid á mí todos los que trabajais, y estais cargados, que yo os recrearé: tomad mi yugo sobre vosotros, y aprended de mí que soy manso y humilde de corazon? Y á este propósito se ayuda tambien de que la sangre del cordero se rociaba sobre los postes y umbrales de las puertas con la yerba del hisopo, que es humilde, y significa la humildad: Est enim in hyssopo, dice, vis pargatoria, ne instante scientia de divitiis ab Ægypto ablatis superbè aliquid pulmo tumidus anhelet. Asperges me (inquit) hyssopo, et mundabor, etc. Deinde annectit consequenter, ut ostendat purgationem à superbia significari hyssopo: et exultabunt ossa humiliata. Hay en la yerba del hisopo virtud para purgar, porque por ventura hinchando la ciencia con ocasion de las riquezas sacadas de Egipto, el pulmon hinchado no respire anhelitos de soberbia: rociarme has, dice, con el hisopo, y quedaré limpio. Y para mostrar que el humor que se purga con el hisopo, no es otro sino la soberbia, añadió consecuentemente, y se regocijarán los huesos humillados. Y no se le escondió á nuestro santo Padre esta fuerza que tiene la humildad para aclarar el entendimiento, pues al principio de los grados de la humildad, advierte ser de mucha importancia el considerar en ellos, para disponer el afecto á recibir la verdadera doctrina

de Cristo nuestro señor, la cual no puede caber sino en corazones humildes y despreciadores de las honras y grandezas del mundo, como el mismo Señor lo dijo: Qui non bajulat crucem suam, et venit post me, non potest meus esse discipulus.

De lo dicho se saca otra razon, por donde se ve ser de suma im portancia esta humildad de corazon para la inteligencia de las Escrituras, por ser del todo necesaria para entender el Evangelio y la doctrina de Cristo nuestro señor. Claro está que el meollo v sustancia de todas las Escrituras es Jesucristo, y como grano que está encerrado en ellas; y que aquella letra antigua no tiene otro espíritu, sino el del Evangelio; y así totalmente tienen cerrada la puerta á la luz y á la verdad los que no reciben á Jesucristo y á su doctrina, como dijo el mismo Señor hablando con los judíos 1: Et Verbum ejus non habetis in vobis manens, quia quem misit ille huic vos non creditis, scrutamini Scripturas, quia vos putatis in ipsis vitam æternam habere, et illæ sunt, quæ testimonium perhibent de me. No teneis en vosotros, dice el Señor, la palabra de Dios de asiento y permanente, porque no creeis al que él os ha enviado; revolved las Escrituras, y escudriñadhas. Porque vosotros mismos pensais que teneis en ellas la vida eterna, y ellas son las que dan testimonio de mí. De lo cual se saca, que no podemos entender las Escrituras, sino es llevando á Jesucristo delante, porque es un libro cerrado y sellado, que solamente se abre y manifiesta á los discípulos de Cristo nuestro señor. Las Escrituras, dice, son las que dan testimonio de mí: y este testimonio está sellado y atado, como lo habia profetizado Isaías 2: Liga testimonium, signa legem in discipulis meis. Dales, dice, la ley sellada, y el testimonio atado, para que los que no son mis discípulos, viendo no vean, y levendo y ovendo no lo entiendan; y para que este sello se abra, y este testimonio se desate para los que son discipulos mios. ¿Y cuáles son mis discípulos, sino aquellos que cursan en mi escuela y aprenden mi doctrina? ¿Y cuál es la doctrina de este Maestro, sino la que nuestro santo padre Ignacio en el ejercicio de las banderas redujo á tres cabezas en aquel misterioso sermon que hace Jesucristo, como gran capitan, á sus soldados, conviene á saber, al desprecio de la riqueza 1 Joann. 5, 38. 2 Isai. 8.

Digitized by Google

con amor de la pobreza, y al desprecio de la honra con amor de la deshonra, v á la humildad de corazon, con sujecion perfecta á la divina voluntad, y recta intencion del divino servicio, y celo de la mayor gloria de Dios nuestro señor? Y conforme á esto han de ser los discípulos tales como los pintó el mismo Señor cuando dijo: El que no renuncia todo lo que posee, no puede ser mi discípulo, y el que no toma su cruz y me sigue, no puede ser mi discípulo. Y en otra parte dice: El que hiciere la voluntad de mi Padre, ese entenderá mi doctrina. Pues si solos los discípulos de esta escuela son los que entienden este libro, v para los demás está cerrado y sellado, y aquellos solamente son discípulos, que se ejercitan en el desprecio de todas las cosas y en la imitacion de la cruz, y en el cumplimiento de la divina voluntad, como quiera que todo esto sea el intento y el blanco de este libro de los Ejercicios, ¿cómo se puede dudar sino que el ejercitarse por él es de suma importancia para todas las buenas letras, y particularmente para el buen entendimiento de las Escrituras, donde se halla como en fuente la verdad?

### CAPÍTULO VIII.

CONCLÚYBSE DE LOS CAPÍTULOS PASADOS, CUANTO AYUDEN ESTOS
EJERCICIOS PARA EL ESTUDIO DE LAS LETRAS.

De lo dicho en los capítulos pasados se saca, que estos dos fundamentos, dos verdades, en que estriba toda la fábrica de nuestros ejercicios, son como dos llaves para abrir lo secreto de las ciencias y entrar al conocimiento de las verdades de la sagrada Escritura. Porque así como las llaves son pequeñas en la cantidad, pero de tal manera formadas, que tienen las guardas semejantes, y del todo proporcionadas á las que están en lo secreto de la cerradura, de manera que entran dentro de ellas, y vienen bien con ellas, y de tal manera se

conciertan unas con otras, que las guardas secretas que estaban como en defensa, dan lugar à las que la llave tiene para romper la fuerza v quitar el estorbo, v dejar abierto v patente lo que antes estaba cerrado y escondido, así tambien estas verdades, aunque son pequeñas en las palabras, pero son de mucha eficacia y virtud, y son tan acomodadas y tan ajustadas à lo que en verdad hay en lo mas secreto del sér y esencia de todas las criaturas, y á los sentidos mas secretos é intimos de las Escrituras, que el que las llevare bien entendidas y ejercitadas, lleva como dos llaves en la mano para que todas las verdades se le hagan francas y manifiestas. Porque si tratamos del conocimiento de las criaturas, ¿ qué llave puede haber que entre en lo mas íntimo de ellas, que saber el fin para que fueron criadas, de lo cual procede el usar debidamente de cllas? v si tratamos de las sagradas Escrituras, ¿ por dónde se han de abrir y como descifrar, si no es con Jesucristo, y con su muerte y pasion, bien creida y mejor imitada? Y así se ve que en la llave de las Escrituras puso el Señor las guardas mas firmes v seguras que podia haber, que son las de la cruz; y de la cruz no como quiera conocida, creida y adorada, sino (lo que es mucho mas dificultoso de falsear; de la que con efecto es imitada. Con esta llave abrió el Señor las Escrituras á los discípulos, que estaban flacos en la fe por haberle visto padecer muerte tan afrentosa, probandoles con todas las Escrituras que asi convenia, que Cristo padeciese para entrar en su gloria; y ellos decian despues: Nonne cor nostrum ardens erat in nobis dum loqueretur in via, et aperiret nobis Scripturas? ¿ Por ventura no ardia nuestro corazon dentro de nosotros, cuando nos iba hablando en el camino, y nos abria las Escrituras? Con esta misma llave abrió despues el entendimiento á todos los apóstoles, que por tenerle cerrado al misterio de la cruz, le tenian tambien para entender las Escrituras, en las cuales apenas se contiene otra cosa sino el misterio de la cruz de nuestro Salvador y maestro, que estando el desnudo y levantado en ella, nos las declaró como desde su catedra, y nos las dejó desnudas y manifiestas: Hæc sunt verba, les dijo ', quæ loquutus sum ad vos cum adhuc essem vobiscum, quoniam necesse est impleri omnia quæ scripta sunt in lege Moysi,

<sup>1</sup> Luc. 22, 45.

et Prophetis, et Psalmis de me. Tunc aperuit illis sensum ut intelligerent Scripturas, et dixit eis quoniam sic scriptum est, et sic oportebat Christum pati, etc. Estas son las palabras que os he hablado, y las materias de que trataba, y las conversaciones que tenia cuando vivia y andaba entre vosotros: que era necesario que se cumpliera todo lo que estaba escrito de mí en los salmos, en la ley y en los profetas. Entonces les abrió el entendimiento para que entendiesen las Escrituras, y les dijo: que así estaba escrito, y como estaba escrito, así convenia que Cristo padeciese y muriese.

Concluyamos este punto con decir, que la Compañía de Jesus no menos debe á su Fundador el aprovechamiento de las letras que el del espíritu. Porque aunque nuestro santo Padre no levó ni enseñó ni escribió libros en materia de letras; pero enseñó el camino-del espíritu así de palabra como por escrito en el libro de los Ejercicios, v de las Constituciones. Y con estas instrucciones espirituales, y con haber formado su Religion conforme á ellas, ayudó mucho mas para las letras, que si las hubiera profesado como maestro; y esto en dos maneras. Lo primero, por habernos puesto en las manos las llaves para descubrir los secretos de las verdades. Lo segundo, por habernos purificado los ojos para mirarlas. Porque ¿ de qué sirve ponerle á un hombre delante varias pinturas, flores hermosas, jardines y otras cosas semejantes, si falta la luz para mirarlas? Y ¿de qué sirve la luz si está uno ciego y le faltan los ojos? De la misma manera ¿ de qué sirve disputar cuestiones, si el discípulo está sordo? ¿ y escribir los libros si el que los ha de leer está ciego? Y es cosa cierta, que así como los humores ciegan los ojos del cuerpo, así las pasiones ciegan los del alma, y crian cuidados superfluos que roban toda la atencion, y una muchedumbre de pensamientos inútiles, que como nube espesa oscurecen la luz del entendimiento. Pues así como para ver la hermosura de algunas pinturas, no menos avudaria, sino mucho mas, el que diese los ojos y la luz, que el artifice que hubiese trabajado en hacerlas; así tambien para entender los libros, no tienen tanta parte los que han puesto mucho estudio y trabajo en escribirlos, como el que enseñó à quietar el espíritu y purificar los ojos y disponerse á recibir la luz para penetrar lo que está escondido en ellos.

Pues como quiera que en la Compañía de Jesus por la gracia de Nuestro Señor veamos tanto número de personas que gozan de esta luz que parece, y es así verdad, que no es gracia particular hecha á las personas, sino à toda la Religion, y que anda junto con el espíritu de la vocacion: ¿cómo podemos dudar, sino que se la comunicó Dios nuestro señor por medio de su Fundador? Porque habiéndole tomado su Majestad por instrumento y por legislador para enseñarnos el camino con que nos habíamos de disponer y alcanzar las demás gracias que pertenecen al espíritu de nuestra vocacion; ¿porqué no tambien esta de las letras, pues es tan propia del Instituto? Y sino, pregunto lo que se escribe en el libro de Job 1: Per quam viam spargitur lux super terram? Vemos á nuestros estudiantes bien aprovechados, á nuestros maestros aventajados, los libros de nuestros autores con razon muy estimados, pues ¿porqué camino se reparte esta luz por toda la tierra? La salud de los nuestros de ordinario está mas quebrantada; los ingenios no son mejores que muchos de los que quedan en el siglo; el tiempo que tienen para estudiar es menos, pues han de repartirle con otros ejercicios mentales v exteriores del servicio de la casa y de los prójimos; los libros en que estudian, y los maestros de que oven son los mismos, pues ¿ de dónde puede nacer esta ventaja en las letras, y porqué camino se comunica esta luz? Yo no veo ni alcanzo otro, que el de los ejercicios espirituales, por medio de los cuales se mortifican las pasiones, se recoge la atencion, se purifica el alma, y se alumbra el entendimiento, y la voluntad se endereza al amor del último fin v al desprecio de todas las criaturas, solamente amando á su Criador en ellas, y á ellas en él, conforme su voluntad; inclinando la nuestra á la cruz que nuestro Salvador abrazó y á todas las afrentas y oprobios que están incluidos en ella; y como quiera que este sea el fin v blanco de todas las Escrituras, llevando con nosotros esta cruz, llevamos la llave de ellas, y por medio de ellas de todas las demás verdades y ciencias, como queda declarado.

Esto basta por ahora acerca del punto que propusimos de la ayuda que dan los ejercicios espirituales á los de las letras, en lo cual por <sup>1</sup> Job 38.

ventura nos habemos alargado mas de lo que pedia el intento de este tratado, pero no será a lo que espero sin provecho para quitar la aprension que algunos tienen de que estas dos maneras de ejercicios se embarazan y hacen guerra entre sí, lo cual fuera de mucho inconveniente, supuesto que el uno y el otro son tan necesarios para el fin de nuestra vocacion; y como hayamos probado que estos ejercios espirituales son las armas de nuestra Compañía y el medio mas principal para nuestro aprovechamiento y el de los prójimos, era consiguiente probar la ayuda que teniamos en ellos para las buenas letras, que son tan necesarias para los ministerios de los prójimos.

# CAPÍTULO IX.

QUE EN LOS EJERCICIOS ESPIRITUALES TENEMOS GRANDE AYUDA

PARA APROVECHAR Á NUESTROS PRÓJIMOS.

De lo dicho en los capítulos pasados consta claramente, que en los ejercicios espirituales, no solamente está la primera semilla en que estaba encerrada la virtud para producir este árbol tan hermoso y tan grande de nuestra Compañía: no solamente está la planta y el modelo de este tan grande edificio, y no solamente los medios con que nuestros novicios han de crecer en el espíritu, y aprovecharse nuestros estudiantes en las letras, sino tambien las armas con que han de pelear estos soldados, y reducir las almas á la obediencia y servicio de su Criador. De lo cual nos advierte el mismo bienaventurado santo Padre y Fundador nuestro en la cuarta parte de las Constituciones, cuando dice: En dar los ejercicios espirituales á otros despues de haberlos en sí probado, se tome uso, y cada uno sepa dar razon de ellos, y ayudarse de esta arma, pues se ve que Dios nuestro señor la hace tan eficaz para su servicio.

Cosa seria larga y fuera de nuestro propósito contar las conversio-

nes de pecadores, los llamamientos al estado perfecto de la Religion, las reformaciones de vidas y las obras insignes de piedad que se han hecho por medio de estos ejercicios de que está llena la historia general de la Compañía de Jesus, y las historias particulares v anuas de las provincias, y cada dia lo vemos con los ojos y tocamos con las pianos. Los que han hecho los ejercicios espirituales enteramente (esto es, todas las cuatro semanas por espacio de treinta dias) no han sido muchos, pero hubieran sido muchos mas, si fueran admitidos á ellos, y no han sido admitidos por ser pocas las personas que tienen las condiciones necesarias para hacerlas como hemos dicho en su lugar. Pero esos pocos, como eran personas de mucha capacidad, y entraban con buena disposicion, así como tierra fértil v bien cultivada, han recompensado la pequeñez del número, con la copia v abundancia del fruto; porque han salido de los ejercicios, no solamente aprovechados y enseñados y del todo mudados, sino tambien admirados, y como decia aquel sapientísimo doctor Ortiz, despues de haber sido muchos años maestro de otros, se habia hecho discipulo del bienaventurado san Ignacio, y aprendido en treinta dias una nueva teología (no tanto para instruir el entendimiento, cuanto para inflamar la voluntad v reformar las costumbres) que hasta entonces no habia llegado à su noticia. Y aunque el número de estos, como he dicho, no ha sido muy grande; pero halo sido sin número el de los que han hecho los ejercicios de la primera semana, así de Religiosos y Religiosas en sus conventos, como de seglares que se han recogido en nuestras casas, ó han sido instruidos para hacerlos en las suyas; y el fruto que han sacado lo dicen sus obras y la mudanza de sus vidas, y no menos sus palabras; porque salen hechos predicadores de la virtud y de los mismos ejercicios, persuadiendo a sus amigos y compañeros, que los hagan, y dándoles nuevas del tesoro que ellos en pocos dias, y no con mucho trabajo, han descubierto.

Y aunque este provecho de los que se han recogido por ocho ó por treinta dias, es grande y de mucha estima, pero si he de decir lo que siento, no es el mayor que ha resultado de estos ejercicios: mas general es y á mas personas se estiende, y en el tienen parte todos los que tratan provechosamente con los operarios de nuestra Compañía,

Porque así como no es buen médico el que cita muchos textos, v alega muchos aforismos, y habla muy sutilmente y mucho de su facultad, ni menos el que jugando ó con buena conversacion sabe entretener al enfermo, sino aquel que le receta el remedio conveniente, vaquello que debe hacer para alcanzar la salud : lo cual aunque se hace muchas veces con pocas palabras, pero nunca con poca ciencia y sin mucha consideracion y atencion para conocer la enfermedad y el enfermo, y saberle acomodar y aplicar la medicina; así tampoco no es uno huen operario porque sahe hablar mucho, ni menos porque es hombre de buen gusto v de buena conversacion, v sabe entretener los que le visitan, v ganar para sí muchos amigos, sino porque sabe recetar á cada uno aquello en que segun su estado y disposicion se debe ejercitar para la salud de su alma. De aquí nace aquel modo tan provechoso de dar ejercicios, que los que los reciben sienten el provecho sin advertir ni saber que los hacen. Y este es el oficio principal de los médicos espirituales á que deben atender sin divertirse en otras cosas; enseñar á unos como han de leer en los libros provechosos, á otros como han de rezar sus devociones y oraciones vocales, á otros como han de meditar sin peligro y con provecho. Platicarles los varios modos de orar y de examinar la conciencia, los remedios para curar los vicios y desarraigar los malos hábitos y reformar las costumbres, el esfuerzo con que han de mortificar las pasiones, el cuidado con que han de ejercitar las virtudes, y la solicitud con que han de atender á las obligaciones de su estado, qué frecuencia de sacramentos les será mas provechosa, y como se han de disponer por la confesion y para la sagrada comunion: finalmente, no - se contente con dar á los que tratan con él palabras que oigan, sino tareas que cumplan v cosas en que se ejerciten: porque esto es propiamente darles los ejercicios, de los cuales ejercicios está lleno este libro con mucha variedad y con grande abundancia.

Y como estos modos de ejercitarse que hemos tocado sean generalmente comunes á todos los cristianos, de ahí se saca la causa porque el fruto que se ha sacado de este libro, no ha sido particular en algun género de estados ó de personas, sino comun en todos estados, en todas personas y en todos oficios, y así no es posible que falten testigos de abono, donde son tantos los que por este medio han recibido beneficio. Unos libros hay que hablan con gente aprovechada en la virtud, que los que no lo son, no solamente no se pueden ayudar de ellos, pero aun apenas los entienden: otros de tal manera enseñan á la gente vulgar las cosas ordinarias y comunes, que son de poco aso para los que aspiran à la perfeccion, y casi de ningun provecho. Unos tienen doctrina para los religiosos, que no hablan con los seglares; y otros al contrario de tal manera hablan con los casados y seglares, que no tienen doc!rina para los eclesiásticos y religiosos. Pero este libro (no digo leido, sino ejercitado, que por eso se llama Ejercicios) y estos ejercicios hechos conforme á las reglas y á la enseñanza de este libro, son provechosos y lo han sido para despertar á penitencia los pecadores, y purificar à los que se convierten, y para aprovecharse en las virtudes los que se han purgado de la vida pasada, y para perfeccionar á los que se han aprovechado. De él se han ayudado los religiosos y los casados, los eclesiásticos y los seglares, los mancebos y los de mayor edad, los doctos y los indoctos, los hombres y las mujeres, los que quisieren tomar estado de nuevo y los que va le tienen y quieren reformarse en él. Por lo cual el venerable P. Fr. Luis de Estrada de la Órden del bienaventurado san Bernardo, en una carta que escribió sobre la muerte de nuestro santo Padre, de que se hace mencion en la historia general 1, dice que estos ejercicios son como el noviciado de todos los hombres. Porque así como las Religiones tiene cada una su noviciado en que ejercitan sus novicios, y los componen y amoldan á su Instituto y modo de vida, así en estos ejercicios son instruidos generalmente todos los hombres para cumplir con sus obligaciones, y procurar cada uno en su estado la vida perfecta.

Para concluir con este punto tenemos de esto un testimonio gravísimo del sumo pontífice Paulo III en el breve de la aprobacion de estos ejercicios, donde afirma que ya en aquel tiempo (que era por el año de mil y quinientos y cuarenta y ocho) algunos años despues de confirmada la Compañía de Jesus, el santo padre Ignacio y suscompañeros hacian en la Iglesia de Dios nuestro señor, por todo el mundo, grande y copiosísimo fruto, y que para esto tenian, no cual-

<sup>1</sup> Hist. Soc, tom. 1, lib, 16, n. 127.

quier ayuda, sino grande en los ejercicios. Y las palabras del Pontífice, que juntamente contienen la aprobacion de estos ejercicios, son las que se siguen: Nosotros habiendo hecho examinar estos documentos y ejercicios, hallamos por el testimonio y relacion que se nos ha hecho, que están llenos de piedad y de santidad, y que son en gran manera útiles y saludables para la edificacion y aprovechamiento espiritual de los fieles, teniendo tambien el debido respeto al copioso fruto que Ignacio y la Compañía que él ha instituido y fundado hacen continuamente en la Iglesia por todo el mundo, y á lo mucho que para esto han ayudado los mismos ejercicios; inclinados á los ruegos y suplicaciones sobredichas de nuestra certa scientia con la autoridad apostólica, y por el tenor de las presentes letras aprobamos, alabamos, y con el amparo de esta presente escritura defendemos los sobredichos documentos y ejercicios, y tedas y cada una de las cosas en ellos contenidas.

Esto se ha dicho brevemente de los grandes provechos que la Compañía ha sacado de estos ejercicios, así para ayudar a los suvos en espíritu y en letras, como para ayudar á la salvacion y perfeccion de los prójimos: mas porque algunos hay que piensan y dicen, que encarecemos esto con demasía, y que damos á este libro mas excelentia de la que su Autor jamás pretendió ni pensó, será bien decir algo de lo que el santo Padre sintió y juzgó de este su libro de los Ejercicios.

# CAPÍTULO X.

DE LO QUE NUESTRO SANTO PADRE IGNACIO SINTIÓ DE SU LIBRO DE FJERCICIOS,

Para los que bien conocen la humildad de corazon y moderacion que nuestro santo Padre tuvo en sus palabras, ningun argumento hay mayor de la excelencia de este libro, que el testimonio que el mismo santo Padre dió siempre de él, así de palabra como por la

obra: porque usaba de estos ejercicios y hablaba de ellos, no como de cosa suya propia, sino como de cosa dada é inspirada de Dios nuestro señor para el bien de las almas Principalmente si miramos las obras, que es testimonio mas eficaz, y de que nuestro santo Padre tuvo mucho mas que de palabras, hallarémos que de estos ejercicios se ayudo él mismo en los principios de su conversion, y los hizo con tanta exaccion y reflexion sobre cosas tan menudas y particulares, que los pudo escribir en la forma que ahora los tenemos. En estos ejercicios perseveró hasta que fundó la Compañía, pues en ellos le descubrió Dios la traza de esta Religion. De los mismos se ayudó para escribir las Constituciones, dando leyes por una parte de aquellos actos de virtudes á que se enderezan los ejercicios, y por otra guardando puntualmente en sus determinaciones las reglas de la eleccion, y lo que mas es, este mismo modo de ejercitarse guardó toda su vida; pues de él se cuenta, que solia decir al sin de ella: No sé como os va á vosotros con estas reglas de los ejercicios, que yo siempre me he hallado bien con ellos; y que hasta el dia en que murió hizo su exámen particular, y tenia sus cuentas para apuntarlo. De este provecho que él experimentaba en sí, nacia el consejo que daba á los otros; porque de las puertas adentro, para criar en la Compañía obreros tan perfectos como deseaba, no se ayudaba de otro instrumento sino de este. Con los ejercicios examinaba los que habian de entrar, para ver si eran á propósito para la Religion; con los ejercicios los formaba cuando entraban; con los ejercicios los reformaba si desfallecian; con los ejercicios los adelantaba en espíritu cuando perseveraban. y con los mismos ejercicios los disponia para hacer provechosamente los votos y profesion los que se incorporaban; y esta práctica que él guardó toda la vida, nos la dejó por leyes en las Constituciones.

Cuanto á los prójimos, es cosa cierta que lo que de ordinario trataba con ellos, era darles algunos ejercicios, conforme á la capacidad y disposicion que tenian. De lo cual no es pequeña prueba el cuidado con que aquellos primeros Padres que trataron y conocieron y se criaron con nuestro santo Padre, el cuidado, digo, que tenian de convidar y persuadir á todos á hacer los ejercicios, y el trabajo que ponian en

dárselos. Porque lo que ellos hacian, era lo que vieron y aprendieron de su Maestro. Del cual sabemos, que haciendole un dia fuerza en Paris un doctor para que jugase con él á los trucos; vino finalmente en el juego, con tal que el que ganase tuviese al otro por un mes á su obediencia, y ganándole con esta condicion el juego al doctor, le ganó tambien para Dios el alma, porque le rogó y persuadió, que se recogiese este mes á hacer ejercicios. Pues ¿qué veras pondria en las veras, el que en el juego y en las burlas persuadió á aquel doctor tan de veras que hiciese los ejercicios? Y aunque por estas obras descubrió nuestro santo Padre lo que sentia de ellos, mas que por ventura pudiera con ningunas palabras; pero entre las pocas que él siempre hablaba, y dichas con tanto peso y consideracion, notarémos aqui algunas, por las cuales se vea lo que él sentia de este libro.

Y en primer lugar pongamos el título del libro, que dice así: Ejercicios espirituales para vencer á sí mismo y ordenar su vida, sin determinarse por aficion alguna que desordenada sea. Y qué llame aqui ordenar su vida, dícelo mas claramente en la anotacion primera, donde dice así: Todo modo de preparar y disponer el ánima para quitar de si todas las aficiones desordenadas, y despues de quitadas para buscar y hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida para la salud del ánima, se llaman ejercicios espirituales. Las cuales palabras son un breve comentario del título del libro, porque conforme à ellas lo que dice en el título, Vencerse á si mismo, es quitar de si las aficiones desordenadas, y lo que dice, ordenar su vida, es lo mismo que hallar la voluntad divina en la disposicion de su vida para la salud del ánima; porque entonces está bien ordenada la vida, cuando se sujeta nuestra voluntad a la divina, y el cuerpo al alma, y la vida temporal à la eterna. Pues si conforme à esta portada es todo el edificio, y la carta contiene en la verdad lo que muestra el sobrescrito, ¿qué cosa mas grandiosa puede ser en este género que esta portada, y este sobrescrito que dice: Ejercicios espirituales para vencer á sí mismo; esto es: para quitar de si todas aficiones desordenadas, y ordenar su vida conforme á la divina voluntad para salud de su ánima? No se puede creer que nuestro santo Padre fuese arrogante en poner este título, y que á sabiendas y por vana ostentacion, pusiese nombre á

este libro, que declarase mas de lo que habia en él, y prometiese mas de lo que podia cumplir. Y si el título no es arrogante, sino que cuadra bien con la verdad, ¿ qué cosa mas excelente puede haber en razon de enseñanza espiritual que la que contiene este libro? Porque no dice, ejercicios espirituales para tener muchos gustos y sentimientos de Dios, para recibir muchas consolaciones de su mano, para alcanzar la inteligencia de los secretos celestiales: no dice nada de esto, sino para vencerse á sí mismo. Así como es propio de los padres el poner nombre à sus hijos, así de los autores ponerle à sus libros, porque saben lo que contienen, y el fin y el intento de ellos : y nuestro Autor nunca puso los ojos en la devocion y consolaciones divinas, de lo cual aunque él tuvo mucho deseo que lo tuviesen todos, pero no quiso que fuese este el principal intento del que se ejercita, sino la mayor gloria de Dios y el cumplimiento de su santa voluntad, sin desviarse un punto de esto por ninguna aficion desordenada, haciendo servir á este fin las consolaciones y desolaciones; las sequedades y devociones, y todos los demás afectos espirituales por levantados que sean; y conforme á esto puso nombre muy conveniente al libro: Ejercicios espirituales para vencer á sí mismo. ¡O escelente soldado, y digno de ser honrado y premiado de su rey, que habiendo sido llamado de la milicia temporal á la espiritual, siempre meditaba batallas y victorias y triunfos; no para sujetar unos hombres á otros, sino para sujetarlos todos á la voluntad de Dios, ni para alcanzar prosperidades del cuerpo, sino la salud eterna del alma, ni para poseer mas reinos en la tierra, sino para conquistar el reino del cielo. Nova bella elegit Dominus. Este género de guerra es nuevo y no usado en el mundo, donde el mismo que pelea es el enemigo contra quien pelea; y tanto es mayor esfuerzo el vencer, cuanto el que vence es el mismo que queda vencido. Porque mejor es, dice Salomon, el varon sufrido, que no el valiente; y el que es señor de sí mismo, que no el conquistador de ciudades. Y bien se deja entender que las armas de esta pelea no son carnales, como dijo el Apóstol 3, y en otra parte dice 3: Vestíos con las armas de Dios. Y si las armas son espirituales, tambien lo será el ejercicio de ellas, como lo dice nues-

Prov. 16, 32.

3 II ad Cor. 10.

3 Ad Eph. 6.

II.

tro título: Ejercicios espirituales para vencer á sí mismo, etc. ¿Qué resta sino que los que se hallaren necesitados de pelear consigo, y de vencer alguna pasion desordenada, acudan á este libro por armas y aprendan de él el uso y el ejercicio de ellas? Y si con la gracia de Dios salieren por este camino con la victoria, entenderán por sí mismos la excelencia del libro, y si despues de haberlo probado les pareciere que no llega la verdad á lo que promete el nombre; por lo menos entenderán lo que juzgó de él su autor cuando se le puso, que es lo que ahora pretendemos.

### CAPÍTULO XI.

DE OTRO TESTIMONIO DE NUESTRO SANTO PADRE SOBRE LA EXCELENCIA DE LOS EJERCICIOS.

El segundo testimonio es en la cuarta parte de las Constituciones, capítulo octavo, donde nuestro santo Padre dice así: En dar los ejercicios espirituales á otros despues de haberlos en sí probado se tome uso, y cada uno sepa dar razon de ellos, y ayudarse de esta arma, pues se re que Dios nuestro señor la hace tan eficaz para su servicio. En las cuales palabras se pueden ponderar algunas cosas. Lo primero, la modestia con que nuestro santo Padre da testimonio del fruto que se seguia de los ejercicios, tanto v tan manifiesto, que se veia con los ojos, y ninguno lo podia negar: Pues se ve, dice, que Dios nuestro señor hace esta arma tan eficaz para su servicio. Lo segundo, la fuerza que pone en que los nuestros se ayuden de ella para provecho de sus prójimos, pues quiso que quedara por ley y por constitucion, y que se contase este ministerio entre los demás que debe usar la Compañía por razon de su Instituto. Y así en la séptima parte, capítulo cuarto, donde trata de los ministerios con que los de la Compañía han de ayudar al pro-. jimo, nombra expresamente este de los ejercicios espirituales. Y en la

parte cuarta, capítulo octavo, donde trata de instruir nuestros estudiantes en los medios de ayudar á sus prójimos, pone las palabras que hemos referido, donde manda que tomen uso en dar los ejercicios espirituales á otros.

Y no menos se deben ponderar estas mismas palabras: Que se tome uso, en las cuales se da bien á entender cuan dificultoso sea el dar á otros los ejercicios con provecho, pues es cosa que pide uso, el cual no fuera menester, ni el negocio tuviera tanta dificultad, sino hubiera que hacer mas que platicar puntos para la meditacion; porque esto tiene tan poco fondo, que algunas veces se hará mejor remitiendo al ejercitante al libro, como se hace con los que están algo mas instruidos. Qué sea pues dar los ejercicios, bastantemente queda dicho en todo este tratado, donde se ha declarado toda la traza é intento de este libro, y las partes que ha de tener el que ha de dar y el que ha de hacer los ejercicios. Y que sea negocio de mucha dificultad y profundidad, lo dió á entender nuestro santo Padre, cuando dijo, que para hacerlo acertadamente se tomase uso. Y cómo se haya detomar, lo dice en la declaración de este lugar, litera E, por estas palabras: Podrian comenzar á dar los ejercicios á algunos con quienes se aventurase menos, y conferir con algunos mas expertos su modo de proceder, notando bien lo que halla mas y menos conveniente. Pues ¿ qué negocio es este en el cual con algunos se podria aventurar mucho de daño y de provecho, de pérdida y de ganancia, y con otros menos? ¿Y qué género de medicina es esta, en la cual los médicos nuevos es menester que practiquen con los mas experimentados? ¿ Y qué sucesos tan varios y tan inciertos son los que pueden resultar de aquí, que es menester ir notando bien lo que con el efecto se descubriere ser mas ó menos conveniente? Bien se ve por estas palabras que tuvo nuestro santo Padre el dar los ejercicios por negocio de suma importancia y de suma dificultad; que si lo es el curar los cuerpos por ser tan varias las enfermedades, y tan secretas las causas, y tan diferentes las complexiones, y tan desiguales las medicinas; y por eso es necesario, no solamente estudiar, sino conferir con los mas experimentados, y no arrojarse á los remedios, sino ir tentando lo mas y menos conveniente, y empezar á curar en enfermedades y en personas donde menos se aventura; no es menos, sino mucho mas necesario usar de esta cautela en el dar los ejercicios.

Y á este propósito se han de ponderar otras dos cosas en las palabras que vamos declarando. La primera acerca del que da los ejercicios; y la segunda acerca del que los recibe. Porque del que los da, dice nuestro santo Padre, que los entienda de manera que sepa dar razon de cllos; y en la declaracion, litera E, añade, que el dar razon sea en modo, que no solamente se dé satisfaccion á los otros, pero aun se muevan à desear ayudarse de ellos. Y por parte de los que los reciben advierte en el mismo lugar, que no se dén generalmente sino los de la primera semana; y que cuando todos se dieren, sea á personas raras ó que quieran determinar del estado de su vivir. Y personas raras llama los que son de raras partes, como se dice en la séptima parte, capítulo cuarto, litera F: Los ejercicios espirituales enteramente, no se han de dar sino á pocos, y tales, que de su aprovechamiento se espere notable fruto á gloria de Dios. Y porque son pocos los que tienen esta calidad, por eso se han de dar á pocos, que si muchos la tuvieran, no habia para qué negarles este beneficio. Y qué condiciones hayan de tener estos hombres, de cuyo aprovechamiento se espera notable fruto, se puede sacar de las tres anotaciones últimas; conviene á saber, que sean hombres de buen sugeto, y de buena capacidad natural: que estén desocupados para poderse dar del todo á estos ejercicios, y que tengan deseo de su aprovechamiento espiritual en todo lo que les fuere posible, porque faltando cualquiera de estas cosas, nuestro santo Padre tiene por mejor no proceder adelante con el tal en materia de elecciones, ni otros algunos ejercicios que están fuera de la primera semana, como mas á la larga se ha dicho arriba en el libro cuarto.

Y es así, que todas estas palabras de que para diversos propósitos nos hemos ayudado muchas veces, prueban claramente lo que ahora pretendemos, que es el gran concepto y estima que tuvo nuestro santo Padre de estos ejercicios, y no la podrá negar sino el que apasionadamente quiere cegarse. Porque sino hay en estos ejercicios camino descubierto para toda la perfeccion, y medios muy convenientes para alcanzarla, ¿ para qué es menester de parte del que los hace,

entrar en ellos con grande ánimo y liberalidad con su Criador y Senor, ofreciéndole todo su querer, y libertad, etc., como se dice en la anolacion quinta? Y ¿ para qué es menester que esté desembarazado de todas ocupaciones, y se aparte de amigos y conocidos, y que tenga deseo de aprovecharse en todo lo posible, como se dice en la anotacion veinte? ¿Y por qué causa al que no pretende mas que ser instituido en algun buen modo de vivir cristianamente para llegar á cierto grado de contentar su ánima, no se le deben dar mas que algunos examenes y modo fácil de meditar, sin tocar en las elecciones, ni otros ejercicios mas adelante, como se dice en la anotacion diez y ocho? Bien se deja entender, que estos ejercicios tienen tanta fuerza. para guiar un hombre á la perfeccion, que el que los ha de hacer es menester que quiera y desee ser perfecto, porque sino quiere serlo, ó está tibio en desearlo, ¿ qué provecho puede tener ponerle en esta pelea, sino inquietarle y desaminarle, y dejarle en peor disposicion que al principio? Como suele suceder á los que toman una purga sin estar preparados, que se les alteran y remueven los humores, y en lugar de alcanzar salud, pierden la vida. En lo cual no menos se descubre la fuerza de la purga, que la poca disposicion del enfermo. Y si estos ejercicios no tuvieran cosas muy sutiles y delicadas, ¿para qué era menester hombres de ingenio que los hiciesen? y sino tuvieran cosas muy profundas, ¿ para qué eran menester hombres de mucho sugeto y de buena capacidad natural? y porque los que les falta lo uno y lo otro, reciben antes daño que provecho de estos ejercicios, no puede ser otra la causa sino la mucha virtud y eficacia que hay en ellos. Porque las cosas que tienen poca fuerza para hacer provecho, tambien la suelen tener poca para hacer daño, y la misma virtud que en los que están mal dispuestos hace el daño, esa en los bien dispues. tos obra el provecho. Así que nuestro santo Padre pone gran fuerza en que no se den todos los ejercicios sino á los que tuvieren las condiciones necesarias, porque no sean vencidos de la sutileza y alteza. de ellos. Y tratando en la anotación nona de hombres imperfectos y poco ejercitados, y que son tentados, como él dice, groseramente, añade estas palabras: El que da los ejercicios no le platique á este tal las reglas de varios espíritus de la segunda semana, porque cuanto le

aprovecharán las de la primera, le dañarán los de la segunda, por ser la materia mas sutil y mas subida que podrá entender. De donde se ve lo que el santo Padre sintió de estos ejercicios, por parte del que los recibe.

Vengamos al que da los ejercicios; al cual se le pide que los entienda y que sepa dar razon de ellos, y que la dé de manera que ponga deseo de hacerlos, y que los haya él probado en sí mismo; de lo cual no menos que de lo pasado se saca tambien lo que nuestro santo Padre sintió de la alteza y dificultad de este libro. Porque si dar los ejercicios no es mas que dar puntos de meditacion, ¿ qué hay aquí que saber, ó qué hay que entender y estudiar? Verdaderamente este libro es arte de curar las almas; y si, como dice san Gregorio al principio de su pastoral, los que no conocen las naturalezas de las enfermedades, y las fuerzas de las medicinas, se avergüenzan de profesar y parecer médicos del cuerpo, ¿cómo se atreven á ser médicos de las almas los que ni entienden sus enfermedades, ni conocen sus medicinas, ni saben el tiempo y modo de aplicarlas? Esto es lo que llamamos ejercicios espirituales; esto son las reglas de discrecion para los que aprovechan, esto las reglas de curar los escrúpulos, y todas las demás reglas y documentos que en sus lugares y para sus ciertas ocasiones están en el libro; conviene á saber, una medicina espiritual y arte de curar las almas, tanto mas dificultosa que la de curar los cuerpos, cuanto las enfermedades espirituales son mas varias v mas secretas que las corporales, y cuanto la salud del alma es eterna. Segun esto mucho mas tiene que estudiar y que saber el que acertadamente hubiere de dar los ejercicios que el médico del cuerpo.

Y á lo dicho se añade que el médico corporal cumple con su oficio recetando la medicina que es provechosa, pero no tiene obligacion á dar razon de ella. Porque muchos no la saben, que curan de sola experiencia, ni es menester persuadir al enfermo que la tome, porque todos los enfermos desean la salud y las medicinas corporales. Ni menos obligamos al médico que tome él primero la purga que ha de dar al enfermo; pero al que da los ejercicios se le pide que dé razon de ellos, y que despierte el deseo y aficion de ellos, y que los pruebe él primero en sí mismo; que todas son cosas que muestran algun se-

creto que está encerrado en ellos, y que dar los ejercicios no es solamente aquello que se hace en lo de fuera, y todos lo ven, conviene á saber, practicar los puntos de la meditacion. Porque si no hay otra cosa fuera de esto; ¿ de qué se ha de dar razon? ¿ por ventura de la historia que se medita? ¡ qué cosa mas inútil! v aun algunas veces puede ser dañosa querer dar al que medita la razon de los misterios, como quiera que no se le haya de dar sino una breve y sumaria declaracion de la historia, como se dice en la anotacion segunda. Pues ¿ de qué se ha de dar razon? ¿ por ventura del provecho que trae el meditar? ¡ qué cosa mas fàcil, que saber dar razon de esto! Ni pide el encarecimiento con que nuestro santo Padre habla diciendo que se tome uso en dar los ejercicios espirituales á otros despues de haberlos probado en sí mismo, y que cada uno sepa dar razon de ellos. Pues luego sepa dar razon, por que á esta persona le conviene esta manera de ejercicios, y no otros: sepa dar razon del fin á que pretende. mover à su ejercitante, y de los medios que pone para ello: sepa dar razon porque le da esta manera de meditacion v no otra: porque se la practica mas breve ó mas difusamente, porque le da mas puntos ó menos para cada hora de meditacion: sepa dar razon de la forma y modo de orar en que le ejercita, de las partes que tiene, del uso de ellas, y de las reglas con que las ha de ejercitar provechosamente: sepa tambien dar la razon porque le da este exámen particular, v no otro, porque le da tanta penitencia, y no mas ni menos; v al contrario tambien, porque le aconseja que use de alguna remision, cuando es menester para el fin que pretende. Finalmente, tenga tanta luz para guiar al que está á su cargo, que no vava à tiento, y sea uno de los que dijo el Salvador: Cæci sunt, et duces cœcorum, ciegos son y guias de otros ciegos, y como médico ignorante, que todas enfermedades las cura con la misma receta, sino que se acomode á la necesidad particular de cada uno, v sepa dar razon de lo que hace. Y si todo esto lo ha de saber por este libro, bien se ve el tesoro que hay en él, pues contiene doctrina para tantas cosas, y claramente se convence cuan puestas están en razon todas las notas y adiciones y reglas, y todo el orden y consecuencia que hay de las semanas entre sí, y de las meditaciones de cada semana unas con otras,

pues hace tanta fuerza su autor en que se sepa dar razon-de todo. Lo cual no dijera si no estuviera muy cierto de que la habia, y tal y tanbuena, que pudiese satisfacer tanto mas á cada uno, cuanto tuviese mayor capacidad, y no como quiera satisfaccion, sino de manera que juntamente le aficionase á hacer los mismos ejercicios.

#### CAPITULO XII.

DE UNA CARTA DE NUESTRO SANTO PADRE, EN QUE DA TESTIMONIO DE LA EXCELENCIA DE LOS EJERCICIOS.

Y para dar fin à todo este discurso, pondrémos una carta que el mismo santo Padre escribió al maestro Miona, que habia sido antiguamente su confesor y padre espiritual, que solo bastará por grande recomendacion de estos ejercicios, y la misma carta original de nuestro santo Padre la he tenido yo en mi poder, y la copia que traslado de ella dice así:

El sobre escrito:

A mi en Cristo nuestro señor hermano, el maestro Miona

en Paris.

Dentro de la carta:

JESUS.

La gracia y el amor de Cristo nuestro señor sea siempre en nuestro favor y ayuda. Mucho deseo tengo de saber como os ha sucedido, y no es maravilla como tanto os deha en las cosas espirituales, como hijo á padre espiritual. Y porque es razon responder á tanto amor y voluntad como siempre me habeis tenido, y en obras mostra-

Digitized by Google

do, y como en esta vida no sepa en que alguna centella os puede satisfacer, que poneros por un mes en ejercicios espirituales, con la persona que os nombré, y aun me ofrecistes de lo hacer; por servicio de Dios nuestro señor os pido si los habeis probado y gustado me lo escribais, y sino por su amor y acerbísima muerte que pasó por nosotros, os pido os pongais en ellos; y si os arrepintiéredes de ello, demás de la pena que me quisiéredes dar, á la cual yo me pongo: tenedme por burlador de las personas espirituales, á quien debo todo porque á uno he escrito por todos: no os he escrito hasta ahora particularmente, y así de todo lo que os placerá saber de mí, os podrá informar Fabro, v veréislo en lo que vo le escribo. Dos y tres, y otras cuantas veces puedo, os pido por servicio de Dios nuestro señor, lo que hasta aquí os tengo dicho, porque á la postre no nos diga su divina Majestad: Porque no os lo pido con todas mis fuerzas, siendo todo lo mejor que yo en esta vida puedo pensar, sentir y entender, así para el hombre poderse aprovechar á sí mismo, como para poder fructificar, ayudar v aprovechar á otros muchos. Que cuando para lo primero no sintiésedes necesidad, veréis sin proporcion y estima cuanto os aprovechará para lo segundo. En cuanto á lo demás ceso suplicando á su inmensa clemencia de Dios nuestro señor, nos dé su gracia para que sintamos su santísima voluntad, y para que nos la haga cumplir perfectamente, juxta talentum omnibus commissum, siquiera porque no nos diga: serve nequam sciebas, etc. De Venecia á 16 de Noviembre 1536.

> Todo vuestro en el Señor INNIGO.

#### CAPÍTULO XIII.

DE LAS PERSECUCIONES QUE SE HAN LEVANTADO CONTRA LOS EJERCICIOS.

No es el menor argumento del fruto que se sigue de estos ejercicios, el miedo que cobró el demonio de ellos, y la fuerza que todo el infierno ha puesto por desacreditar y enflaquecer estas armas, de que con tanta razon temia que habia de ser vencido. Porque si revolvemos con atencion la memoria de las cosas pasadas, hallarémos que no ha sido menor la guerra que el demonio ha hecho contra estos ejercicios que la que ha hecho contra la misma Compañía; antes casi todas las persecuciones que tuvo la Compañía en sus principios, y las que antes que la Compañía naciese tuvo su Fundador, fueron por causa de estos ejercicios. Por esta causa fué afrentado, herido, acusado y preso diferentes veces, y en diferentes lugares. Por esta misma causa se le hicieron procesos, y padeció en los tribunales, y fué infamado falsamente de doctrina sospechosa, de manera que los que no le conocian se recataban y huian de él, como de hombre peligroso. Y lo que mas es, el mismo libro no fué menos veces preso que su autor, y presentado en los tribunales, y examinado y puesto en las manos de los jueces: ni fué menos veces acusado, ni se le hicieron menos procesos de censuras y calificaciones de hombres que eran tenidos por doctos, pero no muy experimentados en las cosas espirituales, los cuales con el deseo de calificar y de hallar errores en el libro, tropezaban en el camino llano, y erraban en cosas claras y manifiestas.

No digo aquí ahora de las coces, puñadas y palos que al santo Padre le dieron en Barcelona, hasta dejarle por muerto, que le obligaron á estar dos meses en la cama con sumos dolores i; ni de los azo es que le quisieron dar públicamente en París en el colegio de santa Bárbara: que lo uno y lo otro fué porque con sus exhortaciones y santos

<sup>4</sup> Hist. Societ., 1. 1, 50 et 71.

ejercicios, apartó en Barcelona á unas monjas de algunas conversaciones sospechosas v amistades peligrosas, v en París á algunos estudiantes de juegos y o!ras liviandades, y los persuadió que se ocupasen las fiestas en frecuentar los sacramentos, y en otras devociones y santos ejercicios. Dejo estas cosas y otras semejantes, para hacer mencion de las que tocan mas de cerca en el libro de los Ejercicios. En Alcalá al principio de sus estudios declaraba públicamente la doctrina cristiana con grande concurso de oyentes, y en particular acudian muchos á él por consejo é instruccion en sus cosas, y no pocos hicieron los ejercicios espirituales con notable mudanza de sus vidas. De esto se empezó á hablar, como se suele, diferentemente, v por la sospecha que resultaba de esta novedad vinieron volando desde Toledo á Alcalá los inquisidores de la Fe, y echando luego de ver que no era necesaria su presencia, encomendaron la causa al vicario, el cual habiendo hecho diligente inquisicion aprobó la vida y doctrina de san Ignacio, y le dejó proceder libremente como antes. Pasados algunos dias por una falsa sospecha de que habia aconsejado á unas mujeres cierta peregrinacion, fué puesto en la carcel, en la cual no desistia de enseñar y exhortar y dar los ejercicios á los que venian á él; v finalmente fué absuelta su persona, y aprobada su doctrina.

Mas porque se le puso mandato que no tratase ni disputase de las cosas de la fe, hasta haber oido cuatro años de teología, viéndose embarazado con esto, y expuesto á muchas acusaciones y calumnias si trataba del aprovechamiento de los prójimos, se pasó á continuar sus estudios á Salamanca. Allí dentro de pocos dias fué otra vez preso y puesto en cadenas, y dado á examinar el libro de los *Ejercicios*, y el mismo santo Padre fué examinado de varias cuestiones, y mandado que delante del vicario del obispo y de otras personas doctas, declarase el primer mandamiento del Decálogo, como lo solia declarar al pueblo, y dió en todo tanta satisfaccion, que no tuvieron nada que reprender y mucho de que admirarse, y así fué dado por libre.

En París fué otra vez delatado el libro de los *Ejercicios*, juntamente con su autor, ante el tribunal de la santa Inquisicion por sospechosos en la fe<sup>1</sup>. Era à la sazon inquisidor Fr. Mateo Ori, de la Orden de

<sup>!</sup> Hist. Societ., 1. 1, 53.

<sup>2</sup> Hist. Societ., 1. 1, 98,

santo Domingo, varon celoso, y juntamente prudente y piadoso. Hacíale instancia Ignacio que examinase con rigor su causa y la del libro, y diese sentencia en favor de la verdad; pero el inquisidor se detenia viendo que no habia en la acusacion cosa sólida ni bien fundada, sino que toda estribaba en calumnias y en mentiras. Finalmente, por satisfacer en algo al deseo de Ignacio, le pidió el libro de los *Ejercicios*, y habiéndole leido con atencion, y considerado y examinado con diligencia lo que habia en él, no solo no hallò cosa ninguna que reprender, mas antes como hombre prudente, y que supo entender y estimar el valor de la obra, le pidió licencia para sacar un traslado y quedarse con él para su uso y provecho.

En Coimbra, muy á los principios de la Compañía, el año de 1545, entre otros efectos que hizo la venida de los nuestros á aquella ciudad no fué el menor la mudanza de la vida en los que hacian los ejercicios, la cual fué tan grande, que á los que la miraban les parecia cosa de milagro. Derramóse con esta ocasion una fama por el pueblo que todos los que hacian los ejercicios con los padres de la Compañía de Jesus veian visiones muy espantosas y terribles. El cardenal D. Enrique, que entonces era inquisidor general, y despues Rey de Portugal, tuvo deseo de averiguar la verdad de este rumor que corria, y encomendó el negocio al rector de la universidad, para que con disimulacion y sin nota hiciese inquisicion sobre ello. Y como hiciese sus diligencias, y examinando á algunos de nuestros hermanos que habian hecho los ejercicios, halló uno que dijo ser verdad haber visto visiones y muy terribles. Y ¿ qué visiones fueron esas dijo el rector? y juntamente mandó á su notario que fuese escribiendo la respuesta. Vime, dijo, á mí mismo, que hasta entonces nunca me habia visto ni conocido bien, y vime un monstruo tan fiero y tan abominable, cual nunca en mi vida habia visto ni imaginado tal. Con esta respuesta quedaron desengañados, y buscando en los ejercicios algun vicio que reprender, ó algun daño que remediar, hallaron fruto tan excelente para alabar v estimar.

En Toledo tambien el año de 1553 se levantó una grande tempestad contra el libro de los *Ejercicios*. El cardenal Siliceo estaba dias atrás <sup>1</sup> Hist, Societ., ser. 1, lib. 5, 54.

ofendido con la Compañía, y poco satisfecho de su doctrina y modo de proceder, y algunos hombres, aunque doctos y religiosos, pero apasionados, y á lo que parece movidos con deseo de hacer lisonja y de dar gusto al cardenal, publicaron guerra contra el libro de los Ejercicios; y no faltó alguno de ellos que recogió de él algunas proposiciones, unas á su parecer temerarias, otras ofensivas. otras tambien claramente heréticas y dignas de ser censuradas y castigadas. Todo lo cual puesto en órden y por escrito se lo ofreció al cardenal Siliceo. Tengo en mi poder una copia de este papel, y no me ha parecido embarazarme en responder á él, porque las calumnias son tales, que miradas con quietud y desapasionadamente por sí mismas se deshacen, y sino las sacamos á luz no es tanto por la honra del libro, cuanto por la honra de quien le censuró: principalmente que el año antes se habia publicado el breve de Paulo III, en que aprobaba y alababa los dichos ejercicios, el cual no ignoraba el autor de esta censura, pues en ella misma hace mencion de él, y esto bastaba para quitar el crédito á sí mismo, el que no le daba muy por entero en estas cosas á la Sede apostólica. Pareció con todo esto no usar de medio mas riguroso que vencer la autoridad de uno que decia mal, con la de otros muchos graves y doctos varones que decian bien <sup>1</sup>. Entre estos fué uno el P. Mancio, insigne teólogo de la Orden de Sto. Domingo, el cual habiendo leido el libro de los Ejercicios, por órden y comision del dicho cardenal Siliceo, con mucho espacio v alencion, le respondió libremente que no hallaba cosa ninguna digna de ser reprendida ni censurada, y como el mismo arzobispo le diese otra vez el libro con ciertas glosas y censuras, le respondió que ninguna cosa le descontentaba en aquel libro sino la censura de Cano, con lo cual se sosegó por entonces aquella tempestad.

. 1 Hist. Societ., l. 13, n. 38.

Digilized by Google

# CAPÍTULO XIV.

DE LAS CAUSAS PORQUE LOS BJERCICIOS FUERON TAN PERSEGUIDOS

EN SUS PRINCIPIOS.

Bien se echa de ver que estas tempestades las despertaba el espíritu malo para poner en los pechos de los hombres sospecha y temor, v odio y aborrecimiento del remedio y medicina que los habia de sanar. Daban ocasion à esto los raros y extraordinarios efectos que entonces se obraban por medio de estos ejercicios. Porque todos los bienes grandes, y que pasan de la medida ordinaria y comun, son dificultosamente creidos en sus principios, y no facilmente nos aseguramos de ellos. Porque la misma grandeza y excelencia de las cosas, así como excede la regla comun, así sobrepuja nuestro entendimiento y estimacion; principalmente, que el salir de órden y de regla es comun á los grandes males con los grandes bienes, y á par de las cumbres muy altas se hallan los despeñaderos muy profundos, y los que al principio parecian milagros, vienen muchas veces á parar en lamentables prodigios. Y-es así que la santidad del bienaventurado padre san Ignacio, se empezó á descubrir en el mundo con tan grandes ventajas, y la eficacia de sus palabras era tanta, y tan notables las mudanzas de vidas que obraba por medio de los ejercicios, que así ellos como su autor se empezaron á hacer sospechosos en el mundo. Y los hombres que pocas veces se inclinan á echar las cosas á bien, lo interpretaban á mal, y como no se aseguraban que en estos ejercicios se trataba verdad, empezaron á persuadirse y á publicar que todo era engaño y mentira.

No daban pequeña ocasion para esto las herejías de Lutero que entonces se levantaban, y de aquí la tomaban los maliciosos para dar color á su pasion, y los sencillos y bien intencionados la tenian para recatarse de cualquier novedad, y pensando que huian del veneno, huian de la medicina: y el demonio se ayudaba de la ma-

licia de los unos y de la simplicidad de los otros, para desterrar, si pudiera, del mundo estos ejercicios que tan caros le habian de costar; y como quien adivinaba el provecho grande que se habia de seguir de ellos removia estos humores, y levantaba estas tempestades: tanto era el miedo que tenia de estas armas, y las fuerzas con que procuró sacárselas de las manos primero al capitan, y despues á sus soldados y Compañía. Pero como estos ejercicios estaban sujetos á la correccion de la santa Iglesia, y estribaba en los fundamentos de la verdadera y católica fe, y habian sido inspirados de Dios nuestro señor para provecho de muchos, y estaban escritos con sinceridad y humildad, y con sana y pura intencion, así tambien todos los que la tenian lo reconocian, y los que los hacian con esa misma sinceridad é intencion, salian muy aprovechados de ellos. Y para que todos tuviesen esta sinceridad é hiciesen los ejercicios con ella y con ánimo seguro y quieto, se puso lucgo al principio aquella no!a, que dice así ': Para que así el que da los ejercicios espirituales, como el que los recibe, mas se ayuden y se aprovechen, se ha de presuponer que todo buen cristiano ha de ser mas pronto á salvar la proposicion del prójimo que á condenarla, y sino la puede salvar, inquira como la entiende, y si mal la entiende, corrijale con amor, y sino basta busque todos los medios convenientes para que bien entendiéndola se salve. Esta nota fué muy necesaria á los principios para quitar el cuidado y desuelo con que algunos entraban á hacer los ejercicios, temiendo que de ellos no se les pegase alguna herejia ó error; pues no faltó entre los primeros compañeros del santo Padre, quien recogió consigo buena copia de libros para poder examinar cualquier doctrina que se le quisiese enseñar menos segura, y defenderse de este peligro que lemia.

Pero ya en este tiempo, por la gracia de Dios, es menos necesario este aviso, cuando la experiencia nos ha quitado este temor, y mucho mas la autoridad de la Sede apostólica, que no solamente confirma y aprueba los dichos ejercicios, como decíamos arriba, pero aun da un ilustre testimonio del grande fruto que ya entonces se habia seguido en la Iglesia por medio de ellos. Esta autoridad apostólica sola

Primera semana, p. 2.

basta para quitar todo temor de doctrina sospechosa, que fué la principal causa que á los principios hubo para ser este libro perseguido. Lo cual gravemente afirmó el doctor Bartolomé de Torres, que primero fué catedrático de prima de teología en la universidad de Alcalá, y despues obispo de las Canarias; el cual entre otras cosas que escribió en aprobacion de este libro para oponerse á la contradicion del cardenal Siliceo, en un escrito dice así: Afirmo y pronuncio, que estos ejercicios, y todas las cosas contenidas en ellos, y cada una de ellas en particular, están aprobadas de la Sede apostólica, exhortando demás de esto el Pontífice á los fieles á que usen de ellos. Y ciertamente es cosa indigna de un hombre docto afirmar que el Pontífice aprueba ó exhorta á cosa que contiene algunos errores, y no dudo sino que si los padres de la Compañía, los cuales de buena gana abrazan las afrentas por amor de Jesucristo, denunciasen á los tales al sacro tribunal de la santa Inquisicion, que los castigarian gravemente. Pero habiendo aprobado la Sede apostólica estos ejercicios, digo y afirmo, que á ninguno es lícito afirmar que en ellos haya errores, ni tratar de que sean corregidos: y las cosas que se oponen contra ellos (como he mostrado en otro lugar refutando cada una de ellas en particular) muchas de ellas son ridículas, y las demás llanamente sin peso y sin sustancia. Todo esto es del obispo Canariense, con que se deshacen estas sombras de mala doctrina, que con ocasion de las herejías que en aquel tiempo se levantaban, pusieron á muchos en cuidado.

Pero si he de decir lo que siento, por demás es buscar la causa porque los ejercicios espirituales fueron tan perseguidos del mundo, siendo como eran tan contrarios á sus leyes y á sus costumbres. Por esta misma causa fué perseguido el Evangelio y los que le predicaban y seguian. Que si bien es verdad que les imponian á los cristianos muchos delitos, y publicaban celo de la adoración de sus antiguos dioses, pero ¿qué se les daba á ellos de Júpiter ni de Venus, sino les predicaran la renunciación de las riquezas, el despreció de las honras y la mortificación de los deleites sensuales? porque estos eran los dioses que ellos de verdad reverenciaban y adoraban. A este modo tambien de los ejercicios se publicaban muchas calumnias, diciendo, que

estaban llenos de errores y de engaños; pero la verdad es que mediante la divina gracia estaban llenos de fuerza y eficacia para trocar los hombres y hacerles dejar sus antiguos vicios, y de carnales mudarlos en hombres espirituales, despreciadores de los bienes presentes y estimadores de los perdurables que esperamos. Esto es lo que despertaba el coraje de los hombres carnales y mundanos para perseguir los ejercicios, ó porque les quitaban sus amigos y compañeros, ó porque temian que habia de llegar á ellos tambien el desengaño para hacerles dejar sus vicios.

Muy bien ponderó esto el bienaventurado san Gregorio 'tratando de las escamas de Leviatan de las cuales se dice en el libro de Job que son como unos escudos de acero, y están tan juntas y tan abrazadas unas con otras, que ni una mínima respiracion puede pasar entre ellas. Porque estas escamas son los mundanos v pecadores, que así se unen y defienden unos á otros, que ni dan lugar á la exhortacion humana ni á la inspiracion divina: porque á los que la culpa hizo compañeros, los une y abraza una liga perversa y maliciosa para defenderse en sus maldades los unos á los otros. Y la razon es, porque cada uno teme para sí cuando ve que su compañero es corregido, y por eso se pone en armas contra los que le reprenden, porque en defender al otro se defiende á sí, y trata de conservarse en sus pecados cuando procura que no sean corregidos los ajenos. Este celo, y no otro fué el que movió á muchos á perseguir los ejercicios. Y no fué desemejante á esto lo que pasó por nuestro Salvador, al cual ¿ qué delito no le opusieron? Que quebrantaba las fiestas, que era blasfemo, comedor y bebedor, y amigo de publicanos y pecadores. Mas ¿por ventura eran estos vicios por los que le aborrecian y le procuraban la muerte? El mismo Señor lo dijo bien claro á sus discípulos: El mundo, dijo 2, no puede aborreceros á vosotros, conviene á saber, ahora segun el estado presente: no puede aborreceros, porque ni le haceis mal, ni decis mal de él, pero á mí me aborrece: ¿ porqué? ¿ por ventura, porque no guardo las fiestas? ¿ porque turbo el pueblo, ó porque le amotino contra sus legítimos príncipes y señores? no por nada de eso, sino porque yo doy testimonio 2 Joan. 7, 7. 1 Job 41, 7.

de él, que sus obras son malas. Y conforme á esto fué lo que le sucedió à nuestro santo Padre, que interrumpiendo algunos dias la ocupacion de dar los ejercicios, y de ganar de nuevo algunos para Dios, por poder vacar á los estudios de la filosofia en Paris, se maravillaban sus amigos de ver las cosas tan quietas, y que no habia quien le persiguiese ni hiciese contradiccion como solian; á los cuales el Santo respondia: Callan ellos ahora porque callo yo; pero en volviendo yo á mis ejercicios.acostumbrados, ellos tambien volverán á los suyos; como sucedió, descubriéndose por esta experiencia que si los ejercicios espirituales hacen guerra contra el mundo, no hay de que maravillarse de que el mundo la haga contra ellos.

## CAPÍTULO XV.

QUE LA FALTA DE EXPERIENCIA DE LOS BJERCICIOS ESPIRITUALES,
HA SIDO CAUSA DE PERSEGUIRLOS.

A lo dicho se añade, que todos los que reprendieron y censuraron estos ejercicios, ni los habian probado, ni tenian mucha experiencia de las cosas espirituales, y así no era de maravillar que errasen en ellas. Y para callar otros muchos singulares, diré uno tan solamente con que quedará probado este intento. ¿ Qué cosa hay de mayor estima en el camino del espíritu, que haber llegado á tanto desprecio de las cosas presentes, y tanta conformidad con la voluntad de Dios, que con la misma igualdad recibamos de su mano la pobreza como la riqueza, la deshonra como la honra, la enfermedad como la salud, y la vida corta como la larga, estando, cuanto es de nuestra parte, indiferentes á lo próspero y á lo adverso, y deseando solamente que sea Dios glorificado en nosotros? Pues esta indiferencia, que es el fundamento en que estriba todo el edificio espiritual, no se puede decir con cuantas razones y argumentos es reprendida y notada de

uno de estos censuradores. Porque esto, dice, es contra la sagrada Escritura: pues Salomon pedia á Dios que no le diese pobreza, sino que le diese lo necesario para su sustento. Y san Pablo dice, que tenjendo que comer v que beber, estemos con esto contentos, y de la honra se dice: Ten cuidado del buen nombre, y mejor es el buen nombre y la buena opinion, que los ungüentos preciosos; y en otra parte: Mejor es el buen nombre que las muchas riquezas. Y nuestro Salvador en la última oracion que hizo al Padre eterno, le pidió que le honrase y clarificase su nombre; lo cual es conforme á la ley é inclinacion natural, y contra ella decir que se admita indiferentemente, así la enfermedad como la salud, y así la deshonra como la honra. Porque ¿ quién hay que naturalmente no se incline mas á procurar la honra y la salud, que sus contrarios? Porque sino, luego con tanto gusto hemos de tomar los remedios que nos acarrean enfermedad, como los que nos causan la salud, y no debemos estar mas alegres teniendo todos los miembros del cuerpo sanos v enteros, que si los tuviéramos enfermos y mancos, que todas son cosas que aborrece el humano sentido. Y finalmente, si las criaturas de Dios no son indiferentes, sino muy diferentes en hacer provecho ó daño al hombre, ¿cómo puede ser que el hombre esté indiferente para admitirlas y quererlas?

¿ Quién no ve que toda la artillería con que se combate el fundamento de estos ejercicios nace de poca experiencia de cosas espirituales, y de estar muy pagados de los argumentos y discursos de la ciencia humana, queriendo medir con ella la doctrina del espíritu? la cual, como dijo el Apóstol¹, no se enseña con palabras doctas y elocuentes de la humana sabiduría, sino con enseñanza espiritual, acomodando el estilo sencillo y sólido á las verdades sólidas y sencillas, y palabras espirituales á cosas espirituales. Pero el hombre animal, esto es, el que se gobierna por los sentidos y por ciencia y conocimiento humano, no percibe la doctrina levantada del espíritu, antes la tiene por disparate y necedad y no puede acabar de entenderla porque se ha de examinar por reglas espirituales. Esto que dice el Apóstol, es así grande verdad, y querer juzgar de la doctrina espiri—

1 Cor. 2. 23.

Digilized by Google

tual los que no la han ejercitado, lo mismo es que juzgar el ciego de los colores. Debiera advertir el que puso estos argumentos, que no pretendemos aquí ahogar el sentimiento natural, ni quitar la repugnancia de la parte sensitiva á las cosas que el sentido juzga por disconvenientes y contrarias; sino pedimos la indiferencia de la voluntad, que debe estar conforme en todo con la divina. Debiera advertir, que Cristo nuesto señor, que pidió la clarificacion de su nombre, para despues de su gloriosa Ascension, se puso indiferente á la entrada de su Pasion, para las injurias y afrentas, para los azotes y espinas, y para dar su vida en la cruz. Finalmente, debiera advertir, que el santo Job viéndose ya sin hacienda y sin honra, sin hijos y sin salud, dijo aquella sentencia con razon tan alabada y estimada de los santos Padres : El Señor lo dió, y el Señor lo quitó; como el Señor ha querido, así se ha hecho, sea bendito el nombre del Señor. Donde no sin causa repitió tantas veces el nombre del Señor. Porque si es señor de la hacienda el que la quita, y si es señor de la vida y de la salud el que la quita, ¿quién duda, sino que hemos de estar dispuestos é indiferentes à lo que de nosotros dispusiere el Señor? Y no por eso se sigue que nosotros nos hemos de quitar la honra, ni la salud, ni la vida; pero hemos de estar aparejados para cuando nos la quisiere quitar el Señor, y prontos para la humillacion y pobreza voluntaria, cuando entendiéremos que es de mayor servicio y gloria del Señor. Y para hablar con palabras de san Gregorio 1: No dijo el santo Job; Dios lo dió y el demonio lo quitó; sino el Señor lo dió y el Señor lo quitó. Porque sin duda fuera causa de mucho sentimiento y dolor, si lo que habia dado el Señor lo hubiera quitado el enemigo; mas pues no lo quitó sino el mismo que lo dió, cobró lo que era suyo, y no quitó lo que era nuestro. Y si es verdad que de su mano hemos recibido todas las cosas de que usamos en este mundo, ¿ porque hemos de sentirnos y quejarnos de ser ejecutados de su mano en aquellos bienes de que gozamos por su liberalidad? Pues no hace agravio ni se puede decir que es injusto el acreedor, que no habiendo señalado plazo para la paga, cobra cuando le parece lo que tiene prestado. Todas estas razones de san Gregorio, si las hubiera visto y conside-

<sup>1</sup> Job 1, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Greg., lib. 2 mor. 12.

rado el censurador, no se encandalizára tanto de la indiferencia, la cual está obligado á tener cualquiera que ha recibido bienes ajenos, para volverlos siempre que los pidiere su dueño, por mucha falta que le hagan.

Y cuando este punto se hubiera de llevar por todo rigor, debiera advertir el que dió esta censura, pues profesaba doctrina de santo Tomás, lo que el mismo santo Doctor enseña en la 2, 2, quæst. 83, art. 3, donde refiere un dicho de Sócrates, que decia, que á los dioses inmortales no se les habia de pedir ninguna cosa determinadamente. sino en general que nos hagan bien: porque ellos saben lo que nos conviene, y nosotros pedimos muchas veces lo que nos está mal alcanzar. Y resuelve el santo Doctor, que esta sentencia es verdadera en aquellos bienes que pueden tener malos sucesos, y de los cuales podemos usar bien y mal, como son las riquezas, las honras, los reinos, los grandes casamientos, y cosas tales. Y si estos bienes no los debemos pedir determinadamente, necesario es que los hayamos de mirar con indiferencia. Y consiguientemente, luego en el artículo quinto, dice que las cosas temporales no las hemos de pedir à Dios como fin principal, sino en cuanto nos ayudan á alcanzar nuestra bienaventuranza. Y la razon de esta teología la da en la 1, 2, quæst. 13, art. 3, donde preguntando si el fin cae debajo de eleccion, responde: Que el fin en cuanto fin, no cae debajo de eleccion, pero que bien puede ser que lo que es sin respecto de una operacion respecto de otra sea medio; así como en las ciencias especulativas suele suceder, que lo que es principio respecto de una ciencia, respecto de otra sea conclusion : así tambien sucede que lo que es fin de una operación, sea medio respecto de otra, y de esta manera puede caer debajo de eleccion. Como en el arte de la medicina, dice el santo Doctor, la salud es el fin, y así el pretender la sanidad, no cae debajo de la eleccion del médico, antes lo supone como principio; pero esta misma sanidad del cuerpo se ordena como á su fin, al bien del alma; y así respecto de aquel que pretende la salud del alma, puede caer debajo de eleccion estar sano ó estár enfermo, pues dice el Apóstol: Cuando estoy enfermo, entonces tengo mayor fuerza y vigor. Mas así como el primer principio no puede ser conclusion de

ninguna demostracion ó ciencia, así tampoco el último fin de ninguna manera puede caer debajo de eleccion: toda esta doctrina es de santo Tomás. Y ¿ con qué otras palabras pudiera confirmar mejor la indiferencia de nuestro fundamento que con estas? Porque el último fin para que el hombre fue criado, se debe amar por sí mismo, y acerca de él ni puede haber eleccion ni indiferencia. Todas las demás cosas criadas que están sobre la haz de la tierra, son medios respecto de este último fin; y así todas ellas, aunque entre la salud y la honra y la vida, y mucho mas las riquezas, caen debajo de eleccion; y si puede haber eleccion entre ellas y sus contrarios, tambien será necesario que preceda la consultacion; y si hay consultacion, forzoso es que haya indiferencia entre tanto que se va deliberando y no se conoce lo que es mas conveniente para conseguir el último fin.

Esta digresion se ha hecho acerca de este punto particular, para probar que los que han hecho contradiccion y censurado los ejercicios, ha sido por no entenderlos ni haberlos probado en sí mismos, ni tener experiencia de las cosas espirituales; lo cual así como lo habemos probado con la censura mala de un hombre docto que no habia hecho los ejercicios, lo confirmarémos tambien con el testimonio bueno de otro que los habia hecho: este es el obispo Canariense, de quien arriba hicimos mencion, el cual en el mismo escrito dice así 1:

Dios me es testigo cuanto me he holgado de que se me haya pedido mi parecer acerca de los ejercicios de la Compañía, porque deseo sencilla y cristianamente declarar á todo el mundo lo que siento en esta parte. Y primeramente, porque no piense alguno que hablo con alguna aficion particular, digo, que yo no soy de la Compañía de Jesus, aunque si tratara de veras de la virtud, ya hubiera mucho tiempo que estuviera en ella ó en otra de las demás sagradas Religiones. Digo mas, que aunque en el número de los doctores yo sea el menor é indoctísimo; pero puedo responder bastantemente à esta pregunta que se me ha hecho, porque conozco á la Compañía desde su nacimiento, y ha mucho que en Salamanca traté familiarmente con Ignacio, y despues con sus discípulos é hijos, notando con diligencia en que paraban las cosas de esta Religion, y poniendo conti-

Hist, Societ, Jesu. lib. 19, n. 33,

nuamente los ojos en los efectos y en las obras, que no pueden engañar por mucho tiempo. Digo, que desde el dia que conocí esta santa Compañía, nunca vi error ni otro crimen manifiesto en hombre que de verdad fuese de ella. Porque los que tienen poca noticia de las cosas, en oyendo algun rumor no tan bueno de algun sacerdote, dicen luego, que aquel era de la Compañía. Despues de todo esto digo, que no es posible que alguno pueda entender y estimar la virtud y eficacia de los ejercicios de veras, y como ella es, sino es que se haya ejercitado en ellos. Porque como se enderecen todos á plantar en los ánimos las virtudes y arrancar los vicios, ninguno hay que pueda sentir el gusto y sabor de la virtud, sino el que ha trabajado por ejercitarse en ella. Yo he conocido hombres doctos que no podian entender estos ejercicios, siendo todo lo que hay en ellos tan claro y tan católico, sacado del Evangelio y de los sagrados Doctores; y por el contrario, los que los hacen y los aplican á su uso, los entienden con gran facilidad. Porque en la verdad, es cosa muy diferente tener letras y percibir las cosas espirituales, que demás de las letras, pide obras y uso de la oracion, y ejercicio de las demás virtudes. Yo confieso que estando en Alcalá hice estos ejercicios, y pongo á Dios por ... testigo, que en treinta años que ha que trato estudios de letras, y muchos de ellos que he leido teología, nunca he aprendido tanto para mi provecho, cuanto me enseñaron en pocos dias estos ejercicios. Y si esto pareciere nuevo ó increible á alguno de los doctores que están muy pagados de sus letras, remítome á la experiencia; prueben lo mismo, y serán de la misma opinion. Y la razon está clara, porque aquellos estudios son para enseñar, y los ejercicios para obrar: y hay mucha diferencia de saber para enseñar, ó para hacer. Añado á lo dicho, que conozco á muchos que han hecho estos ejercicios, y yo he persuadido á muchos de mis discipulos, así religiosos como seglares, que los hagan, y no he conocido à ninguno que no hava sacado grande provecho de ellos para su alma, y que no confiese públicamente que no quisicra haber dejado de hacerlos por ninguna cosa del mundo. Y pluguiese à Dios que cuan grande es este tesoro, así le pudiésemos estimar; porque como sea de tanta importancia la oracion y el método que en estos ejercicios se enseña sea tan á propósito, muchos

con esta ayuda se han aprovechado mas en breve tiempo, que otros en mas largo sin ella. En suma, quien desea saber qué son ejercicios, no son otra cosa, que considerar con ánimo quieto y atento, los misterios de la fe, la ley y mandamientos de Dios y sus beneficios, la vida y muerte de Cristo nuestro señor, examinar y reconocer la vida pasada, y deliberar y asentar lo que conviene para la que falta. Y el enemigo del género humano como ve los grandes provechos que resultan de estos ejercicios, pone todas sus fuerzas para echarlos si pudiese del mundo. Pero en esto se echa de ver, que este negocio es de Dios, que con las persecuciones se adelanta y cobra tanta mas fuerza, cuanto con mas fuerza es combatido. Todas estas son palabras de este piadoso y doctísimo Prelado.

## CAPÍTULO XVI.

CONCLUSION DE TODO LO DICHO EN ESTA PRIMERA PARTE DEL CAMINO ESPIRITUAL.

Hemos dicho de las persecuciones que se levantaron al principio contra los ejercicios, y de las causas de ellas, y no sé si la mayor y mas peligrosa persecucion es la que padecen el dia de hoy, que es no tener ninguna. Porque parece que es señal de haber perdido su virtud la medicina, cuando se aplica á la llaga y no causa dolor, pues no hay quien se queje de ella; y estas armas se deben de haber hecho cobardes, pues no hay enemigos que peleen contra ellas: y si lo están, no es por falta de ellas, sino por falta del brazo que las menea. Cuatro cosas son las que nuestro santo Padre pide á los de la Compañía cuanto á este propósito. La primera, que tomen experiencia de estos ejercicios en sí mismos, ejercitándose por ellos. La segunda, que se acostumbren y cobren destreza en darlos à otros. La tercera, que los entiendan y sepan dar razon de ellos. La cuarta, que de tal mane-

ra den razon de ellos, que despierten el deseo de hacerlos. Y esto postrero de mover y persuadir á otros á que hagan los ejercicios, ordinariamente nace de entender la fuerza que tienen, y de saber dar razon de ellos. Y aunque para entenderlos no poco ayuda el estudio y leccion del libro, pero como tiene mas de práctica que de especulacion, lo que principalmente ayuda es la experiencia, y en primer lugar la que cada uno cobra en sí mismo, y despues la que saca de darlos á otros. Y por el contrario, de no haberlos experimentado cada uno en sí mismo, nace la poca aplicacion de darlos á otros: y quien no está aplicado á darlos, menos lo estará á persuadirlos y á moverlos á que los hagan. Pues luego, la primera clave de donde pende todo este negocio, es, que el que ha de persuadir á los demás á que hagan los ejercicios, y se los ha de dar, los haya primero probado en sí mismo; y por el consiguiente, el no haberlos probado en sí mismo, será una de las principales raices de no darlos á otros con fruto. En lo cual podemos temer no suceda lo que en algunas tierras flacas, que el trigo que se siembra viene á degenerar en centeno. Así tambien, ó por culpa del que da los ejercicios, ó por negligencia del que los hace, ó porque los quiere hacer sin maestro y sacarlos por sí mismo del libro, los ejercicios que el santo Padre ordenó con tanta consideracion y luz del cielo, han venido á degenerar en unas sencillas meditaciones de los pecados, y de la vida y pasion de Cristo nuestro señor, no advirtiendo que entre estas meditaciones están dispuestos con maravilloso órden todos los grados de la perfeccion, y todos los pasos del camino espiritual, v enseñados todos los modos de orar y de examinar la conciencia, y declaradas con grande luz las reglas de la pru. dencia y discrecion espiritual, para conocer y distinguir los movimientos interiores del buen espiritu y del malo; todo con tanta brevedad, que no es posible entender este camino sino se anda, ni es posible andarle sin guia y sin maestro.

Eslos grados de perfeccion son los que corresponden á los tres estados de los incipientes, proficientes y perfectos, y están repartidos por todas cuatro semanas. Y para decir algo de ellos en general, son ciertos propósitos y dictámenes, que dispuestos por su órden, y ejercitandose en ellos se viene á conseguir la perfeccion, como son el

deseo de alcanzar el último fin, la indiferencia á todas las cosas criadas, así prósperas como adversas; el aborrecimiento de los pecados con que nos descaminamos del último fin, por el amor desordenado de alguna criatura; la determinacion de imitar á Cristo nuestro señor el amor de su cruz; el abrazar su doctrina, que nos persuade á la pobreza de espíritu, al desprecio de la honra, y á la humildad del corazon; el deseo de cumplir la divina voluntad, anteponiéndola del todo á la nuestra, sin excepcion alguna; la resolucion de no tomar ni desear cosa alguna, si no fuere por motivos del mayor servicio y gloria divina: y en caso que sea igual la gloria de Dios, desear en este mundo antes lo adverso que lo próspero, por ser mas semejantes á Cristo nuestro señor, y otros propósitos semejantes, que son como grados por donde se va subiendo á la union con Dios.

Pues ¿ qué será segun esto tener oracion por los ejercicios, sino ejercitarse con fervor y con instancia, para subir por estos pasos à la perfeccion, ayudándose de los modos de orar. conforme à las reglas de este libro, para conseguir estos santos afectos y propósitos que deseamos, escogiendo entre las varias materias que hay de meditacion la que mas nos puede ayudar para nuestro intento, y ayudándonos de las reglas de discrecion para distinguir entre el espíritu bueno y el malo, para abrazar al que fuere conocido por bueno, y hacer resistencia por el contrario al malo?

¡Oh, qué pocos hallarémos por ventura que tengan oracion por los ejercicios, si los medimos con esta regla, y los examinamos por este nivel! Y en la verdad, este es todo el intento de este libro, y et modo de ejercitarse que nuestro santo Padre nos enseña por el discurso de las cuatro semanas, y principalmente en la segunda, donde trata de los dictámenes de la buena eleccion, calificando por hombre espiritual aquel tan solamente, que vencidas todas las aficiones desordenadas, y cerrando los ojos á cualesquier intentos é intereses temporales y humanos, se gobierna por motivos superiores, y por razones sacadas del mayor servicio y gloria divina. ¡Oh, cuánta lástima es ver que nuestro santo Padre nos propone un camino tan alto y tan seguro para la perfeccion, y tan propio de nuestra vocacion, y tan acomodado á nuestro Instituto, y con medios tan eficaces para

pasar siempre adelante en él, y que estemos tan faltos del aliento que desmayemos, ó tan remisos y tibios que á cada paso nos detengamos, ó tan poco atentos al fin que pretendemos, que con cualquiera ocasion nos divirtamos, ó tan ignorantes que del todo no le sepamos! y habiendo de estar tan ejercitados en él, que pudiésemos guiar á nuestros prójimos á toda la perfeccion que con la gracia de Dios puedan alcanzar, si nosotros nos quedamos al principio, ¿ cómo podrémos guiar à los demás hasta el fin? Bien es verdad, que entre los seglares no son muchos los que pueden hacer todos los ejercicios enteramente, porque ó les falta el ingenio y la capacidad. ó les falta el tiempo por sobra de negocios y de ocupaciones; y lo que es mas ordinario, les falta el aliento para tanta perfeccion. Pero ¿qué escusa tendrémos los religiosos, que dejamos el mundo y todas las pretensiones y esperanzas que podríamos tener en el, si del todo no nos aplicamos á vacar v atender á solo este negocio de nuestra perfeccion? Y sí no nos falta la aplicacion, ¿ cómo se podrá creer que falta la capacidad para las cosas del espíritu á los que Dios ha escogido para maestros de él, y por los cuales dijo el Salvador: A vosotros es concedido conocer los misterios del reino de Dios?

A los seglares les damos generalmente los ejercicios de la primera semana, por la necesidad que tienen de purificarse, y por la poca disposicion que tienen para otros sentimientos mas espirituales, que aquellos que nacen de temor, y nosotros muchas veces no sabemos salir de estos mismos ejercicios, y pensamos que tenemos oracion de todas cuatro semanas, porque meditamos la materia de todas; pero en la verdad no la tenemos cuando no ponemos esfuerzo á conseguir el intento de ellas; y si le ponemos y nos ejercitamos por estos ejercicios, ¿ donde está el deseo de padecer injurias, falsos testimonios y afrentas, y de ser tenidos por locos, y sino por locos, á lo menos por inhábiles para las cosas grandes y para los cargos honrosos? ¿ Dónde está el amor de la vestidura y librea de Cristo nuestro señor, de aquella, digo, que él se vistió por nuestro mayor provecho espiritual, y para darnos el ejemplo que habíamos de imitar y seguir? Y sino llegamos à tener este amor à la librea de Jesucristo, ¿dónde està siquiera el deseo de tenerle, y el conato para alcanzarle, y los medios para conseguirle? Si tenemos oracion por los ejercicios, hase de hechar de ver en el deseo de conocer, y ejecutar en todas las cosas la voluntad divina, y en no admitir en nuestras deliberaciones, sino motivos espirituales para hallarla; estando tan prontos como aquellos serafines que vió Ezequiel, para ir y venir, y para volver y revolver, conforme à la mocion del espíritu divino. Pues ¿ qué diré de las reglas de discrecion? porque ¿cómo se ayuda de ellas el que se deja vencer de tentaciones groseras y manifiestas? ¿Esto es (como lo declaró nuestro santo Padre en la anotacion nona) del temor mundano, y del amor de los bienes presentes? ¿Qué saca de los grados de humildad el que pelea por la honra? ¿Qué de la meditacion de las banderas y de las tres clases el que está lleno de razones humanas, y con el sentimiento que de ellas concibe, se queja cada dia de agravios? ¿ Qué determinacion saca del ejercicio del llamamiento del rey temporal, el que en lugar de hacer guerra contra el amor sensual y mundano, la hace en su defensa? Claramente somos convencidos que no tenemos oracion por los ejercicios, cuando no convenimos en los primeros principios con ellos. Pues ¿cómo será posible que dé los ejercicios á los otros el que no los sabe? y ¿cómo los sabrá el que no los hace? y ¿cómo podrá platicar á los otros el ejercicio de las banderas y de los binarios, quien no sabe lo que se pretende con ellós? y ¿cómo sabrá su intento quien no ha probado en sí mismo cuanta fuerza tengan aquellas meditaciones para conseguirle?

Visto hemos por experiencia que algunos otros religiosos ó seglares se han puesto en hacer los ejercicios y en darlos á otros, y no han salido con ello, no por otra causa, sino porque han pensado que el dar los ejercicios no es mas que dar puntos para meditar, y así han salido con que sus ejercitantes estén encerrados, con que hagan mucha penitencia, con que tengan muchas horas de oracion; pero no les han puesto delante el blanco donde han de enderezar las penitencias, el encerramiento y la oracion. No les han enseñado la traza con que ha de subir este edificio desde los fundamentos hasta la cumbre; no les han descubierto los pasos de este camino espiritual para salir de sí mismos y llegar à Dios. Así se quedan con el cuerpo de los ejercicios sin darles vida y movimiento; con los materiales sin hacer edi-

ficio, siempre andando y no pasando adelante, ni acercándose al fin; esto es, siempre haciendo penitencia, y teniendo horas de oracion, sin crecer en las virtudes, faltos de instruccion, sin saber donde han de entrar ni salir, y faltos de la luz para sí y para otros.

Esta luz para guiar en el ejercicio de las virtudes y en el camino de la perfeccion, es la que dá nuestro santo Padre en este libro. Este es el tesoro que Dios ha depositado en estos ejercicios. Esta es la mina riquísima que ha encomendado á los de la Compañía que labren para enriquecer el mundo. Esta es la oficina donde se han fabricado tantos y tan excelentes obreros, que con tan buenos efectos han trabajado en el provecho y salud de las almas. Estas son las escuelas donde han estudiado los doctísimos doctores y maestros de nuestra Religion, que de palabra y por escrito han alumbrado el mundo. Esta es la sala de armas que tiene esta Compañía, donde se han armado los valerosos soldados que han hecho guerra al demonio, y peleado hasta derramar su sangre en defensa de la verdad. Esta es la botica donde los médicos sabios y prudentes han sacado las medicinas en su peso y medida, para curar lan varias enfermedades y dolencias, como son las que las almas padecen. Este es el camino por donde se ha derramado la luz sobre la tierra, y los arcaduces y caños por donde se nos ha comunicado tan copiosamente el agua de la divina gracia. Por este medio hemos visto en nuestros dias la Compañía fundada y estendida por todo el mundo, y que ha prevalecido contra tantas persecuciones y contradicciones, con tantos hijos que han florecido en santidad y pureza de vida, en discrecion y prudencia espiritual, en letras humanas y divinas, en industria y valor para empezar y acabar cualquier negocio del servicio de Dios. Y lo que no es de menos estima, se han señalado en el desprecio de si mismos, y de todas las cosas que el mundo tiene por grandes, y tales que los que los han tratado y comunicado, los ban conocido y confesado por ministros escogidos de Dios para el bien de sus almas, de los cuales han esperado luz y direccion, y remedio de sus necesidades espirituales, y le han hallado como le esperaban.

Cosa seria vana y muy perjudicial, si pensásemos que este tesoro le ha ganado la Compañía por medios humanos. Pues así como cuando

alguna ciudad goza con abundancia de agua en las plazas públicas, v en las calles y casas particulares, importa sumamente tener conocidas las fuentes de donde mana, y los mineros por donde se comunica, por no venir con el tiempo à perderla; así tambien me parece à mi, que los que hemos conocido en la Religion tanta santidad con tanta doctrina, tanto fervor con tanta prudencia, tanta autoridad con todo género de personas v en todo género de negocios con tanta humildad ; v finalmente tanto trato con los prójimos con tanto recogimiento y tratocon Dios, para no perder lo que al presente gozamos importa sumamente saber los medios por donde la divina bondad ha comunicado á la Compañía en estos sus principios tanta gracia, que no son otros /para usar de las palabras del santo Padre) sino los medios de bondad y virtud, y especialmente de caridad y pura intencion del divino servicio y familiaridad con Dios nuestro señor en ejercicios espirituales de devocion, y el celo sincero de las almas para gloria del que las crió. Y para insistir en la misma semejanza que decíamos, así como en una ciudad cuando hay falta de agua, los que la padecen y sienten ponen grande cuidado en buscar las fuentes, en medir y nivelar la tierra y buscar el camino por donde han de llevar el agua á su ciudad, y los que suceden á estos, como gozan del agua en abundancia, suelen descuidarse en reconocer las fuentes y los caminos por donde viene, y por el consiguiente, si acaso la pierden no saben buscarla, ni aciertan à hallarla; de esta misma manera le sucedió á nuestro santo Padre, y nos puede suceder á nosotros. Porque considerando el Santo la sequedad que habia en toda la tierra, con el celo que tenia de la honra de Dios y del provecho de los prójimos, ordenó estos ejercicios con mucho cuidado y grande consideracion, que fué tanto como nivelar y medir todo el camino que hay desde nosotros á Dios, y quitar los impedimentos y estorbos de nuestras afecciones desordenadas, para que libremente se nos comunicase el agua tan deseada de la divina gracia. Pero nosotros que gozamos de este beneficio, sino reconocemos la fuente y conservamos los medios, perderémos sin duda el agua con poca esperanza de recobrarla.

Esto me ha movido á mí, que soy el menor de esta santa Companía, y el mas imperfecto que hay en ella, y que por haber tenido algunos años este libro en las manos, tengo obligacion de haber notado algunas cosas en él, á poner en escrito lo que se me ha ofrecido, para dar ocasion á otros, que están mucho mas adelante en la inteligencia y experiencia de estos ejercicios, á que comuniquen á sus hermanos lo que les hubiere dado á sentir Dios nuestro señor acerca de ellos. Y porque en esta primera parte solamente hemos tratado del fin de estos ejercicios, que son ciertos grados por donde se sube á la perfeccion, y de las calidades que ha de tener el que da los ejercicios y el que los hace, resta que en la segunda parte digamos de los ejercicios particulares de que nos hemos de ayudar para conseguir estos grados de perfeccion, discurriendo por su órden por todas las cuatro semanas.

FIN DEL TOMO SEGUNDO.

# INDICE DEL TOMO SEGUNDO.

#### LIBRO TERCERO.

#### DR LA VIA UNITIVA.

|                                                                       | Pág.     |
|-----------------------------------------------------------------------|----------|
| Prólogo                                                               | ▼        |
| CAPITULO PRIMERO.—Por qué causa nuestro padre san Ignacio no          | _        |
| usó de este nombre de union ó de via unitiva                          | 7        |
| CAPITULO II.—Qué cosa es lo que llamamos union ó via unitiva          | 13       |
| CAPITULO III.—Que los trabajos y adversidades, y todo lo que es con-  |          |
| tra el gusto é inclinacion de la carne, ayuda á la union con Dios.    | 19       |
| CAPITULO IV.—Que la union con Dios se hace por contemplacion y        | 00       |
| por amor                                                              | 23       |
| CAPITULO V.—De la materia de la contemplicion que se halla en la pri- | 0.00     |
| mera semana                                                           | 27       |
| CAPITULO VI.—Que el misterio de la encarnacion es excelente mate-     |          |
| ria de contemplacion, y como se ayuda de ella nuestro santo Pa-       |          |
| dre.                                                                  | 31       |
| CAPITULO VII.—Que desde el principio pretende nuestro santo Padre     | 200      |
| ir disponiendo al ejercitante en el modo del contemplar               | 36       |
| CAPITULO VIII.—Que en la via unitiva hay mayores y mas frecuentes     | 41       |
| consolaciones que en las demás jornadas del camino espiritual.        | 41       |
| CAPITULO IX.—Que tambien la via unitiva se puede andar sin conso-     | 40       |
| laciones.                                                             | 48       |
| CAPITULO X.—Que el amor consiste en obras y no en palabras.           | 55       |
| CAPITULO XI.—Que el amor fingido y de solus palabras se puede         | 60       |
| hallar tambien en los afectos interiores de la voluntad.              | 00       |
| CAPITULO XII.—Que la caridad cuanto es mas perfecta, tanto se des-    | 66       |
| cubre mas en las obras.                                               | 00       |
| CAPITULO XIII.—Que las obras en que consiste el amor han de ser de    | en.      |
| mucha comunicacion entre los amantes.                                 | 71<br>77 |
| CAPITULO XIV.—De cinco grados ó pasos de la via unitiva.              | 79       |
| CAPITULO XV.—Del primer grado de la via unitiva.                      | 83       |
| CAPITULO XVI.—Del grado segundo de la via unitiva.                    | 86<br>86 |
| CAPITULO XVII.—Del tercer grado de la via unitiva                     | 92       |
| CAPITULO XVIII.—Del grado cuarto de la via unitiva.                   | 92<br>97 |
| CAPITULO XIX.—Del quinto grado de la via unitiva.                     | VI       |
| CAPITULO XX.—Que la meditacion de la Pasion, de que se trata en la    |          |

| <b>—</b> 382 <b>—</b>                                                                                                                    |            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| tercera semana, ayuda en todos estados y en todos cuatro semanas.<br>CAPITULO XXI.—A qué parte del camino espiritual corresponden los    | 103        |
| 'ejercicios de la tercera y cuarta semana                                                                                                | 109        |
| guna oracion retirada                                                                                                                    | 115<br>119 |
| CAPITULO XXIV.—Que los que trátan del ministerio de ayudar á las almas tienen particular necesidad de la oracion retirada.               | 123        |
| CAPITULO XXV.—En qué forma se ha de tasar el tiempo de la ora-                                                                           | 128        |
| cion retirada.  CAPITULO XXVI.—Conclusion de todo lo dicho en los tres libros precedentes.                                               | 133        |
|                                                                                                                                          |            |
| LIBRO CUARTO.                                                                                                                            | _          |
| DE LAS CALIDADES QUE HA DE TENER EL QUE DA                                                                                               |            |
| LOS EJERCICIOS Y EL QUE LOS HACE, Y DEL TIEMPO QUE                                                                                       | SR         |
| HA DE GASTAR EN ELLCS.                                                                                                                   |            |
| Prólogo                                                                                                                                  | 141        |
| guia y de maestro                                                                                                                        | 143        |
| CAPITULO II.—De las reglas que hay en este libro de los ejercicios.<br>CAPITULO III.—A qué cabezas se pueden reducir todas las reglas de | 147        |
| este libro                                                                                                                               | 152        |
| periencia de ellos                                                                                                                       | 158        |
| cacion á darlos                                                                                                                          | 162        |
| CAPITULO VI.—De la prudencia que ha de tener el que ha de dar<br>los ejercicios, y primeramente del conocimiento que ha de tener         |            |
| del que los hace.  CAPITULO VII.—Que todos los ejercicios se deben acomodar á la dis-                                                    | 165        |
| posicion del que los hace                                                                                                                | 170        |
| CAPITULO VIII.—Del tiempo y modo con que se han de platicar estas cosas al que hace los ejercicios.                                      | 175        |
| CAPITULO IX.—Que el que da los ejercicios no solo ha de ser prudente para con los hombres, sino tambien fiel para con Dios.              | 179        |
| CAPITULO X.—De otro grado de poca fidelidad, que es la avaricis.                                                                         | 183        |
| CAPITULO XI.—Prosigue el mismo intento de la sinceridad de inten-<br>cion que deben tener los padres y maestros espirituales.            | 186        |
| CAPITULO XIIDe otras dos cosas en que se suele torcer la inten-                                                                          |            |
| cion del padre espiritual.  CAPITULO XIII.—De la fidelidad que debe guardar el maestro para                                              | 193        |
| con Dios, cuanto al ejercicio espiritual                                                                                                 | 197        |
| CAPITULO XIV.—Que la eleccion que se hace por divina inspiracion,                                                                        |            |

| hace muchas ventajas á la que se hace por pe suasion humana.                                                      | 202   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| CAPITULO XV.—Como se ha de haber el que da los ejercicios con el que los hace antes de la oracion.                | 207   |
| CAPITULO XVI.—Como ha de ayudar el maestro espiritual despues de                                                  | 201   |
| la oracion, particularmente en tiempo de desolacion.                                                              | 210   |
| CAPITULO XVII.—Como debs ser ayudado el que está en consolacion.                                                  | 214   |
| CAPITULO XVIII.—De un testimonio del bienaventurado padre san                                                     |       |
| Ignacio en confirmacion de la anotacion quince                                                                    | 217   |
| CAPITULO XIX.—De las calidades y disposiciones que ha de tener el                                                 | 010   |
| que hace ejercicios                                                                                               | 219   |
| cer los ejercicios                                                                                                | 225   |
| CAPITULO XXI.—Que el desco de elegir estado es disposicion para                                                   | , 220 |
| hacer los ejercicios                                                                                              | 229   |
| CAPITULO XXII.—Como se les han de dar los ejercicios á los que les                                                |       |
| faltan algunas de las disposiciones sobredichas                                                                   | 235   |
| Ejercicios para despertar el deseo de la perfercion                                                               | 238   |
| CAPITULO XXIII De las disposiciones que ha de procurar uno cuando                                                 |       |
| ya se recoge á los ejercicios, estando en ellos, y primero de la so-                                              | 0.40  |
| ledad.                                                                                                            | 242   |
| CAPITULO XXIV.—De la claridad que ha de guardar el que se ejercita                                                | O I C |
| con su maestro y padre espiritual                                                                                 | 246   |
| los ejercicios espirituales.                                                                                      | 252   |
| CAPITULO XXVI.—Que los ejercicios se deben lacer por espacio de                                                   | 202   |
| treinta dias, poco mas ó menos.                                                                                   | 256   |
| CAPITULO XXVIIDe las ayudas que hay para perseverar en los                                                        |       |
| ejercicios por un mes                                                                                             | 263   |
| CAPITULO XXVIII.—De ot: as cosas que ayud in pora poder perseveror                                                |       |
| en los ejercicios por un mes.                                                                                     | 267   |
| CAPITULO XXIX.—De los provechos que se siguen de hacer los ejer-                                                  |       |
| cicios por treinta dias.                                                                                          | 271   |
| CAPITULO XXX.—Respóndese á una duda que se puede ofrerer contra                                                   |       |
| lo dicho.                                                                                                         | 275   |
| CAPITULO XXXI.—En que se declaran las veinte auotaciones que es-<br>tán al principio del libro de los Ejercicios. | 282   |
| tan ai principio dei noto de los isjetelelos.                                                                     | 202   |
|                                                                                                                   |       |
|                                                                                                                   |       |
| LIBRO QUINTO.                                                                                                     |       |
|                                                                                                                   |       |
| DEL FRUTO QUE SE HA SEGUIDO DEL LIBRO DE LOS EJERCICIO                                                            | s.    |
|                                                                                                                   |       |
| Prólogo                                                                                                           | 295   |
| CAPITULO PRIMEROQue el primero en quien se experimentó el                                                         |       |
| fruto de estos ejercicios, fué en su mismo autor                                                                  | 297   |
| CAPITULO II.—Que la primera planta y modelo de la Religion de la                                                  |       |
| Compañía, se hizo y forjó en estos ejercicios                                                                     | 298   |

| CAPITULO IIIQue del libro de los ejercicios se ayudó mucho nuestro    |             |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| santo Padre para escribir las Constituciones                          | 305         |
| CAPITULO IV.—Que los ejercicios espirituales es una de las experien—  |             |
| cias en que son probados los novicios, y por que causa                | 312         |
| CAPITULO V Que la pureza de la vida y el estudio de la oracion ayu-   |             |
| dan mucho al de las letras                                            | 318         |
| CAPITULO VIQue el modo de ejercitarse que nuestro santo Padre         |             |
| enseña en su libro ayuda particularmente al estudio de las letras.    | 325         |
| CAPITULO VII.—Pruébase lo mismo del segundo fundamento de los         |             |
| ejercicios.                                                           | 333         |
| CAPITULO VIII.—Conclúyese de los capítulos pasados, cuanto ayuden     | 500         |
| estos ejercicios para el estudio de las letras                        | 338         |
| CAPITULO IX.—Que en los ejercicios espirituales tenemos grande ayu-   | 000         |
| da para aprovechar á nuestros prójimos.                               | 342         |
| CAPITULO X.—De lo que nuestro santo Padre Ignacio sintió de su li-    | 7.0         |
| bro de Ejercicios.                                                    | 346         |
| CAPITULO XI.—De otro testimonio de nuestro santo Padre, sobre la      |             |
| excelencia de los ejercicios.                                         | 250         |
| CAPITULO XII.—De una carta de nuestro santo Padre, en que da          |             |
| testimonio de la excelencia de los Ejercicios                         | 356         |
| CAPITULO XIII.—De las persecuciones que se han levantado contra       | -           |
| los ejercicios.                                                       | 356         |
| CAPITULO XIV.—De las causas porque los ejercicios fueron tan per-     | •••         |
| seguidos en sus principios.                                           | 362         |
| CAPITULO XV.—Que la falta de experiencia de los ejercicios espiritua- | 000         |
| les, ha sido causa de perseguirlos.                                   | 366         |
| CAPITULO XVI.—Conclusion de todo lo dicho en esta primera parte       | <b>W</b> // |
| del camino espiritual                                                 | 372         |
| uci camine espiritual                                                 | 314         |

FIN DEL ÍNDICE DEL TOMO SEGUNDO.



Degrehmen Borrager

Biblioteca Episcopal de Barcelona

BIBLIOTECA EPISCOPAL

DEL

STANIBIO DE BARCHONE

Arm.

